
การปฏบิัติกรรมฐานของวดันาหลวงอภิญญาเทสติธรรมเพื่อพัฒนาคุณภาพจิต 

ชาวพุทธอำเภอบ้านผือ จังหวดัอุดรธานี 
Meditation Practice of Watnaluangaphinya Dhesidham for Improve the 

Mental Quality of Buddhists in Ban Phue District Udon Thani Province 

 
                            พระมหาปิยะ ปิยสีโล, 

           พระครูพิศาลสารบัณฑิต และพระครูจิรธรรมธัช 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น  
                                                                                           Phramahapiya Piyaseelo, 

Phrakru Pisarnsarabandit and Phrakru Jiradhammathach                                                                      
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Khon Kaen Campus, Thailand                               
Corresponding Author, E-mail: jack_nitikorn_wichuma2517@hotmail.com 

            

******** 

 

บทคัดย่อ * 

บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาสภาพปัญหาคุณภาพจิตของชาวพุทธในสังคมไทย 2)  การ
ปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรมสำหรับพัฒนาคุณภาพจิตชาวพุทธอำเภอบ้านผือ จังหวัด
อุดรธานี และ 3) นำเสนอผลการปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรมท่ีมีต่อการพัฒนาคุณภาพ
จิตชาวพุทธอำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาค้นคว้าจากเอกสาร ต่าง ๆ 
รวมทั้งทำการเก็บข้อมูลสัมภาษณ์เชิงลึกกลุ่มเป้าหมาย คือ พระสงฆ์ ผู้นำท้องถิ่น และประชาชนที่เคยปฏิบัติ
กรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรม จำนวน 30 รูป/คน  

ผลการวิจัยพบว่า สภาพปัญหาท่ีมีผลต่อคุณภาพจิตของชาวพุทธในสังคมไทย ผลกระทบของต่อ
สุขภาพจิตมีความหลากหลายและมีอิทธิพลต่อสาเหตุและการจัดการความเจ็บป่วยทางจิตในระยะยาว อย่างไร
ก็ตาม ครอบครัวที่มีความเหนียวแน่นเป็นระบบสนับสนุนทางสังคมท่ีดีท่ีสามารถป้องกันความเจ็บป่วยทางจิต
และช่วยให้การจัดการความเจ็บป่วยทางจิตเป็นไปอย่างสะดวก ท้ังนี้ ความเจ็บป่วยทางจิตจำเป็นต้องมีระบบ
สนับสนุนทางสังคมแบบถาวรในระยะยาวด้วย ความแข็งแกร่งของการเชื่อมโยงกัน อันเป็นเหตุบั ่นทอน
สุขภาพจิตเป็นอย่างยิ่ง แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานสำหรับพัฒนาจริยธรรมของสำนักปฏิบัติธรรมวัดนาหลวง 
อภิญญาเทสิตธรรม มีวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานกำหนดรู้แบบพองหนอ-ยุบหนอ ตามแนวของเจ้า
ประคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) และการปฏิบัติธรรมแบบยืน เดิน นั่ง ซึ่งสอดคล้องกับหลัก
สติปัฏฐาน 4 ผลการปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรมท่ีมีต่อการพัฒนาคุณภาพจิตชาวพุทธ
อำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี ทำให้ผู้ปฏิบัติมีการปรับเปล่ียนพฤติกรรมไปในทางท่ีดีขึ้น ใช้ชีวิตอยู่กับสังคม

 
*วันที่รับบทความ: 21 ธันวาคม 2563; วันแก้ไขบทความ 29 มกราคม 2564; วันตอบรับบทความ: 31 มกราคม 2564 
 Received: December 21, 2020; Revised: January 29, 2021; Accepted: January 31, 2021 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

17 

 

ได้อย่างมีความสงบสุข ช่วยเหลือเกื้อกูลเขา เห็นใจกัน ด้วยการไม่รังแก ไม่เบียดเบียนกัน กระทำด้วยความ
ปรารถนาดี มีเมตตา และช่วยเหลือ ไม่เบียดเบียนทรัพย์สิน หรือสิทธิของผู้อื่น แต่แบ่งปันและบริจาค ไม่สำ
ส่อนทางเพศ มีคำพูดที่ไพเราะ พูดแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์ รักษาศีล กาย วาจา เพิ่มพูนปัญญาด้วยการฟังแล้ว
นำมาไตร่ตรองให้ดี มีความเข้าใจในหลักธรรมและนำมาใช้อย่างต่อเนื่อง  ทำให้มีจิตใจท่ีหนักแน่นไม่หวั่นไหว
ต่อส่ิงยั่วยุ และมีการคิดท่ีเปล่ียนไปในทางท่ีดี  

 

คำสำคัญ : การปฏิบัติกรรมฐาน; พัฒนาคุณภาพจิต; ชาวพุทธ 
 

Abstracts 
 The objective of this article is to 1) study the mental quality problems of Buddhists in 

Thai society 2) Meditation practice of Naluang Apinya Thesittham for Buddhist mental quality 

development in Ban Phue District. Udon Thani Province and 3) present the results of 

meditation practice of Wat Naluang Apinya Thesittham on the development of Buddhist mental 

quality in Ban Phue District. Udon Thani Province It is a qualitative research. By studying and 

researching various documents, including collecting in-depth data, interviews, targeting groups 

of local monks. And people who have practiced meditation at Wat Naluang Apinya Thesittham, 

30 person  

  The research results were found that Problems affecting the mental quality of 

Buddhists in Thai society. The effects of mental health are diverse and influence the cause and 

management of mental illness over the long term. However, a solid family is a good social 

support system that can prevent mental illness and help manage mental illness. Mental illness 

is convenient, but mental illness also needs a permanent long-term social support system. 

Strength of coherence Which is a cause that greatly impairs mental health Guidelines for 

meditation practice for ethical development of the Dharma Practice Center at Na Luang Temple 

Apinya Thesittham Is there a method to practice Vipassana Kammatthana? Along the line of 

Chao Phrakhun Somdej Phra Putthacharn (Arsaphamahathara) and the meditation practice in 

standing, walking, sitting in accordance with the 4 principles of meditation, the practice of 

meditation practice of Wat Naluang Apinya Thesittham on the development of mental quality. 

Buddhists in Ban Phue District Udon Thani Province Causing practitioners to change their 

behavior for the better Living in peace with society Help and support him, sympathize with 

each other by not being bullied. Not encroaching Act with good wishes, compassion, and help 

without exploiting property Or the rights of others But share and donate Not promiscuous Have 

beautiful words Speak only things that are beneficial, maintain physical morals, improve your 

wisdom by listening and meditate. Have an understanding of the principles and apply it 

continuously. Making him have a strong mind and not susceptible to provocation And there is 

a change of thinking for the good 

 

Keywords: Meditation; Improve Mental Quality; Buddhist 

 
 
 



18 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

บทนำ 
สังคมมนุษย์ปัจจุบันมีความสลับซับซ้อนมากขึ้นซึ่งรวมถึงปัญหาท่ีเกิดขึ้นในสังคมทุกระดับ ปัญหา

เหล่านี้เกิดขึ้นจากจุดเริ่มต้นจากตัวบุคคล ขยายไปสู่ส่วนรวมในระดับของสังคม และประเทศชาติ ทำให้เป็น
สังคมท่ีมีปัญหา อันเกี่ยวเนื่องมาจากบุคคลไม่ได้รับการพัฒนาท่ีถูกต้อง ส่วนหนึ่งของปัญหาเกิดขึ้นมาจากการ
ดิ้นรน เพื่อการดำรงชีวิตทั้งการประกอบอาชีพ การมุ่งเพื่อให้เกิดการได้มาซึ่งความสะดวกสบาย จึงทำให้เกิด
การมองข้ามการพัฒนาตนเอง เป็นการก่อปัญหาให้เกิดข้ึนโดยไม่รู้ตัว เพราะมุ่งประกอบอาชีพแต่ฝ่ายเดียว 

ในปัจจุบันโลกมีความเจริญด้านวัตถุมากยิ่งขึ้นเท่าใด ความเจริญด้านจิตใจของมนุษย์ในสังคมกลับ
มีความเสื่อมถอยลง เพราะความนิยมในวัตถุจนเรียกได้ว่าคนในปัจจุบันอยู่ภายใต้อำนาจของวัตถุนิยมก็ว่าได้ 
(พุทธทาสภิกขุ, 2542 : 45) เพราะแทบไม่มีกิจกรรมใดๆ ในโลกนี้ ซึ่งจะไม่อิงอาศัยส่ิงอำนวยความสะดวกด้าน
วัตถุเลย อย่างเช่นเครื่องอำนวยความสะดวกด้านส่ือสาร มีโทรศัพท์มือถือ คอมพิวเตอร์อินเตอร์เน็ต โทรทัศน์ 
วิทยุกระจายเสียง เป็นต้น แต่เมื่อวัตถุเจริญก้าวหน้าไปเท่าใดด้านจิตใจของมนุษย์ก็สับสนวุ่นวายมากเป็น
เท่าตัว เพราะการไม่สามารถจะพัฒนาตนให้รู้ทันต่อสภาพความจริง จึงตกเป็นทาสวัตถุเหล่านั้นได้ง่าย และยัง
ทำให้เกิดปัญหาที่ตามมาต่างๆ คือ การบูชาวัตถุเงินทอง การบูชาคนมีฐานะร่ำรวย การบูชาคนมีอำนาจ คน
สมัยนี้ชอบความสุขทางกายทางเนื้อหนังความสุขปัจจุบันเฉพาะหน้า โดยไม่ได้มุ่งหวังที่จะพัฒนาตนให้เป็น
อิสระจากเรื่องเหล่านี้ มีแต่จะแสวงหาเพิ่มเติมไม่มีความอิ่ม แม้พระพุทธองค์ก็ตรัสเตือนไม่ให้เพลิดเพลินด้วย
อำนาจแห่งตัณหาความอยากดังตรัสไว้ว่าโลกพร่องอยู่เป็นนิตย์ไม่รู้จักอิ่มเป็นทาสแห่งตัณหา (ม.ม. (ไทย) 
13/305/365.) 

พระพุทธศาสนามีหนทางสายเดียวที่จะดับทุกข์โดยไม่เหลือเชื้ออีก คือมหาสติปัฏฐานสูตร  ดัง
ความที่ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า “ภิกษุทั้งหลายหนทางนี้ เป็นทางเดียว เพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อ
ล่วงโสกะและปริเทวะ เพื่อดับทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุญายธรรม เพื่อทำให้แจ้งนิพพาน หนทางนี้ คือ มหาสติ
ปัฏฐานสูตร (ที.ม. (ไทย) 10/302/372.) ซึ่งปรากฏว่ามีสำนักปฏิบัติมากมายในประเทศไทยและผู้ปฏิบัติธรรม
ส่วนใหญ่ก็คุ้นเคยในแนวทางปฏิบัติ ทำให้มีรูปแบบในการพัฒนาคุณภาพชีวิตในทางที่ดีงาม โดยใช้หลักการ
ภาวนาท่ีเหมาะสม และสอดคล้องกับจริตนิสัยของผู้ปฏิบัติแต่ละคน ซึ่งแม้ว่าจะเป็นกลุ่มคนท่ีเหมือนจะมุ่งมั่น
ให้สามารถเข้าถึงแก่นแท้พระพุทธศาสนา แต่ก็ยังมีบางส่วนท่ีมีครอบครัวและเป็นต้นแบบท่ีดีงามของสังคมด้วย 
เพราะมีธรรมะในจิตใจจากผลการปฏิบัติธรรมในพระพุทธศาสนา และเป็นผู้มีความสงบสุขดำรงอยู่ในสังคมท่ี
เปล่ียนแปลงได้อย่างสง่างาม 

วัดนาหลวง อภิญญาเทสิตธรรม ได้ยึดหลักคำสอนที่เหมาะแก่จริตนิสัยของบุคคลในการฝึกฝน
พัฒนาตนเองในหลายระดับ คือ ตั้งแต่ในระดับศีลธรรมกุศลกรรมบถ และในระดับสัจธรรมชั้นสูงอันหมายถึง
มรรคมีองค์ 8 ในอริยสัจ 4 ประการ ทั้งนี้เพื่อพัฒนาฝึกฝนอบรมปุถุชนซึ่งมีชีวิตที่ระคนอยู่ด้วยความอยากได้ 
อยากดี อยากมี อยากเป็น ให้มีความสามารถดำรงชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างปกติสุข มีสัมมาชีพรู้จักการดำเนิน
ชีวิตตามมรรควิธี ก็ด้วยการพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนตามแนวทางพระพุทธศาสนา 4 ประการ ได้แก่ 1. กาย



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

19 

 

ภาวนา คือ การพัฒนาฝึกฝนอบรมกาย 2. สีลภาวนา คือ การพัฒนาด้านศีล 3. จิตตภาวนา คือ การฝึกฝน
อบรมจิตใจ ให้มีความมั่นคงเข้มแข็ง4. ปัญญาภาวนา คือ การพัฒนาฝึกฝนอบรมตน  

วัดนาหลวง อภิญญาเทสิตธรรม เป็นอีกสำนักหนึ่งท่ีใช้หลักวิปัสสนากรรมฐาน เป็นแนวทางในการ
พัฒนาชีวิต เนื่องจากการดำเนินชีวิตของพุทธศาสนิกชนในปัจจุบันนี้มีการแข่งขันในทุกด้าน จึงทำให้ขาดการ
พัฒนาชีวิตตนเอง ในด้านของกาย วาจา และจิตใจ เมื่อเกิดปัญหาขึ้นในชีวิต จึงทำให้ชีวิตเกิดความทุกข์เข้ามา
ครอบงำ เป็นบุคคลท่ีอยู่กับท่ีหาทางออกไม่ได้  เห็นจากปัญหาท่ีเกิดขึ้นในครอบครัวหลายปัญหา เช่น ปัญหา
เศรษฐกิจ ความไม่เข้าใจกัน การงาน ญาติมิตร ทั้งหมดนี้ล้วนเป็นปัญหาที่เกี่ยวเนื่องกับชีวิต เมื่อปัญหาเกิด
ขึ้นกับชีวิตเช่นนี้ จึงทำให้การดำเนินชีวิตขาดความสงบสุข  สำนักปฏิบัติธรรมวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรม 
จึงได้นำเอาหลักวิปัสสนากรรมฐานเข้ามาประยุกต์ใช้ในการฝึกอบรมบุคคลท่ัวไปเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต  
  

วัตถุประสงค์การวิจัย 
 1.เพื่อศึกษาสภาพปัญหาคุณภาพจิตของชาวพุทธในสังคมไทย 

2. เพื่อศึกษาการปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรมสำหรับพัฒนาคุณภาพจิตชาว
พุทธอำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี  
 3. เพื่อนำเสนอผลการปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรมที่มีต่อการพัฒนา
คุณภาพจิตชาวพุทธอำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี 
                               
ระเบียบวิธีวิจัย 

การวิจัยเรื่อง การปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรมเพื่อพัฒนาคุณภาพจิตชาว
พุทธอำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการศึกษาค้นคว้า
ข้อมูล และรวบรวมข้อมูลจากเอกสารและหลักฐานที่เกี่ยวข้องกับพระไตรปิฎก  หนังสือ  แนวทางการปฏิบัติ
กรรมฐาน ส่วนการศึกษาเป็นขั้นตอนเก็บข้อมูล โดยการเลือกประชากรกลุ่มเป้าหมาย (Target group) แบบ
เจาะจง (Purposive Sampling) ซึ่งเป็นกลุ่มเป้าหมายที่มีความเกี่ยวเนื่องกับการปฏิบัติธรรมสำนักวัดนา
หลวงอภิญญาเทสิตธรรม ได้แก่ เป็นการศึกษาโดยวิธีสัมภาษณ์ข้อมูลจากผู้ให้ข้อมูลการสัมภาษณ์เชิงลึก
กลุ่มเป้าหมาย คือ พระสงฆ์ นักวิชาการด้านศาสนา ผู้นำท้องถิ่น และประชาชนที่เคยปฏิบัติกรรมฐานของวัด
นาหลวงอภิญญาเทสิตธรรม จำนวน 30 รูป/คน คือ 1. พระสงฆ์ จำนวน 5 รูป 2. นักวิชาการด้านศาสนา 
จำนวน 2 ท่าน 3. ผู้นำท้องถิ่น จำนวน 3 คน 4. ประชาชน จำนวน 20 คน 
 โดยมีเครื ่องมือในการศึกษา ได้แก่ แบบสัมภาษณ์ แบบบันทึกการตรวจสอบอารมณ์ สังเกต 
สนทนากลุ่ม ดำเนินการวิเคราะห์ แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรม ทำการ
วิเคราะหเ์ชิงลึก (In-depth Interview) โดยเน้นกระบวนการมีส่วนร่วมของผู้ท่ีเกี่ยวข้องในการดำเนินการวิจัย 
สรุปและนำเสนอผลการศึกษาที่ได้ทั้งจาการศึกษาเชิงเอกสารและการศึกษาภาคสนาม  โดยนำมาวิเคราะห์



20 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

ตามประเด็นที่สำคัญคือ  ผลการปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรมทั้งนี ้จะเน้นการนำ
ผลการวิจัยมาเผยแพร่ต่อสาธารณชนได้ทราบและสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในพื้นที่อื่นต่อไปด้วยสรุปผลการ
ศึกษาวิจัยและข้อเสนอแนะ 
 

กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 จากการศึกษาแนวคิดทฤษฎีและข้อมูลตามเอกสารและงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องดังกล่าวผู้วิจัยจึงสรุป

เป็นกรอบแนวคิดในการวิจัยดังแผนภาพ 
  

                                    

                                                                                           

 

 

 

 

 

                                            

 
 

ผลการวิจัย 
1.ปัญหาคุณภาพจิตของชาวพุทธในสังคมไทย 

 สภาพปัญหาที่มีผลต่อคุณภาพจิตของชาวพุทธในสังคมไทย ผลกระทบของต่อสุขภาพจิตมีความ
หลากหลายและมีอิทธิพลต่อสาเหตุและการจัดการความเจ็บป่วยทางจิตในระยะยาว อย่างไรก็ตาม ครอบครัว
ที่มีความเหนียวแน่นเป็นระบบสนับสนุนทางสังคมที่ดีที่สามารถป้องกันความเจ็บป่วยทางจิตและช่วย ให้การ
จัดการความเจ็บป่วยทางจิตเป็นไปอย่างสะดวก ทั้งนี้ ความเจ็บป่วยทางจิตจำเป็นต้องมีระบบสนับสนุนทาง
สังคมแบบถาวรในระยะยาวด้วย ความแข็งแกร่งของการเช่ือมโยงกัน อันเป็นเหตุบั่นทอนสุขภาพจิตเป็นอย่าง
ยิ่ง นอกจากนั้นจะต้องวิเคราะห์ถึงปัญหาของในการปฏิบัติธรรมต่าง ๆ เช่น ปัญหาครอบครัว ปัญหาเศรษฐกิจ  

แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรม เพื่อเสริมสร้างสุข
ภาวะเชิงพุทธสำหรับประชาชนในเขตอำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี 

แนวคิด ทฤษฎีและงานวิจัยที่เก่ียวข้อง  
1. แนวคิดของการพัฒนาคุณภาพจิต 
2. แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของ
พระพุทธศาสนาเถรวาท 
3. ข้อมูลพื้นท่ีวิจัย 
4. งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง  
5. กรอบแนวคิดในการวิจัย   
 

1. สภาพปัญหาคุณภาพจิตของชาวพุทธในสังคมไทย 
2. การปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิต
ธรรมสำหรับพัฒนาคุณภาพจิตชาวพุทธอำเภอบ้านผือ 
จังหวัดอุดรธานี 
3. ผลการปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิต
ธรรมท่ีมีต่อการพัฒนาคุณภาพจิตชาวพุทธอำเภอบ้าน
ผือ จังหวัดอุดรธานี 
 

 
สรุปผลการวิจัยอภิปรายผลและข้อเสนอแนะ 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

21 

 

 2. การปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรมสำหรับพัฒนาคุณภาพจิตชาวพุทธ
อำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี  

พระราชสิทธาจารย์, วิ. (หลวงพ่อทองใบ ปภสฺสโร) ปัจจุบันปฏิบัติหน้าท่ีเป็นองค์ประธานสงฆ์ของ
วัดนาหลวง ท่านเป็นผู้บุกเบิกก่อตั้งวัดเผยแผ่พระธรรมคำส่ังสอนของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าจนมีศิษยานุ
ศิษย์มากมาย มีความสามารถพิเศษในเชิงวาทศิลป์ การแสดงธรรมทุกครั้งจึงมีผู้เข้าร่วมรับฟังอย่างล้นหลาม 
ด้วยนิสัยและบุคลิกลักษณะท่ีสมถะสันโดษต้องการดำเนินชีวิตท่ีเรียบง่าย ไม่ปรารถนาตำแหน่งฐานะท่ีสำคัญ
ใดๆ พระราชสิทธาจารย์เป็นพระที่มีศีลาจารวัตรเพียบพร้อมทุกอย่าง มีความเรียบง่าย มีเมตตาธรรมสงสาร
สัตว์โลกที่ตกทุกข์ได้ยากจึงสงเคราะห์ด้วยการให้ธรรมทานเป็นชีวิตจิตใจ ก็มีความเพียรความสมถะ ความ
ศรัทธา ความเมตตา มีศีล มีความรักในเพื่อนมนุษย์ มีธรรมะในหัวใจ นอกจากนี้ท่านยังเป็นพระที่มักน้อย
สันโดษ เสียสละประโยชน์สุขส่วนตัวเพื่อการเผยแผ่ โดยมุ่งประโยชน์อันเป็นประโยชน์สุขของส่วนรวม และ
ชีวิตสมณะอย่างท่านก็มีความเรียบง่าย ไม่นิยมสะสมของส่วนตัว ท่านจึงเป็นพระอีกรูปหนึ่งที่บริสุทธิ์ด้วยศีล
อันน่ายกย่อง 

การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานในประเทศไทยเกิดขึ้นจากความดำริของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ 
อาสภมหาเถร) สมัยที่ท่านเป็นเจ้าอาวาสและอาจารย์สอนพระพุทธศาสนาประจำ ณ วัดมหาธาตุยุวราช
รังสฤษฎิ์ ในการนี้ท่านเห็นว่าประเทศไทยมีหลักสูตรการเรียนการสอนพระปริยัติธรรมแล้ว น่าจะมีหลักสูตร
การปฏิบัติธรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริงบ้าง เมื่อมีความดำริดังกล่าวท่านเจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒา
จารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) ก็ยังไม่สามารถจัดต้ังสำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานอย่างมั่นคงถาวรได้ ซึ่งสาเหตุคือยัง
ขาดวิปัสสนาจารย์อย่างถูกต้อง ดังนั้น สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) จึงแสวงหาวิปัสสนาจารย์
ต่อไปอีก โดยได้นิพนธ์เล่าถึงความดำริในการก่อตั้งสำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ 
อาสภมหาเถร) ไว้ในหนังสือวิปัสสนาสารฉบับแรก ซึ่งออกเผยแพร่เมื่อเดือนมกราคม พุทธศักราช 2498 ความ
ว่าได้พยายามเสาะแสวงหาท่านผู้ทรงคุณวุฒิในทางวิปัสสนากัมมัฏฐานที่ควรแก่ที่จะตั้งตนเป็นพระวิปัสสนา
จารย์อย่างถูกต้องได้ และได้ส่งพระมหาโชดก ญาณสิทฺธิป.ธ. 9 ไปประเทศพม่า โดยตระหนักแน่แก่ใจตาม
สภาวะว่า พระธรรมนั้นถ้าเป็นของแท้ของจริงแล้วถึงจะไปตกอยู่ในประเทศใดๆ แม้ต่างชาติต่างภาษากันก็ตาม 
พระธรรมแท้นั้นจักต้องคงท่ีเสมอเหมือนกัน ไม่เปล่ียนแปลงไปตามชาติตามภาษา อันเป็นส่วนแห่งสมมติธรรม
ย่อมสามารถบันดาลคนทั้งในโลกที่ต่างชาติต่างภาษานั้นให้เข้ากันได้ ให้เป็นพี่เป็นน้องกันได้อย่างสนิทอย่าง
เป็นธรรม พุทธธรรมย่อมสามารถบันดาลคนท้ังโลกท่ีต่างชาติต่างภาษานั้นให้เข้ากันได้  ให้เป็นพี่เป็นน้องกันได้
อย่างสนิทอย่างเป็นธรรมก็เพราะสัทธรรมข้อนี้  

การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแบบพม่าของพระราชสิทธาจารย์ (หลวงพ่อทองใบ  ปภสฺสโร) 
จะให้เกิดผลและมีความเจริญก้าวหน้านั้น โยคีจะต้องลงมือประพฤติปฏิบัติด้วยตัวเอง  อย่างเคร่งครัดหลังจาก
ท่ีได้รับการแนะนำจากครูบาอาจารย์จนเป็นท่ีพอเข้าใจแล้ว จึงลงมือปฏิบัติตามข้ันตอน  



22 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

ผลสัมฤทธิ์ที่เกิดขึ้นพัฒนาชีวิต คือรูปนามให้เกิดความสมดุล เพราะเป็นหน้าที่ของมนุษย์ที่ต้อง
พัฒนาตนเองให้มีความสะดวก สบาย สงบเย็น ทั้งกายและใจไปพร้อมกันปิดอบายทั้งภายนอกและภายใน 
อบายภายนอก คือ อบายมุข 10 อบายภายใน คืออกุศลกรรม ในการเจริญสัจธรรมอันเป็นทางพ้นทุกข์ ต้องละ
เลิกสิ่งที่มีคุณมีโทษเจือปน หรือโทษฝ่ายเดียวอบายมุขขยายทางนิพพาน คำว่า นิพพาน เป็นชื่อของความดับ
เย็นท่ีเกิดจากกุศลจิตท่ีไม่มีโลภโกรธหลง ครอบงำไว้ จิตเย็นเมื่อเป็นนิพพาน เย็นจิตชุ่มฉ่ำ มีอมตะธรรมรักษา 
เย็นรักษาใจ ย่อมตั้งอยู่ได้นาน เย็นรักษาใจจะว่างโล่งโปร่งใสเสมอดับทุกข์ในวัฏสงสาร คือ ทุกข์มีเหตุมาจาก
กิเลส กรรม วิบาก ท่ีมีลักษณะดุจวงล้อท่ีมีการหมุนเวียนไปไม่รู้จักจบส้ิน มีกิเลสทำกรรมไว้ซึ่งแสดงออกมาทาง
กายกรรม วจีกรรม มโนกรรม กิเลสนี้มีอยู่ 3 ช้ัน คือ หยาบ ละเอียด สุขุม กิเลสช้ันหยาบสุขสำราญของกายใจ 
คือ สุขกาย (กายิกสุข) เพราะหลุดพ้นด้วยปัญญา (วิปัสสนา) หมายเอาผู้ที่อบรมวิปัสสนาภาวนาอย่างเต็มท่ี
นั่นเอง ส่วนสุขใจ (เจตสิกสุข) เพราะหลุดพ้นด้วยจิต (สมถะ) หมายเอาผู้ที่อบรมสมถะภาวนาเต็มที่นั่นเอง 
นอกจากนี้ยังมี โลกียสุข คือสุขด้วยการเสพอารมณ์รูปราคะ อรูปราคะและ โลกุตตระสุข คือ สุขด้วยการเสพ
มรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1 นั่นเองสว่างไสวทางสติปัญญา คือ ก่อนทำ พูด คิด พินิจด้วยสติเสมอ เผลอไม่มี
ปัญญา ต้องฉลาดทันอกุศลทุกคราวไปตัดตัณหาในทางจิต คือ ตัดกามตัณหา ด้วยปหานะ 3 มิให้กำเริบได้ เช่น 
รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ กำหนดละ ขณะถูกต้องนั้นเอง ตัดภวตัณหา ด้วยปริญญา มิให้กำเริบได้ดับ
อวิชชา เมื่อพระโยคีต้องเจริญภาวนา 2 คือ สมถะภาวนาและวิปัสสนาภาวนา มีญาณเกิดขึ้นในดวงจิตหยั่งรู้
ขันธ์ 5 ว่าเป็นทุกข์แท้ ๆสร้างสรรค์ญาณวิชชา ผู้เจริญวิปัสสนาได้บริบูรณ์แล้วจะเกิดญาณ  ส่วนผู้เจริญสมถะ
บริบูรณ์แล้วก็จะเกิดญาณ 10 เมื่อญาณเหล่านี้เกิดขึ้นแก่พระโยคีแล้วจะสิ้นไปแห่งอาสวะอุปาทาน หมายถึง 
การเจริญภาวนา 2 ประการ คือ เจริญภาวนาทั้งสมถะและวิปัสสนาอย่างต่อเนื่อง ในการปฏิบัตินั้นก็ควรให้
เหมาะสมกับจริตนิสัยและอินทรีย์เป็นผู้พร้อมทั้งวิชชาอย่าง เมื่อเจริญธรรมอย่างต่อเนื่องไม่หยุดก็จะบรรลุ
ธรรมข้ันสูงตามลำดับ 
 3. ผลการปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรมที่มีต่อการพัฒนาคุณภาพจิตชาว
พุทธอำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี 

ผลการปฏิบัติกรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรมที่มีต่อการพัฒนาคุณภาพจิตชาวพุทธ
อำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี พบว่า ผลท่ีได้คือด้านบุคคลจะฝึกฝนจิตใจของตนอยู่เสมอ เพื่อให้เกิดความสุข 
ไม่ตกเป็นทาสแห่งวัตถุนิยมจะทำให้หลงมัวเมา เรื่องลาภ ยศ ตำแหน่ง โชควาสนา ทำให้ใจมีสุขโดยไม่อาศัย
วัตถุ คือ ความสุขอันเกิดจากธรรมะเป็นความสุขท่ีไม่อิงอาศัยวัตถุ หรือส่ิงของมาอำนวยให้เกิดสุข เป็นความสุข
ภายในจิตใจของตนเองเพราะมีหลักประพฤติปฏิบัติ เพื่อพัฒนาจิตใจให้เข้มแข็ง มั่นคง ไม่หวั่นไหวไปตาม
อารมณ์ต่างๆ ทำจิตใจผ่อนคลาย หายเครียด จิตสงบ หายกระวนกระวาย ยั้งหยุดจากความกลัดกลุ้มวิตกกังวล 
เป็นเครื่องพักผ่อนกาย ให้ใจสบายและมีความสุขส่งผลให้ประสิทธิภาพในการทำงาน การเล่าเรียน และการทำ
กิจการทุกอย่าง เพราะจิตท่ีเป็นสมาธิ แน่วแน่อยู่กับส่ิงท่ีกำลังทำ ไม่ฟุ้งซ่าน ไม่วอกแวก ไม่เล่ือนลอย ย่อมช่วย
ให้เรียน ให้คิด ให้ทำงานได้ผลดี การงานก็เป็นไปโดยรอบคอบ ไม่ผิดพลาด และปกป้องอุบัติเหตุได้ดี เมื่อมี



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

23 

 

สมาธิก็ย่อมมีสติกำกับอยู่ด้วยช่วยเสริมสุขภาพทางกายและใช้รักษาโรคได้ ร่างกายกับจิตใจอาศัยกันและมี
อิทธิพลต่อกัน ปุถุชนท่ัวไปเมื่อกายไม่สบาย จิตก็พลอยอ่อนแอเศร้าหมองขุ่นมัว ครั้นเสียใจกำลังใจก็หมด ทำ
ให้โรคทางกายทรุดหนักลงไปอีก ในเวลาท่ีร่างกายเป็นปกติ พอประสบเรื่องราวให้เสียใจรุนแรง ก็ล้มป่วยเจ็บ
ไข้ไปได้ หากมีกำลังใจที่เข็มแข็งทำให้โรคทางกายหายง่ายเร็วขึ้น ด้านครอบครัวเมื่อครอบครัวมีการรักษาศีล 
ทำให้ระบบครอบครัวมีความสัมพันธ์ที ่ดีต่อกัน มีเหตุมีผลทำให้ผู ้ที่มีศีลมีครอบครัวที่ดีได้ เป็นผู้ปฏิบัติไม่
บกพร่องในสามีธรรม 4 ประการ คือ 1. บำรุงบิดามารดา มีความกตัญญูรู้คุณพ่อแม่ เลี้ยงดูปรนนิบัติท่านให้
ได้รับความสุขสบาย 2. เล้ียงดูบุตร รู้จักวิธีเล้ียงลูกให้ลูกเป็นคนดี เป็นลูกแก้ว นำช่ือเสียงเกียรติภูมิมาสู่พ่อแม่ 
วงศ์ตระกูล 3. สงเคราะห์ภรรยา (สามี) สามีภรรยาจะต้องรู้จักวิธีปฏิบัติตัวต่อกัน มีความเกรงอกเกรงใจเคารพ
ให้เกียรติกัน ไม่นอกใจกัน เป็นการสร้างสายสัมพันธ์ของคนในครอบครัวให้อบอุ่นแน่นแฟ้น ครอบครัวจะมีแต่
ความร่มเย็นเพียงย่างเท้าเข้าบ้านก็มีความสุขใจ เข้าบ้านเหมือนขึ้นสวรรค์ 4. ทำงานไม่ค่ังค้าง ต้องทำงานไม่ค่ัง
ค้าง เพราะครอบครัวก็ต้องมีค่าใช้จ่าย จะเล้ียงพ่อเล้ียงแม่ เล้ียงลูก เล้ียงภรรยา ก็ต้องใช้สตางค์ท้ังนั้น เราจึงมี
หน้าที่ก่อร่างสร้างตัวด้วยการทำงานไม่คั่งค้าง ต้องทำให้เสร็จ ทำให้สำเร็จ จะได้สร้างฐานะความเป็นปึกแผ่น
แก่ตนเองและครอบครัวใดปฏิบัติได้ครบ 4 ข้อนี้ ครอบครัวนั้นจะมั่นคงมีความสุข ด้านสังคมมีความประพฤติ
สุจริตทางกาย วาจา และอาชีวะ ได้แก่ รวมเอาองค์มรรค สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ เข้ามา
ว่าโดยสาระก็คือ การดำรงตนด้วยดีในสังคม รักษาระเบียบวินัย ปฏิบัติหน้าท่ีและความรับผิดชอบทางสังคมให้
ถูกต้อง มีความสัมพันธ์ทางสังคมที่ดีงามเกื้อกูลประโยชน์ ช่วยรักษาและส่งเสริมสภาพแวดล้อม ในทางสังคม
อยู่ในภาวะเอื้ออำนวยสามารถดำเนินชีวิตท่ีดีงามอีกท้ังปิดกั้นความเส่ือมเสีย ความทุกข์ ความเดือดร้อนท่ีจะมี
ในปัจจุบัน บำบัดความเส่ือมเสีย ความทุกข์ ความเดือดร้อนท่ีจะมีในภายหลัง ความเล่ือมใสยิ่งขึ้นไปของคนท่ี
ยังไม่เลื่อมใส ความเลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของคนผู้เลื่อมใสแล้ว ความดำรงมั่นแห่งสัทธรรม และส่งเสริมความเป็น
ระเบียบเรียบร้อย สนับสนุนวินัยให้หนักแน่นจะเห็นได้ว่าศีลสร้างความปลอดภัยแก่มนุษย์ อุโบสถศีลนั้นสร้าง
ความปลอดภัยแก่มนุษย์ได้ ด้านเศรษฐกิจมีความพอเพียงขวนขวายหาทรัพย์ด้วยสุจริตและมีศีลธรรม 

 

อภิปรายผลการวิจัย 
จากการศึกษาแนวทางการปฏิบัติกรรมฐานเพื่อพัฒนาจริยธรรมของผู้เข้ามาปฏิบัติธรรมตามแนว

วัดนาหลวง อภิญญาเทสิตธรรม ตำบลคำด้วง อำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี พบว่า สมถกัมมัฏฐาน หมายถึง 
อุบายหรือวิธีการที่ทำให้จิตเกิดความสงบ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่าวิธีการที่ทำให้จิตเกิดสมาธิ ในการฝึกสมถ
กัมมัฏฐานนั้นจะใช้จิตเพ่งที่สิ่งใดสิ่งหนึ่ง อารมณ์ใดอารมณ์หนึ่ง หรือวัตถุชนิดใดชนิดหนึ่งให้ ได้นานๆ เพื่อให้
สงบจากนิวรณ์ เมื่อจิตจดจ่ออยู่กับส่ิงใดได้นานแสดงว่าจิตเป็นสมาธิ จึงจัดอยู่ในระดับสมถกัมมัฏฐาน ซึ่งมีการ
ปฏิบัติท่ัวไปไม่เฉพาะในพระพุทธศาสนา  ในส่วนวิปัสสนา คือปัญญาเห็นแจ้ง หรือความรู้เห็นแจ้ง เห็นสภาวะ
และปรากฏการณ์โดยความไม่เที่ยงมิใช่เห็นโดยความเที่ยง เห็นโดยความเป็นทุกข์มิใช่เห็นโดยความเป็นสุข 
เห็นโดยความเป็นอนัตตา (ไม่มีตัวตน) มิใช่เห็นโดยอัตตา เห็นโดยความไม่งามมิใช่เห็นโดยความงามในอัตภาพ



24 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

ร่างกาย ซึ่งได้แก่ รูปนาม  การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานแบบพองหนอ-ยุบหนอได้เข้ามาเผยแผ่ในประเทศไทย 
โดยแรงผลักดันของเจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) ซึ่งขณะนั้นดำรงสมณศักด์ิเป็นพระ
พิมลธรรมสังฆมนตรีว่าการองค์การปกครอง สำหรับท่านเจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหา
เถร) นั้น ท่านมีความประสงค์อย่างแรงกล้าที่จะเผยแผ่พระพุทธศาสนาในด้านการปฏิบัติธรรม คือวิปัสสนา
กัมมัฏฐานท่ีถูกต้องตามคัมภีร์พระไตรปิฎกแก่พุทธศาสนิกชนชาวไทยท่ัวไป จึงได้คัดเลือกพระธรรมธีรราชมหา
มุนี (พระมหาโชดก ญาณสิทฺธิ) ผู้อำนวยการใหญ่ฝ่ายวิปัสสนาธุระวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฏิ์ เป็นพระอาจารย์
สอนวิปัสสนากัมมัฏฐานมาตั้งแต่ พ.ศ.2496 แนวทางการปฏิบัติกัมมัฏฐานของเจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒา
จารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) ได้แบ่งออกเป็น 3 ยุค คือ 1. ยุคของเจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภ
มหาเถร)เป็นผู้มีความคิดริเริ่มที่จะเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้ควบทั้งปริยัติ ปฏิบัติและปฏิเวธให้เกิดขึ้นใน
ประเทศไทย และได้นำเอาวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานแบบพองหนอ ยุบหนอจากประเทศพม่ามาสอนแก่
พุทธศาสนิกชนชาวไทยจนทำให้เกิดมีความรู ้ความเข้าใจในหลักของวิปัสสนายิ ่งขึ ้น เพื ่อต้องการให้
พุทธศาสนิกชนไทยได้ปฏิบัติธรรมครบท้ังสามด้านคือด้านปริยัติ ปฏิบัติและปฏิเวธ ดังปรากฏในปัจจุบันนี้ได้มี
การจัดเป็นหลักสูตรการศึกษา และปฏิบัติวิปัสสนาในวิทยาลัยต่างๆ เช่น มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย โรงเรียนสายปริยัติศึกษาท่ัวประเทศไทย เจ้าสำนักปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานในสวนภูมิภาคต่างก็ได้
ยึดเอาแนวพองหนอ ยุบหนอไป 2. ยุคของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธิ์)การประพฤติปฏิบัติ
วิปัสสนากัมมัฏฐานของเจ้าพระคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) กับพระธรรมธีรราชมหามุนี 
(พระมหาโชดก ญาณสิทฺธิ) จะมีวิธีการปฏิบัติแนวสติปัฏฐาน 4 เหมือนกัน แต่ต่างกันที่ว่าเจ้าพระคุณสมเด็จ
พระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) เป็นผู้อำนวยการจัดต้ังสำนักปฏิบัติธรรมขึ้นที่วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์
และเป็นครูอาจารย์ หรือเปรียบเสมือนท่านเจ้าพระคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) เป็นแม่ทัพ
ใหญ่ ส่วนพระธรรมธีรราชมหามุนี (พระมหาโชดก ญาณสิทฺธิ) เปรียบเสมือนรองแม่ทัพ ดังนั้น ท้ังสองท่านจึงมี
วิธีการปฏิบัติที่เหมือนกันโดยสิ้นเชิง 3. ยุคปัจจุบัน สำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานได้ตั้งขึ้นที่วัดมหาธาตุยุวราช
รังสฤษฎิ ์ ตั ้งแต่ปีพ ุทธศักราช 2496 ได้ขยายสำนักวิป ัสสนากัมมัฏฐานไปตั ้งในที ่ต ่างๆ ทั ้งภายใน
กรุงเทพมหานครและจังหวัดต่างๆ ในการตั้งสำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานนั้นต้องพร้อมด้วยองค์ 3 คือ (1) พระ
วิปัสสนาจารย์ (2) ผู้ปฏิบัติ (3) องค์อุปถัมภ์ ถ้าตำบลใด อำเภอใด จังหวัดใดพร้อมด้วยองค์คุณ 3 ประการนี้ ก็
เปิดตั้งเป็นสำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานขึ้นได้ ต่อมาภายในระยะ 2-3 ปี สำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานได้เกิดขึ้นเป็น
จำนวนมากท้ังภายในกรุงเทพมหานครและต่างจังหวัด เมื่อสำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานมากขึ้น ก็มีพระวิปัสสนา
จารย์มากขึ้นเป็นเงาตามตัว เมื่อมีพระวิปัสสนาจารย์มากขึ้น  เพื่อที่จะเปิดโอกาสให้พระวิปัสสนาจารย์ได้
พบปะสนทนากันได้ปรึกษาหารือกัน ได้แลกเปลี่ยนทัศนะของกันและกัน ทางสำนักใหญ่หรือสำนักกลางได้
กำหนดให้มีการประชุมพระวิปัสสนาจารย์ประจำปีขึ้น ครั้งแรกเปิดประชุมที่วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์แห่ง
เดียว และกำหนดเวลาเพียง 1 อาทิตย์เท่านั้นนับตั้งแต่ท่านเจ้าคุณพระพิมลธรรม สังฆมนตรีว่าการองค์การ
ปกครองได้ฟื้นฟูศาสนกิจฝ่ายวิปัสสนาธุระ ต้ังสำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานขึ้น ณ วัดมหาธาตุ เมื่อ พ.ศ.2494 และ



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

25 

 

ได้ขยายเปิดสำนักสาขาขึ้นในส่วนภูมิภาคเป็นลำดับมา จนถึงบัดนี้เป็นเวลา 4 ปีแล้ว สำนักวิปัสสนากัมมัฏฐาน
ส่วนภูมิภาคในจังหวัดต่างๆ ในราชอาณาจักร มีอยู่เป็นจำนวนมากตลอดจนในต่างประเทศ ท่านสังฆมนตรีว่า
การองค์การปกครอง ผู้อำนวยการใหญ่ฝ่ายวิปัสสนาธุระ เห็นสมควรจะได้มีการประชุมพระอาจารย์วิปัสสนา
กัมมัฏฐานแห่งสำนักต่างๆ เพื่ออบรม และแลกเปล่ียนความรู้ความเห็นเกี่ยวแก่การวิปัสสนาซึ่งกันและกัน จึง
ได้มีบัญชาเรียกพระอาจารย์ว ิปัสสนากัมมัฏฐานทั ้งในและนอกประเทศมาประชุมกัน ณ วัดมหาธาตุ 
กรุงเทพมหานคร ซึ่งนับว่าเป็นการประชุมครั้งแรกในประวัติของการวิปัสสนากัมมัฏฐานยุคปัจจุบัน 

การพัฒนาจริยธรรมนั้นมีจุดมุ่งหมายของจริยธรรม มีเป้าหมายการพัฒนา 2 ประเด็น คือ  1) 
พัฒนาตัวบุคคล 2) พัฒนาสังคม โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อให้รู้จักลักษณะแห่งความดีอันสูงสุดอันจะเป็นหลักใน
การดำเนินชีวิตที่ถูกต้องเหมาะสม และเพื่อจะแก้ปัญหาต่างๆ เช่น ปัญหาในด้านเศรษฐกิจ การเมือง สังคม 
และการศึกษา เป็นต้น ซึ่งพระพุทธศาสนามีพัฒนาการทางจริยธรรมเป็นลำดับข้ันไป  คือ เริ่มจากจริยธรรมข้ัน
พื้นฐานเป็นหลักปฏิบัติสำหรับบุคคลท่ัวไปท่ีต้องการใช้ชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างมีความสงบสุข แล้วจึงเล่ือนมาสู่
จริยธรรมขั้นกลาง เป็นจริยธรรมที่มุ่งเน้นขัดเกลาจิตใจจนสามารถควบคุมจิตใจของตนเองให้สะอาด สว่าง 
สงบ และประการสุดท้าย คือ จริยธรรมข้ันสูงเป็นจริยธรรมท่ีเหมาะสำหรับผู้ประเสริฐไกลจากกิเลส เป็นพระ
อริยะ ต้องการพ้นจากโลก ไร้ทุกข์ด้วยการปราศจากกิเลส ตัณหา เพื่อไปสู่จุดหมายอันสูงสุด คือ นิพพาน โดย
มีอริยสัจ 4 หลักธรรมท่ีนำไปสู่ขั้นตอนเหล่านั้นผ่านการปฎิบัติกรรมฐานโดยการฝึกหัดขัดเกลาพฤติกรรมและ
การดำเนินชีวิตในขั้นอธิศีลสิกขานั้น สามารถละกิเลสได้ เพราะอาศัยธรรมตรงข้ามท่ีเป็นคู่ปรับกัน จึงเป็นการ
หลุดพ้นโดยชั่วคราว เพราะไม่ได้ทำลายกิเลสอย่างละเอียดได้แก่ ราคะ โทสะ โมหะ ที่เป็นเหตุให้กระทำบาป
ด้วยปัญญาที่เห็นจริงตามความเป็นจริง มีผลเพียงทำให้บรรเทาเบาบางลงไป จึงจำเป็นต้องฝึกในขั้นอธิจิต
สิกขา และอธิปัญญาสิกขาต่อไป เพื่อนำไปสู่การละเว้นความชั่วได้โดยเด็ดขาด สอดคล้องกับ พระมหาไฉน 
ประกอบผล (2544 : 40) ได้ทำวิจัยไว้ในเรื่อง การศึกษาพุทธจริยธรรมเรื่องหน้าท่ีของบุตรธิดาต่อบิดามารดา 
งานวิทยานิพนธ์เล่มนี้ได้กล่าวถึงสังคมไทยที่อิงอาศัยวัตถุนิยมมากขึ้นดังความตอนหนึ่งว่า อาจกล่าวได้ว่า
สังคมไทยในปัจจุบันมีการเปลี่ยนแปลงไปอย่างมากจากสังคมที่เคยยกย่องคนดี มีคุณธรรม มีความซื่อสัตย์
สุจริต คนทำผิดจะถูกประณามและไม่มีใครคบหาด้วย กล่าวอีกนัยหนึ่ง ก็คือสังคมไทยในอดีตมีการอบรมส่ัง
สอนในหลักคำสอนเกี่ยวกับการดำเนินชีวิตที่ดีงาม หรือมีจริยธรรมที่ดีงาม มีความซื่อสัตย์กตัญญูกตเวที เป็น
ต้นนั่นเอง แต่ในปัจจุบันมีค่านิยมทางวัตถุมากกว่าการส่งเสริมคุณค่าทางจิตใจ การพัฒนาประเทศในระยะสิบ
ปีท่ีผ่านมาเน้นหนักในด้านเศรษฐกิจ การพัฒนาจิตใจได้รับความสนใจน้อย การเรียนการสอนในสถานศึกษาก็
มุ่งเน้นการพัฒนาด้านร่างกายและสติปัญญารวมทั้งวิชาการด้านต่างๆ มากกว่าการเสริมสร้างด้านคุณธรรมและ
จริยธรรม นอกจากนี้ พระโสภณ โสภโณ (2544 : 40) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “พระพุทธศาสนากับการพัฒนาสังคม 
: ศึกษาเปรียบเทียบบทบาทการพัฒนาสังคมของเจ้าคณะแขวงในกรุงเทพมหานครกับเจ้าคณะตำบลใน
ต่างจังหวัด” พบว่า หลักคำสอนในการพัฒนาสังคมครอบคลุมทั้งในระดับบุคคล ครอบครัว และสังคม เน้นท่ี



26 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

บุคคลถ้าบุคคลพัฒนาครอบครัวและสังคมก็พัฒนาด้วย ด้วยการไม่ทำบาปท้ังปวงการบำเพ็ญกุศลให้ถึงพร้อม
และการทำจิตใจให้ผ่องใส 

วัดนาหลวง (อภิญญาเทสิตธรรม) ต้ังอยู่บนยอดเขาภูย่าอู่ ซึ่งมีพระราชสิทธาจารย์ (หลวงพ่อทอง
ใบ ปภสฺสโร) ปัจจุบันปฏิบัติหน้าท่ีเป็นองค์ประธานสงฆ์ของวัดนาหลวง ท่านเป็นผู้บุกเบิกก่อต้ังวัดเผยแผ่พระ
ธรรมคำสั่งสอนของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าจนมีศิษยานุศิษย์มากมาย มีความสามารถพิเศษในเชิง
วาทศิลป์ การแสดงธรรมทุกครั้งจึงมีผู้เข้าร่วมรับฟังอย่างล้นหลาม ด้วยนิสัยและบุคลิกลักษณะท่ีสมถะสันโดษ
ต้องการดำเนินชีวิตท่ีเรียบง่าย ไม่ปรารถนาตำแหน่งฐานะท่ีสำคัญใดๆ พระราชสิทธาจารย์เป็นพระท่ีมีศีลาจาร
วัตรเพียบพร้อมทุกอย่าง มีความเรียบง่าย มีเมตตาธรรมสงสารสัตว์โลกท่ีตกทุกข์ได้ยากจึงสงเคราะห์ด้วยการ
ให้ธรรมทานเป็นชีวิตจิตใจ ก็มีความเพียรความสมถะ ความศรัทธา ความเมตตา มีศีล มีความรักในเพื่อนมนุษย์ 
มีธรรมะในหัวใจ นอกจากนี้ท่านยังเป็นพระท่ีมักน้อยสันโดษ เสียสละประโยชน์สุขส่วนตัวเพื่อการเผยแผ่ โดย
มุ่งประโยชน์อันเป็นประโยชน์สุขของส่วนรวม และชีวิตสมณะอย่างท่านก็มีความเรียบง่าย ไม่นิยมสะสมของ
ส่วนตัว ท่านจึงเป็นพระอีกรูปหนึ่งท่ีบริสุทธิ์ด้วยศีลอันน่ายกย่อง 

การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานในประเทศไทยเกิดขึ้นจากความดำริของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ 
อาสภมหาเถร) สมัยที่ท่านเป็นเจ้าอาวาสและอาจารย์สอนพระพุทธศาสนาประจำ ณ วัดมหาธาตุยุวราช
รังสฤษฎิ์ ในการนี้ท่านเห็นว่าประเทศไทยมีหลักสูตรการเรียนการสอนพระปริยัติธรรมแล้ว น่าจะมีหลักสูตร
การปฏิบัติธรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริงบ้าง เมื่อมีความดำริดังกล่าวท่านเจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒา
จารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) ก็ยังไม่สามารถจัดต้ังสำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานอย่างมั่นคงถาวรได้ ซึ่งสาเหตุคือยัง
ขาดวิปัสสนาจารย์อย่างถูกต้อง ดังนั้น สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) จึงแสวงหาวิปัสสนาจารย์
ต่อไปอีก โดยได้นิพนธ์เล่าถึงความดำริในการก่อตั้งสำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ 
อาสภมหาเถร) ไว้ในหนังสือวิปัสสนาสารฉบับแรก ซึ่งออกเผยแพร่เมื่อเดือนมกราคม พุทธศักราช 2498 ความ
ว่าได้พยายามเสาะแสวงหาท่านผู้ทรงคุณวุฒิในทางวิปัสสนากัมมัฏฐานที่ควรแก่ที่จะตั้งตนเป็นพระวิปัสสนา
จารย์อย่างถูกต้องได้ และได้ส่งพระมหาโชดก ญาณสิทฺธิ ป.ธ. 9 ไปประเทศพม่า โดยตระหนักแน่แก่ใจตาม
สภาวะว่า พระธรรมนั้นถ้าเป็นของแท้ของจริงแล้วถึงจะไปตกอยู่ในประเทศใดๆ แม้ต่างชาติต่างภาษากันก็ตาม 
พระธรรมแท้นั้นจักต้องคงท่ีเสมอเหมือนกัน ไม่เปล่ียนแปลงไปตามชาติตามภาษา อันเป็นส่วนแห่งสมมติธรรม
ย่อมสามารถบันดาลคนทั้งในโลกที่ต่างชาติต่างภาษานั้นให้เข้ากันได้ ให้เป็นพี่เป็นน้องกันได้อย่างสนิทอย่าง
เป็นธรรม พุทธธรรมย่อมสามารถบันดาลคนท้ังโลกท่ีต่างชาติต่างภาษานั้นให้เข้ากันได้  ให้เป็นพี่เป็นน้องกันได้
อย่างสนิทอย่างเป็นธรรมก็เพราะสัทธรรมข้อนี้  

การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแบบพม่าของพระราชสิทธาจารย์ (หลวงพ่อทองใบ  ปภสฺสโร) 
จะให้เกิดผลและมีความเจริญก้าวหน้านั้น โยคีจะต้องลงมือประพฤติปฏิบัติด้วยตัวเอง  อย่างเคร่งครัดหลังจาก
ท่ีได้รับการแนะนำจากครูบาอาจารย์จนเป็นท่ีพอเข้าใจแล้ว จึงลงมือปฏิบัติตามข้ันตอน 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

27 

 

ผลสัมฤทธิ์ที่เกิดขึ้นพัฒนาชีวิต คือรูปนามให้เกิดความสมดุล เพราะเป็นหน้าที่ของมนุษย์ที่ต้อง
พัฒนาตนเองให้มีความสะดวก สบาย สงบเย็น ทั้งกายและใจไปพร้อมกัน ปิดอบายทั้งภายนอกและภายใน 
อบายภายนอก คือ อบายมุข 10 อบายภายใน คืออกุศลกรรม ในการเจริญสัจธรรมอันเป็นทางพ้นทุกข์ ต้องละ
เลิกสิ่งที่มีคุณมีโทษเจือปน หรือโทษฝ่ายเดียวอบายมุขขยายทางนิพพาน คำว่า นิพพาน เป็นชื่อของความดับ
เย็นท่ีเกิดจากกุศลจิตท่ีไม่มีโลภโกรธหลง ครอบงำไว้ จิตเย็นเมื่อเป็นนิพพาน เย็นจิตชุ่มฉ่ำ มีอมตะธรรมรักษา 
เย็นรักษาใจ ย่อมตั้งอยู่ได้นาน เย็นรักษาใจจะว่างโล่งโปร่งใสเสมอ ดับทุกข์ในวัฏสงสาร คือ ทุกข์มีเหตุมาจาก
กิเลส กรรม วิบาก ท่ีมีลักษณะดุจวงล้อท่ีมีการหมุนเวียนไปไม่รู้จักจบส้ิน มีกิเลสทำกรรมไว้ซึ่งแสดงออกมาทาง
กายกรรม วจีกรรม มโนกรรม กิเลสนี้มีอยู่ 3 ช้ัน คือ หยาบ ละเอียด สุขุม กิเลสช้ันหยาบสุขสำราญของกายใจ 
คือ สุขกาย (กายิกสุข) เพราะหลุดพ้นด้วยปัญญา (วิปัสสนา) หมายเอาผู้ที่อบรมวิปัสสนาภาวนาอย่างเต็มท่ี
นั่นเอง ส่วนสุขใจ (เจตสิกสุข) เพราะหลุดพ้นด้วยจิต (สมถะ) หมายเอาผู้ที่อบรมสมถะภาวนาเต็มที่นั่นเอง 
นอกจากนี้ยังมี โลกียสุข คือสุขด้วยการเสพอารมณ์รูปราคะ อรูปราคะและ โลกุตตระสุข คือ สุขด้วยการเสพ
มรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1 นั่นเอง สว่างไสวทางสติปัญญา คือ ก่อนทำ พูด คิด พินิจด้วยสติเสมอ เผลอไม่มี
ปัญญา ต้องฉลาดทันอกุศลทุกคราวไป ตัดตัณหาในทางจิต คือ ตัดกามตัณหา ด้วยปหานะ 3 มิให้กำเริบได้ 
เช่น รูป เสียง กล่ิน รส โผฏฐัพพะ กำหนดละ ขณะถูกต้องนั้นเอง ตัดภวตัณหา ด้วยปริญญา มิให้กำเริบได้ ดับ
อวิชชา เมื่อพระโยคีต้องเจริญภาวนา 2 คือ สมถะภาวนาและวิปัสสนาภาวนา มีญาณเกิดขึ้นในดวงจิต หยั่งรู้
ขันธ์ 5 ว่าเป็นทุกข์แท้ๆ สร้างสรรค์ญาณวิชชา ผู้เจริญวิปัสสนาได้บริบูรณ์แล้วจะเกิดญาณ ส่วนผู้เจริญสมถะ
บริบูรณ์แล้วก็จะเกิดญาณ 10 เมื่อญาณเหล่านี้เกิดขึ้นแก่พระโยคีแล้วจะสิ้นไปแห่งอาสวะอุปาทาน หมายถึง 
การเจริญภาวนา 2 ประการ คือ เจริญภาวนาทั้งสมถะและวิปัสสนาอย่างต่อเนื่อง ในการปฏิบัตินั้นก็ควรให้
เหมาะสมกับจริตนิสัยและอินทรีย์เป็นผู้พร้อมทั้งวิชชาอย่าง เมื่อเจริญธรรมอย่างต่อเนื่องไม่หยุดก็จะบรรลุ
ธรรมขั้นสูงตามลำดับสอดคล้องกับอณิวัชร์ เพชรนรรัตน์ (2549: บทคัดย่อ) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษา
วิเคราะห์ผลสัมฤทธิ์ในการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย” 
พบว่า แม้พระไตรปิฎกจะให้ความหมายของคำว่า วิปัสสนา ไว้หลายนัยก็ตามแต่ผู ้ปฏิบัติก็ต้องผ่าน
กระบวนการฝึกวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักสติปัฏฐาน ซึ่งเป็นพระสูตรที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในพระไตรปฎิก 
จึงจะสามารถพัฒนาวิปัสสนาปัญญาให้เกิดขึ้นได้ นอกจากนี้พระวรมน ขนฺติโก (วัดถุมา) (2555: บทคัดย่อ) ได้
ศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาสัมมัปปธาน 4 อันเป็นองค์แห่งการบรรลุธรรม” พบว่าการบรรลุธรรมหมายถึงการ
บรรลุมรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1 ซึ่งจัดเป็นโลกุตตระในสัมมัปปธาน 4 ท่ีเกื้อหนุนต่อการบรรลุธรรมพบว่า เป็น
หลักธรรมท่ีประกอบด้วยองค์ 4 ซึ่งเรียกว่า ความเพียรและหลักธรรมนี้มีปรากฏในหลักธรรมอื่นๆ แต่ท่ีปรากฏ
ให้เห็นได้อย่างชัดเจนก็คือ โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ ซึ่งเป็นหลักธรรมแห่งการตรัสรู้แล้วพบว่า ในหลักธรรม
แต่ละหมวดจะประกอบด้วยความเพียรทุกหมวด อาทิ ในสติปัฏฐาน 4 ซึ่งเป็นหลักธรรมหมวดแรกในโพธิ
ปักขิยธรรมมีหลักธรรมอยู่ 3 ประการ ที่น่าสนใจกล่าวคือ อาตาปี (ความเพียร) สติมา (สติ) และสมฺปชาโน 
(สัมปชัญญะ) จะเห็นได้ว่าหนึ่งในสามของหลักธรรมที่อ้างมานี้ ก็คือความเพียร ซึ่งในที่นี้นับเนื่องเข้าในความ



28 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

เพียร 4 ของสัมมัปปธาน 4 ต่อมาเป็นอิทธิบาท 4 ซึ่งเป็นหลักธรรมท่ีอ้างถึงความเพียรในสัมมัปปธาน 4 ด้วย
เช่นกัน จากนั้นก็เป็นอินทรีย์ 5 และพละ 5 ซึ่งเป็นความเพียรที่อ้างเอาความเพียรในสัมมัปปธานเกี่ยวกับ
โพชฌงค์ 7 นั้น วิริยะสัมมโพชฌงค์อ้างเอาวิริยะในสัมมัปปธาน 4 ด้วย และสุดท้ายอริยะมรรคมีองค์ 8 ใน
สัมมาวายามะนั้น ก็ต้องอ้างเอาความเพียร 4 ในสัมมัปปธานด้วยเช่นกัน ดังนั้นความเพียรจึงมีความสำคญัใน
การบรรลุธรรม ถ้าผู้ปฏิบัติขาดความเพียรแล้วเขาก็จะไม่บรรลุธรรม แต่อย่างไรก็ตามความเพียรที่เรียกว่า 
สัมมัปปธานนี้จะเจริญงอกงามได้ ย่อมต้องอาศัยความสัมพันธ์ในหมวดธรรมต่างๆ ของโพธิปักขิยธรรมจึงจะ
สร้างความเจริญงอกงามไพบูลย์ได้ และคุณธรรมท่ีสมบูรณ์เหล่านี้ มีความสำคัญต่อการสร้างสรรค์ชีวิตท่ีดีงาม 
และการเข้าถึงจุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา 

ผลการปฏิบัติกรรมฐานกับการพัฒนาจริยธรรมของวัดนาหลวง อภิญญาเทสิตธรรมนั้นปฏิบัติตาม
หลักเบญจศีลและเบญจธรรมซึ่งเป็นการพัฒนาจริยธรรมระดับต้นผลที่ได้คือด้านบุคคลจะฝึกฝนจิตใจของตน
อยู่เสมอ เพื่อให้เกิดความสุข ไม่ตกเป็นทาสแห่งวัตถุนิยมจะทำให้หลงมัวเมา เรื่องลาภ ยศ ตำแหน่ง โชค
วาสนา ทำให้ใจมีสุขโดยไม่อาศัยวัตถุ คือ ความสุขอันเกิดจากธรรมะเป็นความสุขท่ีไม่อิงอาศัยวัตถุ หรือส่ิงของ
มาอำนวยให้เกิดสุข เป็นความสุขภายในจิตใจของตนเองเพราะมีหลักประพฤติปฏิบัติ เพื่อพัฒนาจิตใจให้
เข้มแข็ง มั่นคง ไม่หวั่นไหวไปตามอารมณ์ต่างๆ ทำจิตใจผ่อนคลาย หายเครียด จิตสงบ หายกระวนกระวาย ยั้ง
หยุดจากความกลัดกลุ้มวิตกกังวล เป็นเครื่องพักผ่อนกาย ให้ใจสบายและมีความสุขส่งผลให้ประสิทธิภาพใน
การทำงาน การเล่าเรียน และการทำกิจการทุกอย่าง เพราะจิตที่เป็นสมาธิ แน่วแน่อยู่กับสิ่งที่กำลังทำ ไม่
ฟุ้งซ่าน ไม่วอกแวก ไม่เลื่อนลอย ย่อมช่วยให้เรียน ให้คิด ให้ทำงานได้ผลดี การงานก็เป็นไปโดยรอบคอบ ไม่
ผิดพลาด และปกป้องอุบัติเหตุได้ดี เมื่อมีสมาธิก็ย่อมมีสติกำกับอยู่ด้วยช่วยเสริมสุขภาพทางกายและใช้รักษา
โรคได้ ร่างกายกับจิตใจอาศัยกันและมีอิทธิพลต่อกัน ปุถุชนทั่วไปเมื่อกายไม่สบาย จิตก็พลอยอ่อนแอเศร้า
หมองขุ่นมัว ครั้นเสียใจกำลังใจก็หมด ทำให้โรคทางกายทรุดหนักลงไปอีก ในเวลาที่ร่างกายเป็นปกติ พอ
ประสบเรื่องราวให้เสียใจรุนแรง ก็ล้มป่วยเจ็บไข้ไปได้ หากมีกำลังใจท่ีเข็มแข็งทำให้โรคทางกายหายง่ายเร็วขึ้น 
ด้านครอบครัวเมื่อครอบครัวมีการรักษาศีล ทำให้ระบบครอบครัวมีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน มีเหตุมีผลทำให้ผู้ท่ี
มีศีลมีครอบครัวที่ดีได้ เป็นผู้ปฏิบัติไม่บกพร่องในสามีธรรม 4 ประการ คือ 1. บำรุงบิดามารดา มีความกตัญญู
รู้คุณพ่อแม่ เลี้ยงดูปรนนิบัติท่านให้ได้รับความสุขสบาย 2. เลี้ยงดูบุตร รู้จักวิธีเลี้ยงลูกให้ลูกเป็นคนดี เป็น
ลูกแก้ว นำชื่อเสียงเกียรติภูมิมาสู่พ่อแม่ วงศ์ตระกูล 3. สงเคราะห์ภรรยา (สามี) สามีภรรยาจะต้องรู้จัก วิธี
ปฏิบัติตัวต่อกัน มีความเกรงอกเกรงใจเคารพให้เกียรติกัน ไม่นอกใจกัน เป็นการสร้างสายสัมพันธ์ของคนใน
ครอบครัวให้อบอุ่นแน่นแฟ้น ครอบครัวจะมีแต่ความร่มเย็นเพียงย่างเท้าเข้าบ้านก็มีความสุขใจ เข้าบ้านเหมือน
ขึ้นสวรรค์ 4. ทำงานไม่ค่ังค้าง ต้องทำงานไม่ค่ังค้าง เพราะครอบครัวก็ต้องมีค่าใช้จ่าย จะเล้ียงพ่อเล้ียงแม่ เล้ียง
ลูก เลี้ยงภรรยา ก็ต้องใช้สตางค์ทั้งนั้น เราจึงมีหน้าที่ก่อร่างสร้างตัวด้วยการทำงานไม่คั่งค้าง ต้องทำให้เสร็จ 
ทำให้สำเร็จ จะได้สร้างฐานะความเป็นปึกแผ่นแก่ตนเองและครอบครัวใดปฏิบัติได้ครบ 4 ข้อนี้ ครอบครัวนั้น
จะมั่นคงมีความสุข ด้านสังคมมีความประพฤติสุจริตทางกาย วาจา และอาชีวะ ได้แก่ รวมเอาองค์มรรค 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

29 

 

สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ เข้ามาว่าโดยสาระก็คือ การดำรงตนด้วยดีในสังคม รักษา
ระเบียบวินัย ปฏิบัติหน้าที่และความรับผิดชอบทางสังคมให้ถูกต้อง มีความสัมพันธ์ทางสังคมที่ดีงามเกื้อกูล
ประโยชน์ ช่วยรักษาและส่งเสริมสภาพแวดล้อม ในทางสังคมอยู่ในภาวะเอื้ออำนวยสามารถดำเนินชีวิตท่ีดีงาม
อีกท้ังปิดกั้นความเส่ือมเสีย ความทุกข์ ความเดือดร้อนท่ีจะมีในปัจจุบัน บำบัดความเส่ือมเสีย ความทุกข์ ความ
เดือดร้อนที่จะมีในภายหลัง ความเลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของคนที่ยังไม่เลื ่อมใส ความเลื่อมใสยิ่งขึ ้นไปของคนผู้
เล่ือมใสแล้ว ความดำรงมั่นแห่งสัทธรรม และส่งเสริมความเป็นระเบียบเรียบร้อย สนับสนุนวินัยให้หนักแน่นจะ
เห็นได้ว่าศีลสร้างความปลอดภัยแก่มนุษย์ อุโบสถศีลนั้นสร้างความปลอดภัยแก่มนุษย์ได้ ด้านเศรษฐกิจมีความ
พอเพียงขวนขวายหาทรัพย์ด้วยสุจริตและมีศีลธรรม  ซึ่งสอดคล้องกับพระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต) (2546: 
13)  ได้กล่าวถึงการพัฒนาศีล คือ มีการพัฒนาศีล หรือมีศีลพัฒนาแล้ว ได้แก่ การอยู่รวมกันด้วยดีในสังคม 
เป็นการพัฒนาการในการสัมพันธ์ทางสังคม มีพฤติกรรมทางสังคมที่พัฒนาแล้ว ไม่เบียดเบียนก่อความ
เดือดร้อนเวรภัย ตั้งอยู่ในวินัยและมีอาชีวะที่สุจริต มีความสัมพันธ์ทางสังคมในลักษณะที่เกื้อกูลสร้างสรรค์ 
และส่งเสริมสันติสุข และสอดคล้องกับพระไพศาล วิสาโล (2533: 73)  ได้กล่าวถึง การพัฒนาศีล คือ การ
พัฒนาความสัมพันธ์ทางด้านกาย วาจา กับบุคคลอื่น ซึ่งเป็นส่ิงแวดล้อมทางสังคมอย่างถูกต้อง ลำพังการเป็น
อิสระปลอดพ้นจากการถูกผู้อื่นเบียดเบียน เท่านี้ยังไม่เพียงพอ บุคคลยังต้องไม่กระทำการเบียดเบียนผู้อื่นอีก
ด้วย และประพฤติตนเป็นประโยชน์เกื้อกูลผู้อื่น ตลอดจนมีสัมมาอาชีวะ 

ผลการพัฒนาจริยธรรมระดับกลาง การเว้นอกุศลกรรมบถ 10 และประพฤติตามกุศลกรรมบถ 10 
ระดับบุคคลนั้นคือไม่ทำร้ายผู้อื่น แต่ช่วยเหลือเกื้อกูลเขา เพราะทุกคนต่างรักชีวิตของตนเองท้ังส้ิน เราจึงควร
เห็นใจกัน ด้วยการไม่รังแก ไม่เบียดเบียนกัน กระทำด้วยความปรารถนาดี มีเมตตา และช่วยเหลือ เป็นกรุณา 
เป็นการกระทำท่ีถูกต้อง ไม่เบียดเบียนทรัพย์สิน หรือสิทธิของผู้อื่น แต่แบ่งปันและบริจาค ไม่สำส่อนทางเพศ 
แต่พอใจเฉพาะคู่ของตนเอง มีคำพูดที่ไพเราะเสนาะหูและพูดแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์เพราะผลของการพัฒนา
มนุษย์โดยใช้กุศลกรรมบถ 10 บุคคลท่ีทำต้องมีความเช่ือในศักยภาพของมนุษย์ว่าสามารถฝึกได้โดยมีฐานอยู่ท่ี
ศีล รักษากายวาจา เพิ่มพูนปัญญาด้วยการฟังแล้วนำมาไตร่ตรองให้ดี แล้วนำความรู้จากการใคร่ครวญมา
แบ่งปันเอื้อเฟื้อเพื่อนร่วมสังคม เมื่อมีปัญหาก็สามารถท่ีจะแก้ไขได้ ท้ังนี้ก็เพราะคนในสังคมมีการใฝ่ดี ท่ีจะคบ
หากัลยาณมิตร การพัฒนาชีวิตก็จะรุ่งเรืองดังแสงเงินแสงทองยามอาทิตย์กาลังจะอุทัยข้ึนฉะนั้น ส่วนในระดับ
ครอบครัวการรักษากุศลกรรมบถ มีประโยชน์สำคัญต่อครอบครัว นำไปสู่การพัฒนาตนเองและครอบครัว ก็
ด้วยการไม่ประมาทในการดำรงชีวิต ประกอบแต่กรรมดี ซึ่งการครองชีวิตท่ีดีของคนมีครอบครัว หรือท่ีเรียกว่า 
คฤหัสถ์ จะเป็นคนร่ำรวย มีฐานะมั่นคง มีครอบครัวเป็นปึกแผ่นมั่นคง มีความสุขตามวิสัยของชาวบ้านทั่วไป 
จะต้องรู้จักปรับปรุงตนเองให้ก้าวหน้า การรู้จักปลูกฝังกุศลธรรมให้เกิดขึ้นในใจ ยึดถือปฏิบัติตามหลักธรรมสา
หรับการอยู่ครองหลักของกุศลกรรมบถ เพื่อนำมาพัฒนามนุษย์ในสังคมให้เป็นสังคมของครอบครัวที ่มี
ประสิทธิภาพ เป็นการแสดงออกทางกาย วาจา หรือความประพฤติท่ีถูกต้องดีงาม เมื่อชีวิตในครอบครัวต่างมี
สติและใช้สติกำกับในการดำเนินชีวิต รู้จักท่ีจะต้ังรับกับวิถีท่ีมากระทบทาง ตา หู จมูก ล้ิน กาย ใจ อย่างมั่นคง 



30 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

ไม่หวั่นไหว ด้วยการรู้จักใช้สติของการดูเป็น ฟังเป็น ดมเป็น กินเป็น ทำเป็น และคิดเป็น ความไม่ดีต่างๆ ท่ีจะ
มาทำร้ายครอบครัวและตัวเองก็จะพ่ายแพ้ อีกทั้งเมื่อนำมาประยุกต์ใช้ ปฏิบัติควบคู่กับหลักธรรมสำหรับการ
อยู่ครองเรือน เป็นการฝึกคนท่ีอยู่ครองเรือน ให้มีการจริงใจ ฝึกฝน ทนได้ ให้ปัน จะช่วยให้สังคมของครอบครัว
อยู่เป็นสุข มีความสามัคคีกันเกิดขึ้นที่สถาบันครอบครัว สังคมรอบข้างก็จะอยู่เป็นสุข ในระดับสังคมกุศล
กรรมบถ 10 เป็นฐานเบื้องต้นในการประยุกต์ใช้ทั ้งตนเองและสังคมรอบตัว ก็เพราะกุศลกรรมบถ เป็น
กระบวนการพัฒนาความเป็นมนุษย์ ซึ่งเป็นการศึกษาเรียนรู้ของมนุษย์นั้น จำเป็นอย่างยิ่งท่ีจะต้องมีการศึกษา
และพัฒนาท้ัง 3 ด้านไป พร้อมๆ กัน คือ ด้านพฤติกรรม กาย วาจา ด้านจิตใจ และด้านปัญญา ซึ่งล้วนเป็นการ
พัฒนาสังคมให้ก้าวหน้า ให้เกิดประสิทธิภาพสำหรับมนุษย์ที ่อยู ่ในสังคมนี้ได้ เพราะการใช้หลักของกุศล
กรรมบถ 10 เป็นการแสดงออกทางกาย และวาจา เป็นความประพฤติท่ีดีงาม เป็นการปฏิบัติหน้าท่ีของมนุษย์
ต่อเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน และด้านเศรษฐกิจหลักกุศลกรรมบถ 10 มีผลต่อเศรษฐกิจคือการนำกุศลกรรมบถ มา
ใช้ในระดับองค์กรของสังคมนั้นๆ เพื่อพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ เป็นการนำภาคทฤษฎีของกุศลกรรมบถ มาสู่
ภาคปฏิบัติ เพื่อให้องค์กรของสังคมนั้น ดำรงอยู่ด้วยความไม่ประมาท เพราะในองค์กร สังคมใดก็ตาม หากมี
การแสดงออกทางกายและวาจา ที่ประกอบด้วยเมตตาธรรมนั้น จะเป็นบทพิสูจน์ ของการประพฤติชอบ 
ประพฤติดี การประพฤติชอบและประพฤติดี เป็นเรื่องของกายและวาจา ส่วนความประพฤติดี ความประพฤติ
ชอบ เป็นเรื่องของจิตใจ เป็นการประพฤติที่เป็นเหตุให้บุคคลนั้นเป็นคนดี เป็นที่พึงประสงค์ของสังคมและทำ
ให้เศรษฐกิจมีความก้าวหน้าต่อไป ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของพระประเสริฐ ชุตินฺธโร (2542: 39)  ได้
ศึกษาวิจัยเรื่อง “ไสยศาสตร์กับพุทธศาสตร์ตามทรรศนะของพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต)” สรุปได้ว่า บุคคล
จะต้องผ่านกระบวนไตรสิกขาจึงจะพัฒนาตนเองได้ดีดังนี้ 1. อธิศีลสิกขา คือ การฝึกความประพฤติสุจริตทาง
กาย วาจา และอาชีวะ (หมายรวมเอาองค์มรรค คือสัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ ) เป็นเรื่อง
ของการฝึกฝนในด้านพฤติกรรม โดยเฉพาะพฤติกรรมที่เคยชิน ศีลเป็นเครื่องมือที่ใช้หรือในทางสังคมทั่วไป 
เรียกว่า วินัยเป็นจุดเริ ่มต้นในขบวนการแห่งการศึกษาและการพัฒนามนุษย์ เพราะว่าวินัยเป็นเครื่องมือ
จัดเตรียมชีวิตให้อยู่ในสภาพท่ีเอื้ออำนวยต่อการพัฒนาการดำเนินชีวิตของมนุษย์ ในสังคมท่ีอยู่ร่วมกัน ศีลหรือ
วินัยจะช่วยจัดให้เกิดความเป็นระเบียบในความเป็นอยู่ และเอื้อโอกาสให้เกิดการพัฒนาจนสามารถทำให้
มนุษย์ มีพฤติกรรมเกิดความเคยชินที่ดีงามตามแบบอย่างของศีลที่กำหนดไว้ดีแล้ว  ฉะนั้น การจะฝึกให้เกิด
ความเคยชินในส่ิงใดส่ิงหนึ่ง จะต้องมีรูปแบบและวิธีการนั้นๆ อย่างเช่น ศีลหรือวินัย เป็นต้น ให้เป็นอุปกรณ์ใน
การฝึกฝนเบ้ืองต้น 2. อธิจิตตสิกขา คือ การฝึกปรือในด้านคุณภาพและสมรรถภาพของจิต (หมายรวมเอาองค์ 
คือสัมมาวายามะ สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ) สมาธิเป็นส่วนของการฝึกฝนในด้านจิตใจหรือระดับจิตใจ ให้เกิด
การพัฒนาคุณสมบัติต่างๆ คือ ในด้านคุณธรรม เช่น ความมีเมตตากรุณา ความเอื้อเฟื้อเผ่ือแผ่ ความเข้มแข็ง
อดทน ตลอดท้ังความเพียรพยาม ความรับผิดชอบ ความแน่วแน่มั่นคงมีสติสมาธิ และในด้านทำให้เกิดความสุข 
เช่น ความผ่องใสเบิกบาน ความรู้สึกอิ่มใจ หรือกล่าวโดยสรุปว่า การพัฒนาสุขภาพจิตให้มีความมั่นคงในการ
ดำรงอยู่ของชีวิตให้มีความสุข 3. อธิปัญญาสิกขา คือ การฝึกปรือปัญญาให้เกิดความรู้ความเข้าใจส่ิงท้ังหลาย



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

31 

 

ตามความเป็นจริง จนถึงขึ้นหลุดพ้นมีจิตใจเป็นอิสระผ่องใสเบิกบานโดยสมบูรณ์ (หมายรวมเอาสัมมาทิฏฐิและ
สัมมาสังกัปปะ) ปัญญาเป็นเรื่องของการฝึกหรือพัฒนาในด้านความรู้ความจริง โดยเริ่มตั้งแต่ความเห็นความ
เชื่อ ความเข้าใจ ความหยั่งรู้ ในเหตุผลการรู้จักวินิจฉัยไตร่ตรองด้วยความแยบยลให้เห็นตามความเป็นจริง 
หมายความว่า รู้เท่าทันความเป็นไปของโลกและชีวิต จนทำให้จิตใจเป็นอิสระข้ามพ้นความทุกข์ ปราศจาก
ปัญหาถึงความเป็นอิสรภาพโดยสมบูรณ์ 
 

ข้อเสนอแนะ 

 1.ข้อเสนอแนะจากผลการวิจัย 
ควรมีการศึกษาหลักปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรมให้เข้าใจอย่าง

ถ่องแท้ แล้วนำไปปฏิบัติ แต่ว่าผลจากการปฏิบัติของแต่ละคนที่แสดงผลออกมาจะไม่เหมือนกัน เพราะความ

เพียร ความอดทน สติ สมาธิ และปัญญาของแต่ละคนไม่เหมือนกันแต่ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวของ

ท่านจะได้คุณธรรมจากการปฏิบัติอยู่แล้วการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานก็เหมือนกับหลักวิทยาศาสตร์  เช่น มี

เหตุ มีผล เหตุเป็นอย่างไรผลเป็นอย่างนั้นเช่นเดียวกับหลักปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน  การสร้างเหตุของการ

ปฏิบัติธรรมก็เป็นการสร้างบารมีธรรมให้กับตนเอง 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยคร้ังต่อไป 

การวิจัยครั้งต่อไปควรมีการศึกษาเชิงลึกถึงการมุ่งเน้นแนวทางพัฒนาและเสริมสร้างการปฏิบัติ

วิปัสสนากรรมฐานให้ได้ผลท่ีแท้จริงต่อผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของวัดนาหลวงอภิญญาเทสิตธรรม 

1. การศึกษาการนำแนวทางการปฏิบัติกรรมฐานวัดนาหลวง อภิญญาเทสิตธรรม ตำบลคำด้วง 
อำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี เพื่อพัฒนาบุคลิกภาพของบุคคลในสังคมตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 

2. แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานวัดนาหลวง อภิญญาเทสิตธรรม ตำบลคำด้วง อำเภอบ้านผือ 
จังหวัดอุดรธานี กับความมั่นคงในการรักษาศีล 5 ของประชาชนในจังหวัดอุดรธานี 

3. ศึกษาการสร้างรูปแบบการการปฏิบัติกรรมฐานวัดนาหลวง อภิญญาเทสิตธรรม  ตำบลคำ
ด้วง อำเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานีเพื่อพัฒนาบุคคลต้นแบบในสังคม 

4. ศึกษาวิเคราะห์การประเมินหลักสูตร การปฏิบัติธรรมตามแนวทางของวัดนาหลวง เพื่อดู
จุดเด่น จุดด้อย และประเด็นท่ีควรพัฒนาปรับปรุงแก้ไข 

 

 

 

 



32 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

เอกสารอ้างอิง 
พุทธทาสภิกขุ. (2542). บางแง่มุมของกามในทัศนะพุทธทาสภิกขุ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ 
พระมหาไฉน ประกอบผล. (2544). การศึกษาพุทธจริยธรรมเรื ่องหน้าที ่ของบุตรธิดาต่อบิดามารดา  : 

กรณีศึกษานักเรียนโรงเรียนปากเกร็ดจังหวัดนนทบุรี. วิทยานิพนธ์ปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต
สาขาวิชาจริยศาสนาศึกษา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหิดล. 

พระโสภณ  โสภโณ. (2544). พระพุทธศาสนากับการพัฒนาสังคม : ศึกษาเปรียบเทียบบทบาทการพัฒนา
สังคมของเจ้าคณะแขวงในกรุงเทพมหานครกับเจ้าคณะตำบลในต่างจังหวัด. วิทยานิพนธ์ปริญญา
อักษรศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหิดล 

พระวรมน  ขนฺติโก (วัดถุมา). (2555). ศึกษาสัมมัปปธาน 4 อันเป็นองค์แห่งการบรรลุธรรม. วิทยานิพนธ์พุทธ
ศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย 

พระธรรมปิฎก (ป.อ . ปยุตโต). (2546). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. (พิมพ์คร ั ้งท่ี 24). 
กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2546 

พระไพศาล  วิสาโล. (2533). พุทธธรรมกับการพัฒนาสังคม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
พระประเสริฐ  ชุตินฺธโร. (2542). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องไสยศาสตร์กับพุทธศาสตร์ตามทรรศนะของพระ

ธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

อณิวัชร์ เพชรนรรัตน์. (2549).  การศึกษาวิเคราะห์ผลสัมฤทธิ์ในการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวของ
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย. 

 
 


