
การศึกษาวิเคราะห์อำนาจของพระเจ้าจักรพรรดิในจักกวัตติสตูร 
The Analytical Study of Themperor Power in Cakkayatti Sutta 

 
  พระครูปริยัติพัชรธรรม 

            มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์       
         Phrakhru Pariyattiphatcharadhamma 

          Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhonsawan Campus, Thailand   

Email: jack_nitikorn_wichuma2517@hotmail.com 
 

******** 
 

บทคัดย่อ * 

บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาหลักคำสอนเรื่องพระเจ้าจักรพรรดิใน จักกวัตติสูตรและเพื่อ
วิเคราะห์อำนาจของพระเจ้าจักรพรรดิในจักกวัตติสูตร ในจักกวัตติสูตร พระพุทธองค์ทรงตรัสสอนภิกษุ
ท้ังหลายและชาวเมืองมาตุลา ให้พึ่งตนเอง พึ่งธรรม ยึดมั่นในการเจริญสติปัฏฐาน 4 จะได้ช่ือว่าเป็นผู้รักษาไว้
ซึ่งมรดกแห่งธรรมจากพระองค์ พระพุทธองค์ได้ยกเรื่องราวของพระเจ้าจักรพรรดิเป็นตัวอย่างประกอบ พระ
เจ้าจักรพรรดิต้องประพฤติตามหลัก จักรวรรดิว ัตร 4 ประการ ตามแบบอย่างบรรพชนของพระองค์ 
ประกอบด้วย 1. พระเจ้าจักรพรรดิเป็นธรรมาธิปไตย จัดการคุ้มครองป้องกันโดยชอบธรรมแก่ชนทุกหมู่เหล่า
ในแผ่นดิน 2. ไม่ให้มีการอธรรมเกิดขึ้นในแผ่นดิน 3.ปันทรัพย์เฉล่ียให้แก่ผู้ไร้ทรัพย์  4. ปรึกษาสมณะพราหมณ์
ผู้ประพฤติดีอยู่เสมอ การท่ีจะได้ช่ือว่าพระเจ้าจักรพรรดินั้นต้องประพฤติธรรมอยู่เป็นนิจ จะทำให้จักรรัตนะท้ัง 
7 บังเกิดขึ้นมาเป็นลักษณะประจำตนของพระเจ้าจักรพรรดิโดยสมบูรณ์ คือ 1) จักรแก้ว 2) ช้างแก้ว 3) ม้า
แก้ว 4) แก้วมณี 5) นางแก้ว 6) ขุนคลังแก้ว 7)ขุนพลแก้ว และมีอาณาเขตกว้างใหญ่มีมหาสมุทรทั้งสี่เป็น
ขอบเขตการปกรอง  

การใช้อำนาจและคุณธรรมในการปกครองราษฎรควรให้สมดุลกันระหว่างอำนาจท่ีมีอยู่กับคุณธรรม
ปฏิบัติ ไม่ใช่ด้วยกำลังอาวุธและกองทัพท่ีเข้มแข็งแต่เป็นการใช้ธรรมเข้าต่อสู้ เพื่อเอาชนะจิตใจของผู้ปกครอง
อื่นๆ เป็นการชนะอย่างเด็ดขาด ส่วนการเสื่อมอำนาจของพระเจ้าจักรพรรดิ คือการละเลยบกพร่องต่อการ
ประพฤติตนในธรรมและหน้าท่ีของตนเอง คือ ขาดการเอาใจใส่ในสืบต่อราชกิจ การไม่สงเคราะห์ผู้ยากไร้ความ
ขัดสนเกิดขึ้น จึงเกิดการแย่งชิงกันเพื่อความอยู่รอด ราษฎรประพฤติผิดศีลธรรมมากขึ้นจึงนำไปสู่ภาวะ การ
เส่ือมสลายของพระเจ้าจักรพรรดิ ในท่ีสุด 

 

คำสำคัญ : อำนาจ; พระเจ้าจักรพรรดิ; จักกวัตติสูตร 
 

 
* วันที่รับบทความ: 1 เมษายน 2563; วันแก้ไขบทความ 9 พฤษภาคม 2564; วันตอบรับบทความ: 10 พฤษภาคม 2564 
 Received: April 1, 2020; Revised: May 9, 2021; Accepted: May 10, 2021 

 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนพฤษภาคม – มิถุนายน 2564 

397 

 

 

 

Abstracts 
This article aims to study the doctrine of the Emperor in Chakwattisutthi and to 

analyze the power of the Emperor in the Chakwattisutthi In Chakwattisutthi The Lord Buddha 

taught the monks and the people of Matul to be self-reliant, to rely on Dharma, to adhere to 

mindfulness. The Buddha illustrated the story of the King, the Emperor. The emperor must act 

according to principles There are four types of empires according to the pattern of His 

ancestors: 1. The emperor is fair sovereignty. Arrange righteous protection to all peoples in the 

land. 2. There is no wrongdoing in the land. 3. Share average wealth to the lack of wealth 4. 

Always consult a Brahmin priest who does good behavior. To be called the Emperor God has 

to behave forever. Will make the 7 Rattana Chakra come into being as the identity of the 

emperor completely: 1) Chakkaew 2) Chang Kaew 3) Maew 4) Kaewmanee 5) Nang Kaew 6) 

Khun Klang Kaew 7) Khunpol Kaew and there The vast expanse has four oceans as a filtering 

boundary.  

The use of power and virtue in the governance of the people should be balanced 

between the existing power and virtue. Not with a strong armed and an army, but by using the 

Dharma to fight. To overcome the minds of other parents It's a decisive win. The decline of the 

power of the emperor. Is to ignore the lack of behavior in the dharma and self-duty is the lack 

of care in the succession of the Kingdom Not helping the poor and the needy arise. Therefore 

there was a struggle for survival People behave more and morally, leading to The final decay 

of the emperor  

 

Keywords: Power; Themperor;  Cakkayattisutta 

 

บทนำ 
พระไตรปิฎก เป็นหลักธรรมคำสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่บันทึกไว้เป็นหลักฐาน

สำคัญทางพระพุทธศาสนา ท่ีได้รับการสืบทอดกันและยอมรับมาสองพันกว่ามาแล้วการศึกษาหลักคำสอนทาง
พระพุทธศาสนา มีอย่างกว้างขวางไม่เฉพาะ พระภิกษุสงฆ์ หรือผู้บวชในพระพุทธศาสนาเท่านั้น การศึกษา
พระไตรปิฎก และเผยแผ่สู่สังคมเป็นไปในรูปแบบต่างๆเช่น นักวิชาการหรือนักปรัชญา ทุกชาติศาสนาต่างก็ได้
ศึกษาหลักหลักธรรมคำสอนของพระพุทธองค์ทีมีอยู ่ในพระไตรปิฎก อย่างแพร่หลาย เพื่อนำเสนอผลงาน
อธิบายคำสอนทางศาสนา ให้เกิดความเข้าใจต่อสาธารณะชนและสร้างศรัทธาเผยแผ่ศาสนา 

จักกวัตติสูตร เป็นพระสูตรหนึ่งท่ีพระผู้มีพระภาคทรงแสดงแก่ภิกษุท้ังหลาย ขณะประทับอยู่ท่ีเมือง
มาตุลา แคว้นมคธสูตรว่าด้วยอุดมรัฐความยิ่งใหญ่ของพระเจ้าจักรพรรดิ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 
: 80/29-30) จักกวัตติวัตร แปลว่า ภาระหน้าท่ีท่ีพระเจ้าจักรพรรดิจะต้องกระทำ  สูตรว่าด้วยวัตรของพระเจ้า
จักรพรรดิ, พระจริยาท่ีพระจักรพรรดิพึงทรงบำเพ็ญสม่ำเสมอ, ธรรมเนียมการทางบำเพ็ญพระราชกรณีย์ของ
พระเจ้าจักรพรรดิ, หน้าท่ีของนักปกครองผู้ยิ่งใหญ่พระจักรพรรดิจึงมีความเกี่ยวข้องกับการปกครองบ้านเมือง
กับการใช้อำนาจที่มีอยู่ของพระจักรพรรดิพร้อมด้วยคุณธรรมที่สั่งสมมา เป็นหลักในการปกครอง ด้วยการ
ประพฤติตน หรือพระจริยาวัตรที่ประกอบไปธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2554 : 250) 



398 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 3  May - June  2021 

    
 

 

การรักษาความสงบเรียบร้อยของบ้านเมืองอันเป็นหน้าท่ีของผู้ปกครองบ้านเมืองแล้วการท่ีจะรักษา
ความสงบจากปลอดภัย ต้องทำนุบำรุงประชาชนอยู่ดีกินดีไม่ให้อดอยากเรื้องการเลี้ยงชีพ หรือเศรษฐกิจเป็น
เรื่องสำคัญท่ีผู้ปกครองควรจัดการให้ดี  ถ้าหากการจัดการเรื่องนี้ได้ไม่ดีแล้ว ศีลธรรมเป็นหลักท่ีสำคัญของชีวิต
มนุษย์หรือประชาชนก็พลอยที่จะเสื่อมสลายไปด้วย (ปรีชา  ช้างขวัญยืน, 2538 : 26) ถ้าหากผู้ปกครองไม่
ประกอบด้วยศีลธรรมอันดีแล้ว การใช้อำนาจในการปกครองที่ผิด ขาดคุณธรรมมองในสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อ
ตนเองมัวเมาในอบายมุข ไม่รักษาธรรมเนียมสัมมาการปฏิบัติของบรรพบุรุษที่สืบทอดกันมาจึงจะก่อให้เกิด
ความล้มเหลวในการปกครองบ้านเมือง ทำให้บ้านเมืองเกิดความวุ่นวายไม่สงบประชาชนได้รับความเดือดร้อน 
จากการไม่ประพฤติธรรมของผู้ปกครอง หรือ การใช้อำนาจ บารมี โดยไม่มีการส่ังสมคุณงามความดีท่ีเป็นธรรม
สร้างบารมีให้ผู้ใต้ปกครองได้เคารพศรัทธา ของพระเจ้าจักรพรรดิการใช้อำนาจ โดยขาดซึ่งศีลธรรม นั้นคือการ
ทำให้ผู้ใต้ปกครองเกรงกลัวในอำนาจ แต่ขาดความเคารพศรัทธา ท่ีจะสร้างแรงจูงใจ ให้ผู้ใต้ปกครองปฏิบัติงาน
ได้อย่างเต็มความสามารถไม่เกิดความพะวง ต่อพระราชอำนาจแต่อย่างใด และผลพวงของปฏิบัติตนของพระ
เจ้าจักรพรรดิ ท้ังการส่ังสมบารมี และการใช้อำนาจนั้น มีผลกระทบกับประชาชนอย่างกว้างขวางนำมาซึ่งการ
เปล่ียนแปลงทางสังคมอย่างใหญ่หลวง 

จากปัญหาดังกล่าวข้างต้นนั้น  ผู ้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาจักกวัตติสูตร เพื่อที่จะนำเสนอ
วิเคราะห์เรื่องหลักการใช้อำนาจ ของพระเจ้าจักรพรรดิต่อการปกครองประชาชนว่ามีผลอย่างไร วิเคราะห์การ
มีอำนาจและใช้อำนาจของพระจักรพรรดิที่เหมาะสมและไม่เหมาะสมอย่างไร ท่ีจะให้เกิดผลกระทบต่อการ
ปกครองท่ีจะเจริญขึ้นหรือเส่ือมลงอย่างไร 

 

ความเป็นมาของจักกวัตติสูตร 
ความเป็นมาของจักกวัตติสูตรนี้ ซึ่งเป็นพระสูตรที่ 3 แห่งทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค พระสุตตันตปิฎก 

พระสูตรนี้ พระพุทธองค์ทรงแสดงธรรมตรัสแก่ภิกษุทั้งหลาย ขณะประทับอยู่ที่เมืองมาตุลา แคว้นมคธ โดย
ทรงประสงค์ให้ผู้ฟังพึ่งตนพึ่งธรรม ไม่พึ่งสิ่งอื่น เพราะการพึ่งตนพึ่งธรรมทำให้เจริญด้วยอายุ วรรณะ สุขะ 
โภคะ และพละ ทำให้มารขัดขวางความเจริญไม่ได้ ในพระสูตรมีรายละเอียด ดังนี้ 

2.1  ที่มาของพระสูตร 
จักกวัตติสูตร แปลว่า พระสูตรว่าด้วยพระเจ้าจักรพรรดิ ซึ ่งหมายถึงกษัตราธิราชผู ้ได ้รับ

มูรธาภิเษกแล้ว ทรงประพฤติธรรมท่ีเรียกว่า จักรวรรดิวัตร อันเป็นเหตุ ให้แก้ว 7 ประการ มี จักรแก้ว เป็นต้น
เกิดขึ้น และทรงใช้จักรนี้แผ่พระราชอาณาจักร ปราบปรปักษ์จนมีเมืองขึ้นทั้ง 4 ทิศ ช่ือนี้จึงต้ังตามเนื้อหาสาระ
ของพระสูตร  อนึ่ง ในบางแห่ง เรียกช่ือพระสูตรนี้ว่า จักกวัตติสีหนาทสูตร (พระสูตรว่าด้วยการบันลือสีหนาท 
ประกาศเรื่องพระเจ้าจักรพรรดิ) ท้ังนี้ อาจจะให้แตกต่างกับจักกวัตติสูตรอื่น คือ ท่ีปรากฏในสังยุตตนิกาย มหา



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนพฤษภาคม – มิถุนายน 2564 

399 

 

 

 

วารวรรค พระไตรปิฎกเล่มที่ 19 และที่ปรากฏในอังคุตตรนิกาย ติกนิบาต พระไตรปิฎกเล่มที่ 20 ก็ได้  (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 11) 

พระสูตรนี้ พระผู้มีพระภาคทรงแสดงแก่ภิกษุท้ังหลาย ขณะประทับอยู่ท่ีเมืองมาตุลา แคว้นมคธ โดย
ทรงประสงค์ให้ผู้ฟังพึ่งตนพึ่งธรรม ไม่พึ่งสิ่งอื่น เพราะการพึ่งตนพึ่งธรรมทำให้เจริญด้วยอายุ วรรณะ สุขะ 
โภคะ และพละ ทำให้มารขัดขวางความเจริญไม่ได้ อรรถกถาอธิบายว่า ในตอนเช้าตรู่ของวันนั้น พระผู้มีพระ
ภาคทรงตรวจดูหมู่สัตว์ ผู้ท่ีควรโปรด ทรงเห็นว่า ชาวเมืองมาตุลา จำนวน 84,000 คน โดยประมาณมีอุปนิสัย 
สามารถบรรลุธรรมได้ ถ้าทรงแสดงพระสูตรท่ีเกี่ยวกับอนาคตวงศ์ให้ฟัง จึงเสด็จออก จากท่ีประทับ ไปยังเมือง
มาตุลาแต่เช้า พร้อมด้วยภิกษุสงฆ์ตามเสด็จจำนวน 20,000 รูป โดยประมาณพวกกษัตริย์ชาวเมืองมาตุลา เฝ้า
รับเสด็จ และได้ถวายมหาทานแด่พระองค์และภิกษุสงฆ์ พระผู้มีพระภาคทรงเห็นว่า ถ้าทรงแสดงธรรมที่ตรง
นั้น จะเกิดปัญหาเรื่องสถานที่คับแคบ ไม่พอนั่งและยืนของผู้เข้าฟัง ฉะนั้น เมื่อเสวยพระกระยาหารเสร็จ ไม่
ทรงกล่าวอนุโมทนา ทรงลุกจากพุทธอาสน์ เสด็จออกไปนอกตัวเมืองและประทับนั่งภายใต้ควงไม้ มาตุละต้น
หนึ่ง ซึ่งมีบริเวณกว้างพอรองรับผู้ฟังธรรม จำนวนมากได้ เมื่อประทับนั่งเรียบร้อยแล้ว หมู่ภิกษุสงฆ์เข้าไปเฝ้า
ท้ังด้านขวาและด้านซ้ายของพระองค์ ส่วนประชาชนเข้าไปนั่งตรงด้านหน้า คือ ณ เบ้ืองพระพักตร์ของพระองค์ 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 80/29-30) 

ในพระสูตรนี้ มีข้อที่น่าสังเกต น่าศึกษา ดังนี้  1)  รูปแบบและวิธีการแสดงน่าสนใจมาก การ
สาธกนิทานในอดีตมาสนับสนุน หลักคำสอนของพระองค์ทำให้ผู ้ฟังเห็นจริงเห็นจังและเร้าใจให้อยากฟัง 
นอกจากนี้ การพยากรณ์เหตุการณ์ข้างหน้าว่า จะต้องเป็นไปอย่างเดียวกันนี้ เท่ากับทรงแสดง สีหนาทประกาศ
สัจธรรมของพระองค์โดยทรงใช้พระสัพพัญญุตญาณท้ังฝ่ายอตีตังสญาณ และฝ่ายอนาคตังสญาณเป็นอุปกรณ์ 
จึงทำให้พระสูตรนี้น่าสนใจมาก 2) เนื้อหาของพระสูตรนี้มีสาระสำคัญเพียงการพึ่งตน พึ่งธรรม แต่ทรงนำเรื่อง
อนาคตวงศ์ คือ เรื่องพระพุทธเจ้าในอนาคตเข้ามาเสริมไว้ด้วย เท่ากับทรง เพิ่มเติมเรื่องพุทธวงศ์ ท่ีตรัสไว้ใน
คราวเสด็จนิวัตกรุงกบิลพัสดุ์ครั้งแรก ผลแห่งพระสูตรนี้ ในพระบาลีมีแค่ที่ย่อไว้ แต่อรรถกถาอธิบายเพิ่มเติม 
ว่า ภิกษุสงฆ์ทั้ง 20,000 รูป บรรลุอรหัตตผล ส่วนประชาชนชาวเมืองมาตุลาทั้ง 84 ,000 คน ต่างได้ดื่มน้ำ
อมฤต หมายถึงบรรลุมรรคและผลเบื ้องต่ำ คือ โสดาปัตติมรรค โสดาปัตติผล สกทาคามิมรรค และ
สกทาคามิผล 

2.2 ความสำคัญของจักกวัตติสูตร 
จักกวัตติสูตร เป็นพระสูตรที่ว่าคุณธรรมและจริยธรรม ของพระมหาจักรพรรติ หรือพระราชาผู้

ทรงธรรม พระสูตรนี้จะกล่าวถึงพระเจ้าจักรพรรดิ ธรรมราชาที่ทรงพระปริชาสามารถอย่างมาก  มีพระ
ราชอาณาจักรกว้างใหญ่ไพศาล ปราบสี่ทวีปด้วยธรรมะ เนื้อความในพระสูตรแสดงให้เห็นถึงความเสื่อมถอย



400 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 3  May - June  2021 

    
 

 

ของ อายุมนุษย์อันเนื่องมาจากศีลธรรม ซึ่งเป็นประเด็นรองในพระสูตรนี้ แต่พระสูตรนี้มีสาระสำคัญท่ีพระพุทธ
องค์ตรัสไว้ซึ่งผู้วิจัยได้เสนอความสำคัญของจักกวัตติสูตร ดังนี้ 

1)  ความสำคัญว่าด้วยคำสอนการปฏิบัติตน  
การปฏิบัติตน ในที่นี่ คือการประพฤติปฏิบัติ ให้เกิดความเจริญงอกงามชีวิตของผู้ประพฤติ

ธรรม ให้มีเกาะ แห่งธรรมเป็นเครื่องป้องกันตัว นั้นคือการปฏิบัติตนด้วยหลัก สติปัฎฐาน 4 ดังท่ี พระพุทธองค์ 
ตรัสไว้ ดังนี้ สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ ณ เมืองมาตุลา แคว้นมคธ ณ ท่ีนั้น พระผู้มีพระภาครับส่ัง
เรียกภิกษุท้ังหลายมาตรัสว่า “ภิกษุท้ังหลาย” ภิกษุเหล่านั้นทูลรับสนองพระดำรัสแล้ว พระผู้มีพระภาคจึงได้
ตรัสดังนี้ว่า  “ภิกษุท้ังหลาย เธอท้ังหลาย จงมีตนเป็นเกาะ  1 มีตนเป็นท่ีพึ่ง ไม่มีส่ิงอื่นเป็น ท่ีพึ่ง จงมีธรรมเป็น
เกาะ มีธรรมเป็นท่ีพึ่ง ไม่มีส่ิงอื่นเป็นท่ีพึ่งอยู่เถิด ภิกษุมีตนเป็นเกาะ มีตนเป็นท่ีพึ่ง ไม่มีส่ิงอื่นเป็นท่ีพึ่ง มีธรรม
เป็นเกาะ มีธรรมเป็นที่พึ่ง ไม่มีสิ่งอื่นเป็นที่พึ่งอยู่ เป็นอย่างไรคือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ 1. พิจารณาเห็นกายใน
กายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 2. พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา
ท้ังหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 3. พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ 
มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 4. พิจารณาเห็นธรรมในธรรมท้ังหลายอยู่ 
มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ ภิกษุมีตนเป็นเกาะ มีตนเป็นท่ีพึ่ง ไม่มีส่ิง
อื่นเป็นท่ีพึ่ง มีธรรมเป็นเกาะ มีธรรมเป็นท่ีพึ่ง ไม่มีส่ิงอื่นเป็นท่ีพึ่งอยู่ เป็นอย่างนี้ภิกษุท้ังหลาย เธอท้ังหลายจง
ประพฤติธรรมอันเป็นโคจร  ซึ่งเป็นวิสัยอัน สืบเนื่องมาจากบิดาของตน เมื่อเธอท้ังหลายประพฤติธรรมอันเป็น
โคจรซึ่งเป็นวิสัยอันสืบเนื่องมาจากบิดาของตน มารจะไม่ได้โอกาส จะไม่ได้อารมณ์ ภิกษุทั้งหลาย บุญนี้ยอ่ม
เจริญขึ้นได้อย่างนี้ เพราะการสมาทานกุศลธรรมเป็นเหตุ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 11/80/59-
60) 

2) ความสำคัญว่าด้วยเร่ืองข้อวัตรของพระเจ้าจักรพรรดิ 
พระพุทธองค์ทรงประทับ ณ นครมาตุลา แคว้นมคธตรัสสอนภิกษุทั้งหลายให้พึ่งตนพึ่งธรรม

และเจริญสติปัฏฐาน 4 แล้ว ทรงตรัสเล่าเรื่อง รัตนะ7 ประการของพระเจ้าจักรพรรดิ พระนามว่า ทัฬหเนมิ 
คือ 1. จักร (ลูกล้อรถ) แก้ว(จักกรัตนะ)2. ช้างแก้ว (หัตถิรัตนะ)3. ม้าแก้ว (อัสสรัตนะ) 4. แก้วมณี (มณีรัตนะ)
5. นางแก้ว (อิตถีรัตนะ)6.ขุนคลังแก้ว (คหปติรัตนะ)7. ขุนพลแก้ว (ปริณายกรัตนะ) พระเจ้าทัฬหเนมิตรัสส่ัง
บุรุษคนหนึ่งให้คอยดูว่าจักรแก้วเคล่ือนจากฐานเมื่อไรให้มาบอก จำเนียรกาลล่วงมา เมื่อจักรแก้วเคล่ือนจากท่ี
บุรุษนั้นก็ไปกราบทูล พระองค์จึงตรัสเรียกพระราชบุตรองค์ใหญ่มอบราชสมบัติให้แล้วปลงพระเกสาและพระ
มัสสุ ทรงผ้ากาสายะ (ผ้าย้อมฝาด)ออกผนวชเป็นบรรพชิตเมื่อออกผนวชเป็นราชฤษีได้ 7 วันจักรแก้วก็
อันตรธานหายไป 

 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนพฤษภาคม – มิถุนายน 2564 

401 

 

 

 

พระราชา (พระองค์ใหม่) ก็ทรงเสียพระราชหฤทัยเข้าไปเฝ้าพระราชฤษี เล่าความถวาย พระ
ราชฤษีก็ตรัสปลอบว่าจักรแก้วเป็นของให้กันไม่ได้และทรงแนะนำให้บำเพ็ญจักกวัตติวัตรคือข้อปฏิบัติของพระ
เจ้าจักรพรรดิมีฐานะอยู่ท่ีเมื่อปฏิบัติแล้วจักรแก้วอันเป็นทิพย์ มีกำต้ังพันมีกงดุมสมบูรณ์ด้วยอาการท้ังปวงจัก
ปรากฏขึ้นแก่พระราชา ผู้รักษาอุโบสถ ในวันอุโบสถ 15 ค่ำผู้ขึ้นสู ่ชั้นบนปราสาท กราบทูลถามว่าวัตรอัน
ประเสริฐของพระเจ้าจักรพรรดิเป็นอย่างไร ตรัสตอบว่ารักษา 10 อย่าง ดังนี้  1. พลกายหรือ  (กองทหารท่ีอยู่
ใกล้ชิด) อยู่ดีมีสุข กายใจครอบครัว 2. กษัตริย์ ใต้อาณัติของพระองค์ดูแลบ้านเมืองและประชาชนอยู่ดีมีสุข
ไหม 3. ผู้ติดตามอำมาตย์และผู้รับใช้ ดูแลบ้านเมืองเข็มแข็งและซื่อสัตย์ สุจริต  4. พราหมณ์คฤหบดีคหบดี มี
ศีลธรรมและช่วยประชาชน 5. ชาวนิคมชนบท อยู่ดีมีสุข 6. สมณพราหมณ์อยู่ในศีลธรรม  7. เนื้อและนก ให้
อุดมสมบรูณ์ 8. ขัดขวางผู้ทำการที่ไม่เป็นธรรม 9. เพิ่มให้ทรัพย์แก่ผู้ไม่มีทรัพย์ 10. เข้าไปหาสมณพราหมณ์
แล้วถามปัญหา  แยกเป็น 3 ประเด็น คือ เคารพธรรม ,คุ้มครองธรรม และปราบอธรรม เมื่อพระราชา (ผู้เป็น
ราชบุตร) กระทำตามจักรแก้วก็ปรากฏขึ้นตามที่พระราชฤษีทรงกล่าวไว้พระราชาจึงทรงถือเต้าน้ำด้วยพระ
หัตถ์ซ้าย ทรงหมุนจักรแก้วไปด้วยพระหัตถ์เบื้องขวารับสั่งว่า จักรแก้วอันเจริญจงหมุนไปเถิดจงมีชัยเถิดแล้ว
ยกกองทัพมีองค์สี ่ติดตามไปทั้งสี่ทิศจนจดสมุทรสั่งสอนพระราชาในทิศนั้นให้ตั ้งอยู่ในศีลห้า แล้วมอบให้
ครอบครองสมบัติต่อไปตามเดิม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 11/81-90/60-67) 

3) ความสำคัญว่าด้วยเร่ืองการเกิดแห่งอกุศลกรรมบถ 10 
พระเจ้าจักรพรรดิพระองค์ท่ี 2-3-4-5-6 และท่ี 7 ก็เป็นอย่างนี้พระเจ้าจักรพรรดิท่ี 7 เมื่อออก

ผนวชและมอบพระราชสมบัติแก่พระราชโอรสแล้ว จักรแก้วก็อันตรธานหายไปพระอำมาตย์ราชบริพาร
ท้ังหลาย ก็ถวายคำแนะนำเรื่องวัตรของพระเจ้าจักรพรรดิ ความผิดพลาดของพระราชาองค์ท่ี 8 พระราชาสดับ
แล้ว ก็ทรงจัดการรักษา คุ้มครองอำมาตย์ราชบริพารตามสมควร แต่พระองค์ไม่พระราชทานทรัพย์แก่ผู้ไม่มี
ทรัพย์ กล่าวคือพระองค์ ดูแลคุ้มครองเฉพาะใกล้ชิด ไม่ดูแลประชาชน ท่ีอยู่ห่างไกล ท่ีอยู่ใต้ปกครอง ดังนั้น ถ้า
จะเทียบกับเหตุการณ์ในปัจจุบันก็คือไม่จัดการด้านสังคมสงเคราะห์ไม่มีการช่วยเหลือผู้ตกทุกข์ได้ยาก ความ
ยากจนของประชาชนก็เกิดขึ้น เพิ่มจำนวนขึ้นเรื่อยๆ เมื่อความยากจนเพิ่มมากขึ้น เพื่อความอยู่รอดผู้คนก็ลัก
ทรัพย์ของผู้อื่น  เมื่อทางการจับได้ก็นำมาถวายให้ทรงจัดการเมื่อทรงไต่สวนได้ความจริง และทราบว่าเพราะไม่
มีอาชีพก็พระราชทานทรัพย์ให้ไปเลี ้ยงตนเลี้ยงมารดาบิดาบุตรภรรยาประกอบการงานและบำรุงสม ณ
พราหมณ์ต่อมามีคนลักทรัพย์ของผู้อื่นและถูกจับได้อีก ทรงไต่สวนได้ความเป็นจริงอย่างเดิมก็พระราชทาน
ทรัพย์อีกข่าวก็ลือกันไปว่า ถ้าใครลักทรัพย์ก็จะได้พระราชทานทรัพย์คนก็ปรารถนาจะลักทรัพย์มากขึ้น 

ต่อมาจับคนลักทรัพย์ได้อีกแต่คราวนี้ ถ้าทรงจะพระราชาทรงเกรงว่า ถ้าพระราชทานทรัพย์
การลักทรัพย์ก็จักเพิ่มขึ้นจึงตรัสสั่งให้มัด โกนศีรษะ พาตระเวนไปตามถนนหนทาง เพื่อแห่ประจาน นำออก
ทางประตูพระนครด้านทิศใต้ ประหารชีวิตโดยการตัดศีรษะเหมือนการปราบปรามโดยทอนรากทอนโคนเสียท่ี



402 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 3  May - June  2021 

    
 

 

เดียว เมื่อผู้คนทั้งหลายได้ทราบข่าวอย่างนั้นแล้วก็พากันสร้างอาวุธขึ้นมาและพากันคิดว่าถ้าลักทรัพย์ใครก็
จะต้องตัดศีรษะเจ้าทรัพย์บ้าง จึงเกิดการปล้นหมู่บ้านภายในนครและการปล้นการฆ่าชิงทรัพย์ เกิดการ
แก่งแย่ง สังคมวุ่นวายเส่ือมถอย ผู้คนไม่มีศีลมีธรรม จากการท่ีไม่ให้ทรัพย์แก่ผู้ไร้ทรัพย์ ก็มากด้วยด้วยความยก
จน มากด้วยการลักทรัพย์ มากด้วยการใช้อาวุธ มากด้วยการฆ่า มากด้วยการพูดปด อายุผิวพรรณของมนุษย์
และสัตว์ทั้งหลายก็เส่ือมลง  เกิด อกุศลกรรม ขึ้นในสังคมทำให้อายุของมนุษย์ลดน้อยลง มนุษย์ท้ังหลายสร้าง
อกุศลกรรม 10 ประการ  คือของเลวสมัยนี้กลายเป็นของดีในสมัยเส่ือม ทางแห่งกุศล  จะอันตรธาน  ทางแห่ง
อกุศล 10ประการ จะรุ่งเรืองยิ่ง ไม่มีการทำบุญ กุศล เช่น การไม่ปฏิบัติชอบในมารดาบิดา ในสมณะ ใน
พราหมณ์ การไม่อ่อนน้อมต่อผู้ใหญ่ในสกุล จะได้รับการบูชาสรรเสริญ ซึ่งตรงกันข้ามกับสมัยปัจจุบันนี้   จะไม่
มีคำว่า มารดา, น้า , บิดา , ป้า , อา , ภริยาของอาจารย์ , ภริยาของครู . โลกจะเจือปนกันเหมือนสัตว์ เช่น 
แพะ ไก่ สุกร จักมีอาฆาต, พยาบาท, มุ่งร้ายกัน, คิดฆ่ากันอย่างรุนแรง , แม่มีความสัมพันธ์ต่อลูก ลูกความ
สัมพันธ์ต่อแม่ในเชิงรักใคร่ , พ่อมีความสัมพันธ์กับลูกสาว ลูกสาวความสัมพันธ์กับพ่อ แม้แต่พี ่ชาย
ความสัมพันธ์กับน้องสาว น้องความสัมพันธ์กับพี่ชายในเชิงรักใคร่ เช่นเดียวกัน ไม่จิตคิดละอาย กลายเป็นเรื่อง
ธรรมดา เกิดมิคสัญญี 

4) ความสำคัญว่าด้วยเร่ืองการเกิดมิคสัญญี 
เมื่อมีความยากจนเพิ่มขึ้นเรื่อย ผู้คนสร้างแต่อกุศลกรรม ทำให้อายุของมนุษย์ สั้นลงเรื่อยๆ 

เมื่ออายุและผิวพรรณของสัตว์ทั้งหลายก็เส่ือมลงประกอบด้วย มนุษย์มีอายุ 8 หมื่นปี บุตรมีอายุเพียง 4 หมื่นปี
และลดลงเรื่อยๆในเมื่อความชั่วเกิดมากขึ้น เช่น การพูดเท็จอย่างจงใจ การพูดส่อเสียดและการพูดเพ้อเจ้อ  
เมื่ออายุลดลงมาถึง 2,500 มากไปด้วยธรรม 2 อย่าง คือโลภครอบงาอยากได้ของเขา และพยาบาทปองร้าย
ผู้อื่น เมื่ออายุลดลงมาถึง 1 พันปีมากไปด้วยมิจฉาทิฐิ ความเห็นผิดจากคลองธรรม เมื่ออายุลดลงมาถึง 500 ปี
มากไปด้วยธรรม 3 อย่าง คือ 1. ความกำหนัดท่ีผิดธรรม (อธมมราค) 2. ความโลภรุนแรง (วิสมโลภ) 3. ธรรมะ
ท่ีผิดในท่ีนี้ อรรถกถาอธิบายว่า ความกำหนัดพอใจผิดปกติ เช่น ชายในชายหญิงในหญิง  เมื่ออายุลดลงมาถึง 
250 ปี มากไปด้วยธรรม คือการไม่ปฏิบัติในมารดา, บิดา,ในสมณะ, ในพราหมณ์, การไม่อ่อนน้อมต่อผู้ใหญ่ใน
สกุลเมื่อเส่ือมลงอย่างนี้ท้ังอายุและผิวพรรณ มนุษย์มีอายุ 250 ปี บุตรก็มีอายุเพียง 100 ปีเหลืออายุ 10 ปี เกิด
มิคสัญญี จักมีสมัยท่ีบุตรของมนุษย์มีอายุ 10 ปี หญิงสาวอายุ 5 ปีก็มีสามีได้รสเหล่านี้จะอันตรธานไป คือ เนย
ใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง น้ำอ้อยรสเค็ม เมล็ดพืช ชื่อกุทรุสกะ  ภาษาไทยแปลกันว่าข้าวหญ้ากับแก้ จะเป็น
โภชนะอันเลิศเสมือนหนึ่งข้าวสุกแห่งข้าวสาลีและเนื้อสัตว์เป็นโภชนะอันเลิศในสมัยนี้  ดังท่ีได้กล่าวไว้ข้างต้น
ว่า ของเลวสมัยนี้กลายเป็นของดีในสมัยท่ีเส่ือมลง   กุสลกัมมบถ หรือทางแห่งกุศล 10 ประการจะอันตรธาน 
อกุสลกัมมบถ ทางแห่งอกุศล 10 ประการจะรุ่งเรือง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 11/103-106/73-
78) 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนพฤษภาคม – มิถุนายน 2564 

403 

 

 

 

5) ความสำคัญว่าด้วยเร่ืองการอุบัติของพระอริยเมตไตรย 
หลังจากที่พระพุทธองค์ ทรงตรัสเรื่องการเกิดมิคสัญญี แล้ว  ทรงตรัสเรื่องการอุบัติขึ้น หรือ

กำเนิดพระสัมมาสัมพุทธเจ้าองค์ต่อไปว่า “ภิกษุท้ังหลาย  ในคราวที่มนุษย์มีอายุ  8  หมื่นปี นั้น จักมีพระผู้มี
พระภาคเจ้าผู้ทรงพระนามว่า  พระเมตไตรย  เกิดขึ้นในโลกพระเมตไตรนั้นเป็นพระอรหันต์ผู้ไม่มีกิเลส  เป็น
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า  ผู้ตรัสรู้ธรรมพิเศษด้วยพระองค์เอง  เป็นผู้สมบูรณ์ด้วยความรู้และความประพฤติ  เป็น
ผู้ทรงดำเนินดีในเหตุการณ์ทั้งปวง  เป็นผู้ทรงล่วงรู้ซึ่งโลกแจ่มแจ้ง  เป็นผู้ทรงฝึกฝนบุคคลที่ควรฝึกฝนได้เป็น
อย่างดี  ไม่มีใครเทียมถึง  เป็นครูของเทพยดามนุษย์ทั้งหลาย  เป็นผู้ปลุกเทพยดามนุษย์ทั้งหลายให้ตื่นจาก
ความหลับ  คือ  กิเลส  เป็นผู้แจกความรู้พิเศษให้แก่เพทยดาและมนุษย์ท้ังหลาย “ภิกษุท้ังหลาย  เราตถาคต
ซึ่งเกิดขึ้นในโลกในเวลานี้  เป็นฉันใด  พระเมตไตรยก็เป็นฉันนั้น  คือ เราตถาคต ซึ่งเกิดขึ้นในโลกในเวลานี้  
เป็นฉันใด  พระเมตไตรยก็เป็นฉันนั้น คือ เราตถาคตในบัดนี้  ก็เป็นพระอรหันต์ผู้ไม่มีกิเลส  เป็นผู้ตรัสรู้ธรรม
พิเศษด้วยตนเองเป็นผู้สมบูรณ์ด้วยความรู้  และความประพฤติ  เป็นผู้ดำเนินคดีในเหตุการณ์ท้ังปวงเป็นผู้ล่วงรู้
โลกแจ่มแจ้ง  เป็นผู้ฝึกฝนบุคคลท่ีควรฝึกฝนได้เป็นอย่างดี  ไม่มีใครเทียม  เป็นครูของเทพยดามนุษย์ท้ังหลาย  
เป็นผู้ทำเทพยดามนุษย์ทั้งหลายให้ตื่นจากกิเลส  เป็นผู้แจกความรู้พิเศษให้แก่เทพยดามนุษย์ทั้งหลายฉันใด  
พระเมตไตรยก็ฉันนั้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 11/107-108/78-79) 

หมายความถึง หลังเกิดยุคมิคสัญญี พระเมตไตรนั้นจะทรงอุบัติขึ้นในคราวทีชีวิตมนุษย์กลับ
เจริญขึ้นมาได้อีก 8 หมื่นปี พระองค์ทรงรู้แจ่มแจ้งซึ่งมนุษย์โลกทั้งหลาย ทั้งเทวโลก ทั้งมารโลก  และพรหม
โลกทั้งหมดทั้งสิ้นด้วยพระองค์เอง  แล้วก็จะปรากฏแก่ผู้คนสรรพสัตว์ได้เห็น พระเมตไตรยนั้น  จะทรงแสดง
ธรรมมีคุณอันดีอันวิเศษในเบื้องต้นในท่ามกลางและในท่ีสุด พร้อมท้ังอรรถพยัญชนะ จะประกอบพรหมจรรย์
อันบริสุทธิ์ บริบูรณ์ส้ินเชิง  จะทรงปกครองพระภิกษุสงฆ์หลายพันเหมือนพระพุทธองค์ สรุปความว่า พระพุทธ
องค์ทรงกระทำเช่นใด พระศรีอริยเมตไตรย ท่ีอุบัติขึ้นก็กระทำเช่นนั้น  

บทสรุปความสำคัญในจักกวัตติสูตรในความสำคัญของหลักคำสอนเรื่องนี้พระพุทธองค์ทรงตรัส
สอนภิกษุ และชาวเมืองมาตุลาทั้งหลายที่เข้าเฝ้ารับฟังธรรมจากพระพุทธองค์ นั้นมีนัยยะแห่งการแสดงธรรม
ในบริบท 3 ประการคือ  1 บริบทในปัจจุบัน คือการประพฤติปฏิบัติ สติปัฎฐาน 4ในการดำรงตน เพื่อพ้นจากกิ
เลศ ให้มีเกาะ เป็นเครื่องป้องกันตัว ให้เกิดความเจริญงอกงามชีวิต 2 ในบริบทของอดีต คือทรงกล่าวถึง 
เรื่องราว รัตนะ7 ประการของพระเจ้าจักรพรรดิ หรือการปฏิบัติวัตรของพระเจ้าจักรพรรดิ ท่ีมีมาในอดีตและ 
ผลจากการปกครองและการไม่ประพฤติธรรมตามวิถีแห่งพระเจ้าจักรพรรดิ 3 ในบริบทของอนาคตท่ีจะเกิดขึ้น 
คือ ทรงตรัสถึงการเกิดยุค มิคสัญญีมนุษย์ทำร้ายกันเองจากความเสื่อมศีลธรรมทำให้มนุษย์มีอายุสั้นลง แล้ว
กลับเจริญขึ้นมาใหม่ มนุษย์ มีอายุเพิ่มขึ้น จนถึงการอุบัติขึ้นของพระศรีอริยเมตไตรย คือพระพุทธเจ้าองค์
ต่อไปในอนาคตนั้นเอง 



404 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 3  May - June  2021 

    
 

 

จากข้อความในพระสูตรจะเห็นว่าคำทั้งสามคือมหาสมมติกษัตริย์และราชานั้นเป็นชื่อของ
ผู้ปกครองสังคมในยุคนั้นมีหน้าที่จัดสรรผลประโยชน์แก่ประชาชนด้วยความยุติธรรมเพื่อสร้างความสงบสุข
ให้กับประชาชนเราจะเห็นว่าวัตถุประสงค์ของระบบปกครองได้ถูกรักษาสืบทอดเจตนารมณ์มาตลอดต้ังแต่ยุค
เริ่มแรกจนกระท่ังถึงยุคปัจจุบัน อย่างไรก็ตามจะเห็นได้ว่ากษัตริย์เกิดขึ้นครั้งแรกเมื่อมีคนละเมิดสิทธิผู้อื่นและ
กระทำการทุจริตในเรื่องต่างๆอาทิลักสิ่งที่เจ้าของไม่ให้การครหาการพูดเท็จการถือทัณฑาวุธมากขึ้นจึงเกิดมี
การแต่งต้ังผู้ทำหน้าท่ีว่ากล่าวติเตียนขับไล่ลงโทษได้โดยชอบธรรมการเป็นกษัตริย์นั้นเป็นโดยธรรมคือทำหน้าท่ี
เป็นที่พึงใจของประชาชน จึงเรียกว่า ราชามิใช่เป็นโดยวรรณะอย่างที่พวกพราหมณ์เข้าใจถ้าประพฤติอธรรม
คือกายทุจริตวจีทุจริตและมโนทุจริตเป็นมิจฉาทิฏฐิหลังจากตายก็ไป เกิดในอบายทุคติวินิบาตนรกเหมือนกัน
ถ้าประพฤติธรรม คือกายสุจริตวจีสุจริตและมโนสุจริตเป็นสัมมาทิฏฐิหลังจากตายก็ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์
เหมือนกัน   พระราชาเมื่อปฏิบัติธรรมเคร่งครัดอุกฤติยิ ่งขึ ้น  ย่อมได้รับขนานนามเป็นมหาราชา มห า
ราชาธิราช  หรือพระมหาจักรพรรดิในที่สุด  ซึ่งพระพุทธองค์ทรงจัดไว้ใน “ถูปารหบุคคล  4 “ถูปารหบุคคล   
หมายถึง  ผู้มีคุณวิเศษ คู่ควรแก่การสร้างสถูปไว้ให้มหาชนเคารพบูชาและรำลึกถึง ซึ่งการเคารพบูชาและการ
รำลึกถึงนั้น จัดว่าเป็นการปฏิบัติดี เป็นความดีที่มีผลยิ่ง แก่ตัวผู้เคารพบูชาและรำลึกถึง ถูปารหบุคคลทั้ง 4 
รูปแบบนี้ได้แก่ (1) พระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า (2) พระปัจเจกพุทธเจ้า  (3) พระอรหันตสาวกของ
พระพุทธเจ้า และ (4) พระเจ้าจักรพรรดิ  (พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551 : 122) 

    ดังนั้นพอสรุปได้ว่า  พระเจ้าจักรพรรดิ คือ มนุษย์ผู้มีบุญ เพราะได้ทำบุญมาดีแล้วแต่ชาติ
ก่อน ด้วยการให้ทาน รักษาศีล 5 และศีล 8 หรือได้บำรุงบำเรอพระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า พระอรหันต์ 
พระภิกษุสงฆ์ ได้บำรุงพระพุทธศาสนา ได้ประกาศเผยแพร่พระพุทธศาสนา หรือได้ทำประโยชน์แก่สาธารณะ
ชนด้วยกำลังศรัทธาท่ีแรงกล้า พระเจ้าจักรพรรดิ เป็นพระราชาโดยธรรมะ ไม่ต้องแย่งชิงอำนาจจากใครดว้ย
อุบายหรือการทำสงคราม ทรงชนะแล้ว มีอาณาจักรที่มั่นคง ทรงมีพระราชอำนาจสิทธิ์ขาดในโลกแต่ผู้เดียว 
ทรงมีพระปัญญาอันประเสริฐ ฉลาดรอบรู้ในสรรพวิชาการ ทรงบำรุงพัฒนาบ้านเมืองจนเจริญสูงสุด พระองค์มี
แก้ว 7 ประการ มีพระราชบุตรมากกว่าพันล้วนกล้าหาญ มีรูปทรงสมเป็นวีระกษัตริย์ สามารถย่ำยีกองกำลัง
ของข้าศึกได้ไม่ยาก ด้วยอานุภาพบุญฤทธิ์ของพระองค์ และอานุภาพแห่งแก้ว 7 ประการ ทำให้พระองค์ทรง
บริหารและปกครองราษฎรโดยไม่ต้องใช้ศาสตรา ไม่ต้องใช้อาวุธหรือเครื่องมือประหัตประหารใดๆ ไม่ต้อง
ลงโทษ ไม่ต้องลงอาชญา 

หลังจากที่พระพุทธเจ้า ได้ตรัสสอนธรรมแก่ภิกษุทั้งหลาย ในเรื่องการปฏิบัติที่ต้องยึดตนเอง
เป็นท่ีต้ัง ทำตัวเองให้เป็น ประทีปแก่ตัวเอง อย่าพึงยึดถือ พึ่งพาส่ิงอื่น ก่อนตนเอง ทรงสอนเรื่องการพิจารณา
ตัวเองด้วยแนวสติปัฏฐาน 4แล้ว ทรงยกเรื่องราวของพระเจ้าจักรพรรดิพระนามว่า ทัฬหเนมิ มาเล่าให้ภิกษุ
ทั้งหลายฟัง ซึ่งพระเจ้าจักรพรรดิพระองค์นี้ ทรงครองแผ่นดินโดยธรรม มีพระราชอาณาเขตกว้างขวาง พระ
พุทธองค์ทรงตรัสว่า ในอดีตมีพระราชาท่ีทรงธรรมมีอำนาจบารมีท่ีกว้างขวาง จ่ึงได้ช่ือว่าเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนพฤษภาคม – มิถุนายน 2564 

405 

 

 

 

พระนามว่า ทัฬหเนมิ  ทรงเป็นพระมหากษัตริย์ผู้ยิ่งใหญ่โดยเฉพาะอย่างยิ่ง พระองค์ทรงคุณลักษณะหรือ
เครื่องหมายของความเป็นจักรพรรดิท่ีสำคัญ  4  ประการ   

3. อำนาจของพระเจ้าจักรพรรดิในจักกวัตติสูตร 
คำว่าอำนาจในพระพุทธศาสนา ที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในพระไตรปิฎกส่วนใหญ่พระองค์ ทรงตรัส

สอนในเรื่องของตัวบุคคล กล่าวคือ อำนาจท่ีเป็นอิทธิพลในจิตใจของบุคคล คือ อำนาจกิเลส อำนาจแห่งกิเลส 
ตัณหา เช่น อำนาจแห่ความรักอำนาจความเสน่หา อำนาจแห่งทิฐิ เป็นต้น  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539: 30/116/258) 

ในส่วนของจักกวัติสูตร พระพุทธเจ้าทรงตรัสในเรื่องนี้ ที่กล่าวถึงเรื่องอำนาจการปกครองของพระ
เจ้าจักรพรรดิ ซึ่งพระองค์จะกล่าวถึงการแผ่บารมี ถ้าศึกษาวิเคราะห์ การแผ่บารมีของพระเจ้าจักกรพรรดิ ก็
หมายถึงการขยายอำนาจการปกครองไปสู่ แว้นแคว้นต่างๆ ซึ่งอำนาจของพระเจ้าจักกรพรรดิ การได้มาซึ่ง
อำนาจ การขยายอำนาจ และการรักษาไว้ซึ่งอำนาจนั้น  มิใช่เพื่อความยิ่งใหญ่ ในศราตราวุธที่ครบครัน หรือ
กองทัพอันใหญ่ แต่เป็นเพราะอำนาจตัวผู้ปกครองหรือพระเจ้าจักรพรรดิเองที่มีอำนาจด้วยธรรมราชาที่เป็น
อำนาจเอาชนะศัตรูได้ท่ัวสารทิศ 

ดังนั้นตามความหมายของว่าอำนาจที่ยกมา จะเห็นได้ว่าท่ีสิ ่งก่อให้เกิดอำนาจขึ้นมานั้นมีหลาย
ประการ ในจักกวัติสูตร สรุปว่าอำนาจคือการครองใจคน อำนาจคือธรรม  อำนาจคือธรรม   ท่ีมีส่วนสำคัญใน
การสร้างเสริมให้ผู้พระราชหรือผู้มีอำนาจเป็นผู้ปกครองท่ีใช้พระคุณมากกว่าพระเดช    คือเป็นผู้ปกครองท่ีใช้
คุณธรรมมากกว่าที่จะใช้อำนาจ  การปกครองโดยธรรมหรือการใช้อำนาจโดยธรรมจะเกิดขึ้นได้นั้ น จะต้อง
อาศัยผู้ปกครองหรือผู้มีอำนาจท่ีมีคุณธรรมประจำตัว  เพราะคำว่า “ธรรม”  เป็นนามธรรมจะยังประโยชน์ให้
เกิดขึ้นได้   ก็จะต้องอาศัยผู้ปฏิบัติที ่มีจิตใจและเจตนาที่จะปกครองหรือใช้อำนาจให้เป็นธรรม  โดยทั่วถึง 
นั้นเอง 

 3.1 ที่มาของอำนาจของพระเจ้าจักรพรรดิ 
จากการศึกษา ในจักกวัตติสูตร สามารถวิเคราะห์ ที่มาของอำนาจ ของพระเจ้าจักรพรรดิไดว้่า 

พระเจ้าจักรพรรดินั้นพระองค์ได้มาซึ่งอำนาจ อย่างไร ก่อนอื่นต้องเข้าใจก่อนว่า คำว่าอำนาจของพระเจ้า
จักรพรรดินั้นควบคู่กับคำบารมี เพราะว่า คำว่าบารมีนั้นหมายถึง บุญทีสั่งสมมาในชาติอดีต  การที่บุคคลมี
บารมีเต็มเปี่ยมจึงก่อให้เกิดพลัง หรือ อำนาจตามมา ตามความหมายในคัมภีร์จริยาปิฎก  คัมภีร์มัชฌิมนิกาย  
เป็นส่วนที่เก่าแก่และสําคัญของพระสุตตันตปิกฎ และมีหลาย พระสูตรที่กล่าวถึงความหมายของ บารมี  
ยกตัวอย่างในสคารวสูตรเท่านั้นที่ใช่คําว่าบารมี   ในความหมายว่าเป็นเลิศ ถึงที่สุดในพระพุทธศาสนา  ใน 
สคารวสูตร หรือ สังคารวสูตร ในมัชฌิมป็ณณาสก์ กล่าวอธิบายว่า“บารมี คือความเป็นเลิศ เป็นที่สุดแห่ง
อภิญญาในทิฏฐธรรมดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสกับภารัทวาชะว่าภารัทวาชะ เราย่อมกล่าวความต่างกัน(แยก



406 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 3  May - June  2021 

    
 

 

ประเภท)ของสมณพราหมณ์ท้ังหลาย ผู้บรรลุความเป็นเลิศ (บารมี) อันเป็นท่ีสุดแห่งอภิญญาในทิฎฐธรรมแล้ว
ย่อมปฏิญาณ คือ ยอมรับซึ่งอาทิพรหมจรรย์  บางพวกเป็นผู้ฟัง ตามกันมา เหมือนพราหมณ์ท้ังหลายผู้ทรงไตร
วิชชา  สมณพราหมณ์พวกหนึ่ง เป็นผ็บรรลุความเป็นเลิศอันเป็นท่ีสุดแห่งอภิญญาในทิฏฐธรรมแล้ว รู้เฉพาะซึ่ง
อาทิพรหมจรรย์  เพราะสักว่าศรัทธาเหมือนพวกนักตรึกตรอง  นักใคร่ครวญสมณพราหมณ์ท้ังหลายพวกหนึ่ง 
เป็นผู้บรรลุความเป็นเลิศอันเป็นที่สุดแห่งอภิญญาในทิฎฐธรรมแล้ว  ด้วยการรู้ยิ่งแล้วซึ่งธรรมด้วยตนเองนั่น  
ในธรรมท้ังหลายอันไม่ได้ฟังกันมาก่อน ย่อมรู้เฉพาะซึ่งอาทิพราหมณ์ เราย่อมเป็นผู้หนึ่ง แสดงให้เห็นว่าสมณ
พราหมณ์ทุกคนล้วนบรรลุความเป็นเลิศตามลัทธิของตน ให้คําว่า “ทิฎฐธรฺมมาภิญญาโวสาน ปรามิปฺปตฺตา” ผู้
ถึงแล้วซึ่งความเป็นเลิศ คือถึงความเป็นที่สุดแห่งอภิญญา ในปัจจุบัน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
5/505/201.) 

3.2 อำนาจในชาติอดีตในรูปของพระโพธิสัตว์  
  พระเจ้าจักรพรรดิที่อุบัติขึ้นนั้น พระองค์สร้างอำนาจ โดยเฉพาะมาในชาติอดีต ของการบำเพ็ญ
บารมีในรูปของพระโพธิสัตว์ เพราะความยิ่งใหญ่ของมนุษย์ตามตำนานของชาวพุทธโบราณ มีทั ้งหมด 4 
รูปแบบด้วยกัน   เรียกว่า ถูปารหบุคคล (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 63/487/159) หมายถึง  ผู้มี
คุณวิเศษ คู่ควรแก่การสร้างสถูปไว้ให้มหาชนเคารพบูชาและรำลึกถึง ซึ่งการเคารพบูชาและการรำลึกถึงนั้น จัด
ว่าเป็นการปฏิบัติดี เป็นความดีท่ีมีผลยิ่ง แก่ตัวผู้เคารพบูชาและรำลึกถึง ถูปารหบุคคลท้ัง 4 รูปแบบนี้ได้แก่ (1) 
พระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า  (2) พระปัจเจกพุทธเจ้า (3) พระอรหันตสาวกของพระพุทธเจ้าและ (4) พระเจ้า
จักรพรรดิ (พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2551 : 122) เช่นการบำเพ็ญลักษณะบารมี 10 ประการพระ
โพธิสัตว์ แต่ละบารมีมุ ่งไปในการเป็นเครื่องช่วยทำให้ผู้ปฏิบัติสามารถบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณ เพื่อ
ประโยชน์ของสังคม บารมีทั้งหลายมีลักษณะร่วมกัน คือการช่วยเหลืออนุเคราะห์ผู้อื่น มีรส คือ การกระทำ
ความช่วยเหลือ (อุปการะ) ผู้อื่นหรือรสคือความไม่หวั่นไหว สภาพที่ปรากฏ คือ การมุ่งความช่วยเหลือผู้อื่น
หรือสภาพที่ปรากฏ คือความเป็นพระพุทธเจ้า และมีพื้นฐานในขุททกนิกายได้กล่าวถึงการบำเพ็ญบารมี 10 
ประการ (พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551 : 43) ที ่ยกมานี้ ผู ้เขียนพึงให้เห็นว่าการเกิดเป็นพระเจ้า
จักรพรรดิ มิใช่จะเกิดมาได้โดยง่าย ต้องอาศัยบุญบารมี ท่ีส่ังสมเอาไว้ในภพชาติต่างๆท่ีเวียนว่ายตายเกิดอยู่ จึง
ให้เกิดเป็นพลังอำนาจ ในการเกิดเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ ด้วยบุญญาธิการ ในชาติ ในการบำเพ็ญเพียรดุจพระ
โพธิสัตว์ จากหลักฐานทางพระไตรปิฎก ได้กล่าวไว้ว่า พระเจ้าจักรพรรดิ คือ พระโพธิสัตว์ มาบำเพ็ญเพียร
สร้างสมบารมี นั้นเอง 

3.3 อำนาจทางด้านการแผ่บารมีโดยธรรม 
นอกจากนี้พระเจ้าจักรพรรดิ ก็สร้างพระองค์เป็นมหาอำนาจทางด้านกำลังทหารขยายพระราช

อาณาเขตกว้างใหญ่ไพศาลโดยมีมหาสมุทรทั้งสี่เป็นขอบเขตแล้ว พระองค์ยังเป็นธรรมราชาคือปกครองโดย
ธรรม หรือพระองค์ทรงมีธรรมเป็นพลังอำนาจที่แคว้นใหญ่น้อยท้ังหลายเข้ามาสวามิภักดิ์อยู ่ภายใต้การ



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนพฤษภาคม – มิถุนายน 2564 

407 

 

 

 

ปกครองของพระองค์ (พระครูโสภณปริยัติสุธี, 2552 : 78) โดยเรียกการปกครองของพระองค์ว่าจักรวรรดิ  อัน
เป็นระบอบการปกครอง พระเจ้าจักรพรรดิ ทรงสร้างฐานอำนาจกำลังพลขยายอาณาเขตการปกครอง ด้วย
อำนาจและมีธรรม ดังที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ในเรื ่องการบำเพ็ญตนของพระองค์ ในการเกิดเป็นพระเจ้า
จักรพรรดิ ในอังคุตตรนิกาย สัตตก-อัฏฐก-นวกนิบาต ว่า ภิกษุท้ังหลายได้ยินว่า เมื่อโลกถึงความพินาศ [ถูกไฟ
ไหม้] เราเข้าถึง พรหมโลกช้ันอาภัสสระเมื่อโลกยังไม่ถึงความพินาศ เราย่อมเข้าถึงวิมานพรหมอันว่างเปล่าได้
ยินว่า ในวิมานพรหมนั้น เราเป็นพรหม เป็นใหญ่ใครๆ ครอบงำไม่ได้ มีความเห็นแน่นอน มีอำนาจเต็ม เป็น
ท้าวสักกะผู้เป็นใหญ่แห่งทวยเทพ 36 ครั้ง เป็นพระเจ้าจักรพรรดิ ตั้งอยู่ในธรรม เป็นธรรมราชามีสมุทรทั้ง 4 
เป็นขอบเขต ผู้ชนะสงคราม มีชนบทถึงความสถาพรตั้งมั่นประกอบด้วยรัตนะ 7 ประการ รัตนะ 7 ประการ
ของเรานั้นคือ จักรแก้วช้างแก้ว ม้าแก้ว แก้วมณี นางแก้ว คฤหบดีแก้ว ขุนพลแก้วเป็นท่ี 7 อนึ่ง เราเคยมีบุตร
มากกว่าพันคน ล้วนแต่เป็นคนกล้าหาญชาญชัย ย่ำยีข้าศึกได้  เราครอบครองปฐพีมณฑลนี้ อันมีมหาสมุทรเป็น
ขอบเขต โดยธรรม ไม่ต้องใช้อาชญาไม่ต้องใช้ศาตรา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 23/59/75) 

หมายความว่า พระพุทธองค์ ทรงได้บำเพ็ญสั่งสมบุญบารมี ไว้หลายภพหลายชาติ ด้วยบุญฤทธิ์ 
หรืบุญญาธิการี่สั่งสมเมื่อโลกถึงคราวใกล้จะสูญสลายของโลกนี้ พระทรงเสวยภพชาติในชั้นอาภัสสระพรหม
เป็นท้าวมหาพรหม มีอำนาจมากมายเต็มเป่ียม เกิดเป็นท้าวสักกผู้เป็นใหญ่กว่าเทวดา ท้ังปวง และเกิดเป็นพระ
เจ้าจักรพรรดิ ผู้มีธรรม มีอำนาจปกครองเป็นธรรมราชา แผ่บารมีด้วยบุญฤทธิ์ โดยธรรม ขยายอำนาจการ
ปกครองมีสมุทรทั้ง 4 เป็นขอบเขต เป็นผู้ชนะสงครามโดยไม่ใช้อาวุธประชาชนที่อยู่ห่างไกลให้ความเคารพ 
อย่างท่ัวถึงและมั่นคง 

3.4  การใช้อำนาจโดยธรรมของพระเจ้าจักรพรรดิ 
การสืบราชสมบัติ เป็นพระเจ้าจักรพรรดินอกจากการรักษาความเป็นพระเจ้าพรรดิโดยการรักษา

ศีลอุโบสถ ในทุกวันพระ15 ค่ำเป็นประจำแล้ว อำนาจปกครองของพระเจ้าจักรพรรดิ หรือการดำรงพระองค์ใน
ปกครองแวนแค้วนท่ีกว้างใหญ่ให้เกิดสันติสุขแล้วนั้นพระเจ้าจักรพรรดิต้องปกครองโดยอาศัยหลักธรรมในการ
ปกครอง หรือการแผ่บารมี โดยอาศัยธรรมจะเห็นได้ว่าการใช้อำนาจพร้อมกับการสร้างบารมี มีความสัมพนัธ์
ต่อการเมืองการปกครอง ซึ่งถือว่าเป็นเรื่องอำนาจ หรือฐานอำนาจ นักปกครองบางคน ไม่ได้รับการแต่งต้ัง 
หรือเลือกให้ดำรงตำแหน่งท่ีสำคัญ ด้วยเหตุผลทางบารมี หรือบารมีไม่ถึงนั้นเอง (สัญญา  สัญญา, 2542 : 132) 
ดังนั้นการใช้อำนาจบารมีของพระเจ้าจักรพรรดิ จำเป็นแผ่บารมี โดยใช้หลักธรรม เพราะว่าการชนะอันท่ี
ยิ่งใหญ่ไม่ใช่ด้วยกำลังอาวุธและกองกำลังทหารท่ีเข้มแข็งแต่เป็นการใช้ธรรมเข้าต่อสู้ หรือการใช้คุณธรรมความ
ดีเข้าไปเอาชนะจิตใจของผู้ปกครองอื่นๆ เป็นการชนะอย่างเด็ดขาด ผู้แพ้ก็ไม่กลับมาต่อสู้เพื่อเข้าแย่งอำนาจ
กลับคืนไปอีก ซึ่งในพระสูตรได้ระบุเอาไว้ว่า “จักรแก้วอันประเสริฐจงหมุนไป  จงได้รับชัยชนะอันยิ่งใหญ่ 
ทันใดนั้นจักรแก้วหมุนไปทางทิศตะวันออกท้าวเธอพร้อมด้วยจตุรงคินีเสนา (กองทัพ) ได้เสด็จตามไปเสด็จเข้า



408 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 3  May - June  2021 

    
 

 

พักแรมพร้อมด้วยจตุรงคินีเสนาในประเทศที่จักรแก้วอันเป็นทิพย์หยุดอยู่พระราชาทั้งหลายที่เป็นปฏิปักษใ์น
ทิศตะวันออก(ทิศอื่น ๆ ตามลำดับ) พากันเสด็จมาเฝ้าแล้วกราบทูลอย่างนี้ว่าขอเดชะมหาราชเจ้าพระองค์โปรด
เสด็จมาเถิด  ขอรับเสด็จพระองค์ ราชสมบัติของหม่อมฉันเป็นของพระองค์  โปรดประทานพระราโชวาทเถิด
พระเจ้าข้า (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 11/ 85 / 63 - 64) 

 ลักษณะการปกครองแบบนี้  จึงมีจุดเด่นอยู่ที่ การถือหลักธรรมเป็นอุดมการณ์แก่การปกครอง 
รวมทั้งการใช้ความถูกต้องในการปฏิบัติตนกับคนผู้ใต้ปกครองและบริหารงานตามความเหมาะสมแห่งฐานะ 
หรือสภาวะของแต่ละบุคคลในสังคม ซึ่งจะก่อให้เกิดผาสุกแก่ประชาชนผู้ใต้ปกครองความเกรงขามต่ออำนาจ
บุญญาธิการ โดยธรรมของผู้ปกครอง (พระครูโสภณปริยัติสุธี, 2552 : 80) 

 

สรุป 

คำสอนในจักกวัตติสูตรนี้ เป็นสูตรที่ว่าด้วยพระเจ้าจักรพรรดิ  ซึ่งแสดงให้เห็นว่าพระพุทธองค์
ทรงได้ตรัสเห็นว่าการใช้อำนาจการปกครองของพระเจ้าจักรพรรดิ ในการปกครองประชาราษฎรหรือผู้อยู่ใต้
การปกครองนั้น ควรยึดถือตามแบบของบรรพบุรุษท่ีสืบทอดกันมา การท่ีจะใช้เพียงอำนาจท่ีได้รับมาโดยชอบ
ธรรมโดยการเป็นพระราชาอย่างเดียว หมายถึงการใช้อำนาจโดยการปราศจากคุณธรรม ขาดการประพฤติ
ธรรม ส่ังสมบารมีธรรมแล้ว การดำรงไว้ซึ่งการพระเจ้าจักรพรรดิก็สูญสลายในทีสุด การใช้อำนาจนั้น ไม่ควรท่ี
ใช้เพียงเพื่อเกิดความเรียบร้อยในสังคมเท่านั้น การใช้การใช้อำนาจทีมีอยู่โดยการสงเคราะห์เอื้อเฟื้อทำนุบำรุง
ประชาชนไม่ใหเ้กิดความแร้งแค้น เรื่องการดำรงชีพ การเลี้ยงชีพ เป็นเรื่องหลักที่ผู้ปกครองทีมีอำนาจล้นฟ้า
อย่างพระเจ้าจักรพรรดิจะต้องจัดการให้เหมาะสม หากพระเจ้าจักรพรรดิใช่แต่อำนาจอย่างเดียวไม่ใช่คุณธรรม
ประกอบในการปกครองบ้านเมืองแล้วศีลธรรมซึ่งเป็นหลักสำคัญแห่งชีวิตของมนุษย์ก็พลอยเส่ือมสลายไปด้วย  
หมายความว่า เรื่องของ การดำรงชีพพื้นฐานไม่ใช่จุดหมายที่สูงสูดของชีวิตก็จริงศีลธรรม การประพฤติเป็น
จุดหมาย  แต่ถ้าขาดการดำรงชีพพื้นฐานที่ดีแล้ว การใช้อำนาจก็พาคนไปถึงจุดหมายสำคัญของชีวิตมีความ
ผาสุกไม่ได้ ความเสื่อมสลาย หรือความดำรงอยู่ของพระเจ้าจักรพรรดิ นั้นขึ้นอยู่กับการใช้อำนาจและด้วย
คุณธรรมในการปกครองประชาราษฎรด้วยให้สมดุลกันระหว่าง อำนาจ กับคุณธรรม  

 
 
 
 
 
 
 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนพฤษภาคม – มิถุนายน 2564 

409 

 

 

 

เอกสารอ้างอิง 

ปรีชา  ช้างขวัญยืน. (2538). ความคิดทางการเมืองในพระไตรปิฎก. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2554). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 20). 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บริษัทสหธรรมิก.   

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์  ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 12). 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พระครูโสภณปริยัติสุธี. (2552). รัฐศาสตร์ในพระไตรปิฎก. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาราชวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
สัญญา  สัญญา. (2542). สังคมวิทยาการเมือง.  กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ 

 
 
 
 
 
 
 


