
พุทธวิธีพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ 
A Buddhist Method for Developing Emotional Quotient 

   
 พระอธิการสุเนตร กนฺตวีโร (สุวรรณเพ็ง), 

     พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ และ ธนกร ดรกมลกานต์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 

        Phra Athikarn Sunet Kantavtro (Suwannapheng), 

                               Phramaha Daosayam Vajirapanno  and Thanakorn Donkamonkan 

                           Mahachulalongkornrajavidyalaya University, KhonKaen Campus, Thailand                                                                   

Corresponding Author; E-mail: jack_nitikorn_wichuma2517@hotmail.com 

 
******** 

 

บทคัดย่อ * 

 พระพุทธศาสนาใหค้วามสำคัญกับความฉลาดทางอารมณ์และยังก่อให้เกิดความฉลาดทางปัญญาด้วย 
หมายความว่าเมื่อมีอารมณ์ท่ีดีย่อมมีปัญญา มีสติคิดในทางสร้างสรรค์และก่อให้เกิดความสุขตามมา ความฉลาด
ทางอารมณ์เป็นทักษะเฉพาะตนท่ีสามารถสร้างขึ้นและพัฒนาได้ด้วยตนเอง วิธีพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ตาม
หลักสติปัฏฐาน เป็นหลักการพัฒนาชีวิตท่ีเน้นการทำงานสัมพันธ์กันระหว่างองค์ประกอบ ด้านอารมณ์กับ
องค์ประกอบด้านปัญญา การปฏิบัติสติปัฏฐานนั้นประกอบด้วย ความเพียร(อาตาปี) สติ(สติมา) เป็นองค์ประกอบ
ด้านอารมณ์ (EQ) ส่วนสัมปชาโน (มีสัมปชัญญะ) เป็นองค์ประกอบด้านปัญญา (IQ) โดยท่ีองค์ประกอบท้ังสามนี้ 
จะทำงานสัมพันธ์กันในการกำหนดพิจารณาอารมณ์ คือ กาย เวทนา จิตและธรรม สติปัฏฐานสามารถปฏิบัติได้ทุก
เวลาในการดำเนินชีวิตประจำวันโดยมี อาการเคล่ือนไหวใหญ่ ๆ ท้ัง 4 คือยืน เดิน นั่ง นอน และอาการเคล่ือนไหว 
ย่อย ๆ เช่นการคู้ การเหยียดการก้มการเงย พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับความฉลาดทางอารมณ์และยัง
ก่อให้เกิดความฉลาดทางปัญญาด้วย หมายความว่าเมื่อมีอารมณ์ที่ดีย่อมมีปัญญา มีสติคิดในทางสร้างสรรค์และ
ก่อให้เกิดความสุขตามมาโดยไม่สร้างปฏิกิริยาใด ๆ  ขึ้นในใจ ไม่คิด ไม่วิจารณ์ มองเห็นรูปธรรม นามธรรมแตล่ะ
อย่างท่ีเป็นส่วนประกอบของกระแสนั้น ๆ กำลังเกิดดับอยู่ตามสภาวะ ไม่หลงไปยึดเอาส่ิงนั้นเป็นตัวตนของตนเมื่อ
มองเห็นความเป็นไปได้อย่างลึกซึ้ง แจ่มชัดเต็มท่ีก็เป็นภาวะท่ีเรียกว่า หลุดพ้น การดำเนินจิตจะเป็นไปในรูปแบบ
ใหมเ่ป็นกระแสท่ีบริสุทธิ์โปร่งเบาเป็นอิสระไม่เอนเอียงยึดติด 

ความฉลาดทางอารมณ์จะส่งเสริมให้ประสบความสำเร็จในด้านการงานและครอบครัวชีวิตส่วนตัว
และสังคม เพราะความฉลาดทางอารมณ์จะสร้างให้ตนเองเกิดความเข้าใจความรู้สึกของตนเองและผู้อื ่น  รู้
จุดเด่นจุด ด้อยของตนเอง รู้จักบริหารควบคุม การจัดการด้วยการแสดงออกทางอารมณ์ความรู้สึกที่ปรากฏ
ภายนอกได้อย่างเหมาะสม 

 
* วันที่รับบทความ: 25 เมษายน 2564; วันแก้ไขบทความ 3 มิถุนายน 2564; วันตอบรับบทความ: 11 มิถุนายน 2564 
 Received: April  25, 2021; Revised: June 3, 2021; Accepted: June 11, 2021 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนกรกฎาคม – สิงหาคม 2564 

373 

 

คำสำคัญ: พุทธวิธี; พัฒนา; ความฉลาดทางอารมณ์ 
 
Abstracts 

 Buddhism greatly emphasizes on the importance to emotional quotient causing   the 

cognitive intelligence. In other words, good emotion leads to wisdom, creative consciousness 

and happiness. Emotional quotient is a unique skill that can be created and developed by 

oneself. The way to develop the emotional quotient based on the principles of mindfulness is 

the method of life development, emphasizing on co-working of the two elements: emotion and 

wisdom. The practice of the mindfulness consists of diligence and mindfulness as the emotional 

component (EQ), and consciousness as the wisdom component (IQ). The third component 

correlatively functions in emotional contemplation in body, feelings, mind and Dhamma. The 

mindfulness practice can be performed anytime in daily life through observing the actions: 

standing, walking, lying and sleeping and so on. The main principle of mindfulness practice is 

being mindful in all actions without any imagination, thought and critique; to realize the 

tangible and intangible Dhamma as they are; being unattractive to self; to have a clear vision 

on a condition called liberation; to control the mind in the new form of purity and freedom.  

Emotional quotient will promote success in work and family, personal and social life. 

It creates self-understanding, feelings of oneself and others, realization of strength and 

weaknesses of oneself and management of appropriate emotional expression. 

  

Keywords: Buddhist way;  Develop; Emotional Quotient 

 

บทนำ 
 ในสมัยก่อนเข้าใจกันว่าคนที่มีเชาวน์ปัญญา (Intelligence Quotient : IQ) สูงเป็นดัชนีบ่งช้ี

ความเก่ง ความฉลาดและทำให้ประสบความสำเร็จในทุกๆ เรื่อง แต่แท้ที่จริงแล้วการมีสมองและมีความคิด
อ่านที่ปราดเปรื่องนั้นหาใช่หลักประกันว่า จะประสบความสำเร็จในชีวิตบางคนล้มเหลวในการทำงานไม่อาจ
ก้าวสู่ตำแหน่งท่ีสูงขึ้นไปได้เนื่องจากมีปัญหาทางด้านการควบคุมอารมณ์และด้านมนุษยสัมพันธ์ หรือเพราะมี
ปัญหาทางด้าน EQ (Emotional Quotient) นั่นเอง คนที่ไม่มี EQ หรือ EQ ต่ำจึงมักประสบปัญหาชีวิตใน
ทุก ๆ ด้านไม่ว่าจะเป็นชีวิตครอบครัวการงานการอยู่ร่วมกับสังคมเกิดการทะเลาะเบาะแว้งติดสุรายาเสพติด
การพนัน คุณภาพประชากรตกต่ำลง ปัจจุบันวงการศึกษาได้ให้ความสนใจเกี่ยวกับความฉลาดทางอารมณ์
เพิ่มขึ้น เพราะความฉลาดทางอารมณ์  จะเป็นปัจจัยที่ส่งเสริมให้บุคคลประสบความสำเร็ จในด้านการเรียน 
การประกอบอาชีพ และการดำเนินชีวิต แต่ยังไม่สามารถระบุได้ว่า อะไรเป็นตัวบ่งช้ีความสำเร็จในชีวิตได้อย่าง
ชัดเจน แต่จากผลการศึกษาที่ผ่านมามีข้อมูลยืนยันว่าความสำเร็จของบุคคลเป็นผลมาจากเชาวน์ปัญญาเพียง
ร้อยละ 20 ส่วนที่เหลืออีกร้อยละ 80 เป็นผลมาจากเชาวน์อารมณ์  (อุสา สุทธิสาคร, 2544 : 14) ดังนั้นจึงมี
การศึกษาค้นคว้าในการท่ีจะใช้อารมณ์อย่างเฉลียวฉลาด ควบคุมและพัฒนาอัจฉริยภาพทางอารมณ์ของบุคคล
หรือที่เรียกกันว่าความฉลาดทางอารมณ์ หรืออีคิว (EQ) ซึ่งเป็นแนวคิดที่ได้รับความสนใจในสังคมตะวันตก
และแนวคิดนี้ได้แพร่หลายเข้ามาในสังคมไทยโดยเฉพาะในกลุ่มนักการศึกษานักวิชาการและนักจิตวิทยาทั้งนี้



374 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 4  July - August 2021 

    

สาเหตุเนื่องมาจากการศึกษา และการพัฒนามนุษย์ท่ีผ่านมาเน้นความสำคัญทางด้านความฉลาดทางสติปัญญา
หรือ IQ มากกว่าโดยมีความเชื่อว่าถ้าพัฒนาคนให้มีความฉลาดทางสติปัญญาแล้วจะประสบความสำเร็จใน
ชีวิตทุก ๆ ด้านแต่ลืมนึกไปถึงในเรื่องอารมณ์และความฉลาดทางอารมณ์และถ้าถามว่าต้องการอะไรมากท่ีสุด
ในชีวิตคำตอบ ก็คือต้องการความสุขและความสำเร็จในชีวิต  

พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับความฉลาดทางอารมณ์และยังก่อให้เกิด ความฉลาดทาง
ปัญญาด้วย หมายความว่าเมื่อมีอารมณ์ท่ีดีย่อมมีปัญญา มีสติคิดในทางสร้างสรรค์ และก่อให้เกิดความสุข
ตามมา ดังพุทธพจน์ใน ยมกวรรคว่า “ธรรมท้ังหลายมีใจ (จิต) เป็นหัวหน้า มีใจ (จิต) ประเสริฐท่ีสุด สำเร็จแล้ว
ด้วยใจ (จิต) หากว่าบุคคลมีใจ (จิต) ผ่องใสแล้ว กล่าวอยู่ หรือกระทำอยู่ความสุขย่อมไปตามเขาดุจเงาติดตาม
ตัว ฉะนั้น” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 25/1/23) และพระพุทธศาสนายังสอน ว่ามนุษย์สามารถ
พัฒนาได้ จิตสามารถพัฒนาได้ หลักธรรมที่สอนในเรื่องการพัฒนาจิต สติโดยตรง ก็คือเรื่องสมาธิ ซึ่งเป็น
หลักธรรมที่เน้นการบริหารและควบคุมจิตใจโดยตรง ให้จิตมีคุณภาพ สมรรถภาพและสุขภาพจิตท่ีดีสามารถ
ควบคุมจิตใจของตนให้อยู่ในกรอบท่ีเหมาะสมมีสติตระหนักรู้  รู้เท่าทันในทุกขณะจิต ความมีสติตระหนักรู้ คือ
รู้ถึงอารมณ์ ความรู้สึกของตนเองและจัดการกับ ความรู้สึกของตนเองได้ดีรวมทั้ง เข้าใจความรู้สึกของคนอื่น 
จิตที่ได้รับการพัฒนาฝึกอบรมด้วยสมาธิแล้วจะมีคุณสมบัติ ดังท่ีพระพุทธเจ้าตรัสแก่ ชาณุโสณีพราหมณ์ ท่ี
พระเชตะวันวิหาร ในภยเภรวสูตร ว่า “จิตเป็นสมาธิ บริสุทธิ์ผ่องแผ้วไม่มีกิเลสเครื่องยียวน ปราศจากอุปกิเลส
อ่อน ควรแก่การงานต้ังมั่นถึงความไม่หวั่นไหวอย่างนี้” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 12/53/42) 

ถ้ามนุษย์ไม่มีความฉลาดทางอารมณ์แล้วอาจจะก่อให้เกิดขาดการควบคุมอารมณ์ที่ถูกต้อง  ดี
งามกับตัวเองและคนรอบข้าง จนอาจจะกลายเป็นปัญหาของสังคมประเทศชาติต่อไปได้ เมื่อเป็นเช่นนั้นแล้ว
ในทางพุทธศาสนาจะมีวิธีการอย่างไรที่จะพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ของมนุษย์เพื่อให้คนเหล่านั้นมีความ
ฉลาดทางอารมณ์ได้  สามารถรู้อารมณ์ตนเอง และสามารถติดตามความรู้สึกของตัวเองได้ในขณะที่อารมณ์
กำลังบังเกิดขึ้นในตัวเรา 

 

ความฉลาดทางอารมณ์ในทัศนะของนักจิตวิทยา 
 ความฉลาดทางอารมณ์มาจากคำว ่า Emotional  Intelligence  ต่อมาได ้ถ ูกเปล ี ่ยนเพื่อ
เปรียบเทียบความสำคัญกับเชาว์ปัญญา หรือ IQ และให้ง ่ายต่อการจำ คนทั ่วไปจึงเรียกว่า EQ หรือ 
Emotional Quotient ซึ่งนักจิตวิทยาได้ให้ความหมายของความฉลาดทางอารมณ์ไว้ดังนี้  
 Goleman (1998 : 32) ความฉลาดทางอารมณ์  หมายถึง ความสามารถในการตระหนักรู้ถึง
ความรู้สึกของตนเอง และของผู้อื่นเพื่อการสร้างแรงจูงใจในตัวเอง  บริหารจัดการอารมณ์ต่างๆของตนเอง 
และอารมณ์ท่ีเกิดจากความสัมพันธ์ต่างๆได้  



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนกรกฎาคม – สิงหาคม 2564 

375 

 

 Cooper  and Sawaf (1997 : 15-17)ความฉลาดทางอารมณ์  เป็นความสามารถของบุคคลใน
การที่จะรับรู้เข้าใจ  และประยุกต์ใช้พลังงานการรู้จักอารมณ์เป็นรากฐานของพลังงาน ข้อมูล การสร้างสาย
สัมพันธ์เพื่อการโน้มนำผู้อื่น  
 Bar-On ให้ความหมายของความฉลาดทางอารมณ์ ว่าเป็นชุดของความสามารถส่วนตัวด้าน
อารมณ์  และด้านสังคมของบุคคลท่ีส่งผลต่อความสำเร็จของเขาในการต่อสู้กับข้อเรียกร้อง และแรงกดดันจาก
สภาพแวดล้อมท้ังหลายได้เป็นอย่างดี (วีระวัฒน์ ปันนิตามัย, 2542 : 30)  
 กรมสุขภาพจิต ให้ความหมายของความฉลาดทางอารมณ์ว่า ความสามารถทางอารมณ์             
ในการดำเนินชีวิตร่วมกับผู้อื่นอย่างสร้างสรรค์และมีความสุข ประกอบด้วยปัจจัยคุณภาพท่ีสำคัญ 3 ปัจจัย คือ  
1) ความดี  หมายถึง ความสามารถในการควบคุมอารมณ์และความต้องการของตนเอง รู้จักเห็นใจผู้อื่น และมี
ความรับผิดชอบต่อส่วนรวม 2) ความเก่ง  หมายถึง  ความสามารถในการรู้จักตนเอง  สามารถตัดสินใจ
แก้ปัญหา และแสดงออกได้อย่างมีประสิทธิภาพตลอดจนมีสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อื่น  3) ความสุข  หมายถึง  
ความสามารถในการดำรงชีวิตอย่างเป็นสุขมีความภูมิใจในตนเอง  พอใจในชีวิตและมีความสุขสงบทางใจ (กรม
สุขภาพจิต, 2550 : 55) 
 เทิดศักด์ิ  เดชคง ให้ความหมายของความฉลาดทางอารมณ์ว่า  หมายถึงความสามารถในการรู้จัก
เข้าใจตนเอง เข้าใจเห็นใจผู้อื่น มองโลกในด้านดี มีความมุ่งมั่น อดทนรอคอยเพื่อไปถึงจุดหมาย  เมื่อมีปัญหาก็
สามารถแก้ไขลดความขัดแย้งลงไปได้ (เทิดศักดิ์ เดชคง, 2547 : 42) 
 จากความหมายของความฉลาดทางอารมณ์ดังกล่าว สรุปได้ว่า ความฉลาดทางอารมณ์หมายถึง 
ความสามารถส่วนบุคคลในควบคุมอารมณ์ รู้ความต้องการของตนเอง รู้จักเห็นใจผู้อื่น มีความรับผิดชอบต่อ
ส่วนรวม รู้จักตนเอง สามารถตัดสินใจแก้ปัญหาและแสดงออกได้อย่างมีประสิทธิภาพตลอดจนมีสัมพันธภาพท่ี
ดีกับผู้อื่น แสดงออกทางอารมณ์ได้อย่างถูกต้องตรงตามความเป็นจริงดำรงชีวิตอย่างเป็นสุข  มีความภูมิใจใน
ตนเอง  พอใจในชีวิตและมีความสุขสงบทางใจ 
 ลักษณะของผู้มีความฉลาดทางอารมณ์ มีลักษณะดังนี้  
  1. มีความคิดด้านบวก หมายความถึงการท่ีจะคิดจะพูดจะทำหรือมองทุกสิ ่งทุกอย่างไป                      
ในด้านบวกเสมอซึ ่งนักจิตวิทยาสมัยใหม่ได้ค้นพบว่า เด็กท่ีได้ร ับการฝึกฝนให้มีความคิดด้านบวกสูง                     
จากทางบ้านและโรงเรียนจะส่งผลให้เป็นคนที ่มีความฉลาดทางอารมณ์สูงไปด้วย การคิดด้านบวก                     
เช่น เด็ก 2 คนถูกเลี ้ยงมาต่างกันเมื ่อเข้าโรงเรียนอนุบาลในวันแรกเด็กคนหนึ ่งร ้องไห้ลั ่น หดหู่คิดว่า                       
ถูกพ่อแม่ท้ิงแต่เด็กท่ีคิดในแง่บวกจะวิ่งเล่นสนุกสนาน และคิดว่าตนเองได้เพื่อนใหม่มากมาย ผู้มีความคิดด้าน
บวกมักจะมีโอกาสพูดถึงส่ิงดี ๆ ในตนเองอยู่เสมอ มีอารมณ์ดี มีความรู้สึกท่ีดีต่อตนเองและผู้อื่น มองโลกและ
ชีวิตในด้านบวก การไม่คิดในด้านลบทำให้เป็นคนท่ีไม่มีปมเด่นปมด้อย ไม่น้อยเนื้อต่ำใจไม่ขี้อิจฉา อยากให้
ผู้อื่นได้ดี ไม่มีอารมณ์ท่ีแปรปรวนได้ง่าย ๆ  



376 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 4  July - August 2021 

    

  2. มีความอดทน โดยเฉพาะความอดทนด้านจิตใจ รู้จักรอคอยไม่เอาแต่ใจตนเอง มักอยู่                       
ในกลุ ่มเพื่อนหมู่มากอยู่เสมอเพราะการอยู่ในกลุ ่มเพื ่อนหมู่มากจะเป็นการฝึกตนเองให้อดทน รู้จักรอ                  
ทำอะไรรวดเร็วอยู่ เสมอ เพราะไม่ ต้องการให้ผ ู ้อื่นรอนาน เห็นอกเห็นใจผู้อ ื ่นรู้จ ักทำอะไรเพื ่อผู้อื่น                    
หนักแน่นมั่นคงคิดถึงส่วนรวม มีน้ำใจชอบช่วยเหลือผู้อื่น มีความรับผิดชอบในการกระทำของตนเอง มีความ
รับผิดชอบในในชีวิตส่วนตัวและภารกิจท่ีทำ สามารถตัดสินใจด้วยตนเองได้ ทำใหม้ีความภาคภูมิใจในตนเอง  
  3. เป็นแบบอย่างท่ีดีให้กับผู้อื่นและเด็ก ๆ ซึ่งเป็นส่ิงท่ียากท่ีสุดท่ีต้องเริ่มต้นจากการพัฒนาตนเอง
คอยตรวจตราอารมณ์ตนเองตลอดเวลา เช่น ตรวจตราว่าวันนี้มองโลกและชีวิตในแง่บวกหรือไม่ อารมณ์มั่นคง
หรือไม่ มีน้ำใจช่วยเหลือผู้อื่นหรือไม่จะทำอย่างไรจึงจะพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ ของตนเองอยูต่ลอดเวลา 
และเป็นผู้ตระหนักว่าคนรอบข้างโดยเฉพาะเด็กจะซึมซับอารมณ์ของตน จึงต้องแสดงออกในทางบวกอยู่เสมอ 
(วีระวัฒน์ ปันนิตามัย, 2542 : 143) 
 

ความฉลาดทางอารมณ์แนวพุทธ 
 ก่อนที่จะรู้จักกับคำว่า “ความฉลาดทางอารมณ์” ขอกล่าวถึงคำว่า “อารมณ์” เพื่อความเข้าใจ
เบื้องต้นก่อน อารมณ์ ตามความหมายของพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน คือ เครื่องยึดหน่วง ความคิด 
ความรู้สึกที่เปลี่ยนแปลงอยู่เรื่อยๆ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2525 : 902) พระพุทธศาสนา ถือว่าอารมณ์ เป็น
ธรรมชาติท่ีเช่ือมต่อให้เกิดความรู้ แดนก่อความรู้ เรียกว่า อายตนะภายนอก (พาริหายตนะ) 6 ประการ ดังนี้  

1. รูปารมณ์ ได้แก่ รูป มีรูปท่ีชอบใจ และไม่ชอบใจ ส่ิงท่ีเห็น ท่ีชอบใจและไม่น่าชอบใจ 
2. สัททารมณ์ ได้แก่เสียง มีเสียงท่ีชอบใจและไม่น่าชอบใจ 
3. คันธารมณ์ ได้แก่ กล่ิน  มีกล่ินท่ีชอบใจและไม่ชอบใจ 
4. รสารมณ์ ได้แก่ รส มีรสท่ีชอบใจและไม่ชอบใจ 
5. โผฎฐัพพารมณ์ ได้แก่ สัมผัสทางกาย ส่ิงท่ีถูกต้อง มีชอบใจและไม่น่าชอบใจ 

 6. ธรรมารมณ์ ได้แก่อารมณ์ท่ีเกิดกับใจ ส่ิงท่ีนึกคิด มีชอบใจและไม่น่าชอบใจ (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 : 11/305/255) 

7. การรับรู้หรือเช่ือมต่ออารมณ์ภายนอกดังกล่าวนี้ จะต้องอาศัยธรรมชาติท่ีอารมณ์ภายใน เรียกว่า 
อายนะภายใน (อัชฌัตติกายตนะ) 6 ประการคือ 

 1. จักขุ ได้แก่ ตา เมื่อเห็นรูป (รูปารมณ์) ก่อให้เกิดจักขุวิญญาณ  
 2. โสตะ ได้แก่ หู เมื่อได้ยินเสียง (สัททารมณ์) ก่อให้เกิดโสตวิญญาณ 

  3. ฆานะ ได้แก่ จมูก เมื่อได้กล่ิน (คันธารมณ์) ก่อให้เกิด ฆานวิญญาณ 
  4. ชิวหา ได้แก่ ล้ิน (รสารมณ์) ก่อให้เกิด ชิวหาวิญญาณ 
  5. กาย ได้แก่ กาย เมื่อได้สัมผัส (โผฏฐัพพารมณ์) ก่อให้เกิด กายวิญญาณ 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนกรกฎาคม – สิงหาคม 2564 

377 

 

 8. มโน ได้แก่ ใจ เมื่อได้กระทบธรรมารมณ์ ก่อให้เกิด มโนวิญญาณ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

2539 : 11/304/255) 

 อายตนะภายนอกและอายตนะภายในดังกล่าว จะมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กันเสมอ กล่าวคือ มนุษย์
เราจะสามารถรับรู้อายตนะภายนอก ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ได้นั้น ก็ต้องอาศัย
อายตนะภายในคือ ตา หู จมูก ล้ิน กาย และใจ ถ้าบุคคลใดมีความบกพร่องในอย่างใดอย่างหนึ่ง ก็ไม่สามารถ
รับรู้ได้โดยตรง เช่น ตาเป็นตัวรับรู้รูป เรียกว่า เห็น การท่ีตาเราเห็นรูปต่างๆ แล้วนั้น จัดเป็นจักขุวิญญาณ เป็น
ต้น  
  ในทางพุทธศาสนาเช่ือว่าความฉลาดทางอารมณ์ว่าการใช้ปัญญากำกับอารมณ์ท่ีออกมาให้มีเหตุผล 
เป็นการแสดงอารมณ์ความรู้สึกออกมาในแต่ละสถานการณ์ โดยถือว่าอารมณ์หรือความรู้สึกนั้นเป็นพลังให้เกิด
ความประพฤติ ซึ่งถ้าพลังขาดปัญญากำกับก็เป็นพลังบอด ปัญญาจึงเป็นตัวที่จะกำกับชีวิตของเราให้การ
แสดงออกเป็นไปในทางถูกต้องซึ่งถ้าพิจารณาในความหมายนี้ ทั้งความสามารถทางเชาวน์ปัญญาและความ
ฉลาดทางอารมณ์มีความสัมพันธ์เกี ่ยวข้องกัน คือ สภาพจิตนั่นเอง และสภาพจิตก็โยงไปถึงพฤติกรรม
ความสัมพันธ์กับส่ิงแวดล้อม เพราะอารมณ์หรือสภาพจิตนั้นอาศัยพฤติกรรมเป็นช่องทางส่ือสารการแสดงออก 
เมื่ออารมณ์หรือสภาพจิตได้รับการพัฒนาชี้ช่องนำทางขยายขอบเขตและปลดปล่อยด้วยปัญญาให้สื่อสาร
แสดงออกได้ผลดีด้วยพฤติกรรมทางกาย วาจา กน็ับได้ว่าระบบความสัมพนัธ์แห่งพฤติกรรม จิตใจและปัญญา
เข้ามาประสานบรรจบเป็นองค์รวม ซึ่งเมื่อดำเนิน ไปอย่างถูกต้องก็จะอยู่ในภาวะสมดุล ให้เกิดผลดีทั้งแก่
ตนเองและคนอื่นตลอดจนสังคมและส่ิงแวดล้อมท้ังหมด (กรมสุขภาพจิต, 2550 : 55) 
 

พุทธวิธีพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ 
4.1 หลักการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ตามหลักสติปัฏฐาน  

 สติปัฏฐาน เป็นหลักการพัฒนาชีวิตท่ีเน้นการทำงานสัมพันธ์กันระหว่างองค์ประกอบ ด้านอารมณ์
กับ องค์ประกอบด้านปัญญา กล่าวคือ อาตาปี (มีความเพียร) และสติมา (มีสติ) เป็นองค์ประกอบด้านอารมณ์ 
(EQ) ส่วนสัมปชาโน (มีสัมปชัญญะ) เป็นองค์ประกอบด้านปัญญา (IQ) โดยท่ีองค์ประกอบ ท้ังสามนี้จะ
ทำงานสัมพันธ์กันในการกำหนดพิจารณาอารมณ์ คือ กาย เวทนา จิตและธรรม 

 สติปัฏฐานเป ็นหลักการพ ัฒนาช ีว ิต ท่ีเน ้นการทำงานสัมพันธ์ก ันระหว ่างองค์ประกอบ                    
ด้านอารมณ์กับองค์ประกอบด้านปัญญา กล่าว คือ อาตาปี (มีความเพียร) และสติมา (มีสติ) เป็นองค์ประกอบ
ด้านอารมณ์ (EQ) ส่วนสัมปชาโน (มีสัมปชัญญะ) เป็นองค์ประกอบด้านปัญญา (IQ) โดยท่ีองค์ประกอบท้ัง
สามนี้ จะทำงานสัมพันธ์กันในการกำหนดพิจารณาอารมณ์ คือ กาย เวทนา จิตและธรรม สติปัฏฐานสูตร แม้
จะเป็นพระสูตรท่ีเน้นในด้านการเจริญวิปัสสนาก็ตาม แต่ว่าวิธีปฏิบัตินั้นมีท้ังสมถะ และวิปัสสนาพรอ้มเสร็จอยู่
ในตัวปฏิบัติได้ไม่ยาก เพียงเริ่มต้นจากขณิกสมาธิ เป็นวิธีปฏิบัติที่ได้รับความนิยมมาก ถือว่าเป็นวิธีปฏิบัตทีิ่มี



378 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 4  July - August 2021 

    

ทั้งสมถะและวิปัสสนา อยู่ในตัวพร้อมเสร็จ โดยผู้ปฏิบัติอาจเจริญสมถะ (สมาธิ) อันเป็นองค์มรรคจนได้ฌาน
ก่อนแล้ว จึงเจริญวิปัสสนา ตามแนวสติปัฏฐานไปจนถึงท่ีสุดก็ได้หรือจะอาศัยสมาธิเพียงขั้นต้น ๆ เท่าท่ีจำเป็น 
(ขณิกสมาธิ) แล้วจึงเจริญวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐานไปจนถึงท่ีสุดก็ได้ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546 : 
810) 

4.1.1 สาระสำคัญของสติปัฏฐาน 
สติปัฏฐาน มีสาระสำคัญกล่าวโดยสังเขปได้ดังนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 

10/372-405/301-340.) 
1. กายาน ุป ัสสนาสติปัฏฐาน การพ ิจารณากาย หร ือตามด ูรู้ ท ันกาย ค ือ การใช้

สติสัมปชัญญะ (ปัญญา) จดจ่อพิจารณาต่อความเป็นไปของกาย ตามดูกาย(ส่วนย่อย) ในกาย (ส่วนรวม)  มี
ความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌา (ความยินดี) และโทมนัส (ความยินร้าย) ในโลก (ขันธ์) ได้จำแนก
ตามบ่อเกิดแห่งกายได้ดังนี้  

 (1) อานาปานสติ คือไปในท่ี สงัด นั่งขัดสมาธิ ตั ้งสติกำหนดลมหายใจเข้าออกโดย
อาการต่าง ๆ  

 (2) กำหนดอิริยาบถคือเมื่อยืน เดิน นั่ง นอน หรือร่างกายอยู่ในอาการอย่างไร ก็รู้ชัด 
ในอาการท่ีเป็นอยู่นั้น ๆ 

 (3) สัมปชัญญะ คือ สร้างสัมปชัญญะในการกระทำและความเคล่ือนไหวทุกอย่าง เช่น การ
ก้าวเดิน การเหลียวมอง การเหยียดมือเหยียดเท่า การคู่ นุ่งห่มผ้า กิน ดื่ม เค้ียว ถ่ายปัสสาวะ การตื่น การหลับ 
การพูด การนิ่ง เป็นต้น  

 (4) ปฏิกูลมนสิการ คือ พิจารณาร่างกายของตนตั้งแต่ศีรษะจรดปลายเท่า ซึ ่งมี
ส่วนประกอบท่ีไม่สะอาดต่าง ๆ มากมายมารวมอยู่ด้วยกัน  

 (5) ธาตุมนสิการคือ พิจารณาร่างกายของตนโดยให้เห็นแยกประเภทเป็นธาตุ 4 แต่ละ
อย่าง ๆ  

 (6) นวสีวถิกา คือ มองเห็นศพที่อยู่ในสภาพต่าง ๆ กัน โดยระยะเวลา 9 ระยะต้ังแต่
ตายใหม่ ๆ ไปจนถึงกระดูกผุแล้วแต่ในละกรณีน ั ้นให ้ย ้อนมานึกถึงร ่างกายของตนว่าจะต้องเป็น                     
เช่นนั้นเหมือนกัน 

2 . เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตามดูรู้ท ันเวทนา คือ การใช้สติจดจ่อพิจารณา                    
ต่อความเป็นไปของเวทนา คือเมื่อเกิดความรู้สึกสุขก็ดี ทุกข์ก็ดี เฉยๆก็ดี ทั้งท่ีเป็นชนิดสามิส (เจือด้วยอามิส
เครื่องล่อ เช่น กามสุข) และนิรามิส (ไม่เจือด้วยอามิส เครื่องล่อ เช่น สุขที่อิงเนกขัมมะ) ก็ชัดตามท่ีเป็นอยู่
ขณะนั้น ๆ  



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนกรกฎาคม – สิงหาคม 2564 

379 

 

3. จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตามดูรู้ทันจิต คือ การใช้สติจดจ่อพิจารณาต่อความเป็นไป
ของจิต รู้ว่าจิตของตนในขณะนั้น ๆ เป็นอย่างไร เช่น มีราคะไม่มีราคะ มีโทสะไม่มีโทสะ มีโมหะ ไม่มีโมหะ
ฟุ้งซ่าน เป็นสมาธิหลุดพ้นยังไม่หลุดพ้น ฯลฯ ก็รู้ชัดตามท่ีเป็นอยู่ขณะนั้น ๆ  

4. ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตามดูรู้ทันธรรม คือ การใช้สติจดจ่อพิจารณาต่อความ
เป็นไปของธรรม คือ  

(1) นิวรณ์ คือรู้ชัดขณะนั้นว่านิวรณ์ 5 อันได้แก่ กามฉันทะ พยาบาท ถีนมิทธะ (ความ
หดหูง่วงเหงา) อุทธัจจกุกกุจจะ(ความฟุ้งซ่านกังวลใจ) วิจิกิจฉา(ความสงสัยแคลงใจ) แต่ละอย่าง มีอยู่ในใจตน
หรือไม่ท่ียังไม่เกิด เกิดได้อย่างไร ท่ีเกิดขึ้นแล้วละเสียได้ อย่างไร ท่ีละได้ แล้วไม่เกิดขึ้นอีก ต่อไปได้อย่างไร ก็รู้
ชัดตามท่ีเป็นอยู่ขณะนั้น ๆ   

 (2) ขันธ์ คือ กำหนดรู้ว่าขันธ์ 5 แต่ละอย่าง คืออะไร เกิดขึ้นได้อย่างไรดับไปได้
อย่างไร  

 (3) อายตนะคือรู้ชัดในอายตนะภายใน อายตนะภายนอก รู้ชัดในสังโยชน์ที่เกิดขึ้น 
เพราะอาศัยอายตนะนั้นๆ รู้ชัดว่าสังโยชน์ที่ยังไม่เกิดเกิดขึ้นได้อย่างไร ท่ีเกิดขึ้นแล้วละเสียได้อย่างไร ที่ละได้
แล้วไม่เกิดขึ้นอีกต่อไปได้อย่างไร ก็รู้ชัดตามท่ีเป็นอยู่ขณะนั้น ๆ   

 (4) โพชฌงค์ คือรู้ชัดในขณะนั้น ๆ ว่า โพชฌงค์ 7 แต่ละอย่าง ๆ มีอยู่ในใจตนหรือไม่
ท่ียังไม่เกิดเกิดขึ้นได้อย่างไร ท่ีเกิดขึ้นแล้วเจริญเต็มบริบูรณ์ได้อย่างไร 

 (5) อริยสัจ คือรู้ชัดอริยสัจ 4 แต่ละอย่าง ๆ ตามความเป็นจริงว่าคืออะไร เป็นอย่างไร  
4.1.2 หลักการปฏิบัติสติปัฏฐานฐาน  
จากข ้ อความด ั งกล ่ าวข ้ า งต ้น จะ เห ็น ไ ด้ ว่ า ส ติป ัฏ ฐาน (รวมสมถะและวิ ป ั สน า )                   

สามารถปฏิบัติได้ทุกเมื ่อทุกเวลาในการดำเนินชีว ิตประจำวัน (อกาลิโก และองค์ธรรมสำคัญที ่ใช้ใน                        
การปฏิบัติสติปัฏฐานนั้นประกอบด้วย อาตาปี (ความเพียร) สติมา(สติ) และสัมปชาโน (สัมปชัญญะ)  

1) อาตาปี มีความเพียร ได้แก่สัมมายามะในองค์มรรค หมายถึงมีความเพียร เผากิเลส เพียร
ระวังละความช่ัว เพียรสร้างความดี เพียรหนุนเร้าจิตไม่ให้ย่อท้อหดหูไ่ม่เปิดช่องให้อกุศลธรรมเกิดขึ้น แต่เป็น
แรงเร่งให้จิตเดินรุดหน้าหนุนให้กุศลธรรมท้ังหลายเกิดข้ึน  

2) สติมา สัมมาสติ ความมีสติระลึกได้อยู่เสมอเป็นตัวกำหนดจับอารมณ์ไว้ทำให้ตามได้ทัน
ทุกขณะ  

3) สัมปชาโน มีสัมปชัญญะ คือความรู้ความเข้าใจตระหนักชัดในส่ิงท่ี สติกำหนดไว้                  
หรือ ความรู้ความเข้าใจตระหนักชัดในส่ิงท่ีกระทำว่ามีความมุ่งหมายอย่างไร เป็นอย่างไร ปฏิบัติต่อมันอย่างไร 
ไม่ใหเ้กิดความหลง หรือความเข้าใจผิดใด ๆ สัมปชาโนจึงจัดเป็นตัวปัญญาท่ีพิจารณาและรู้เท่าทันอารมณ์ท่ีสติ
กำหนดไว้ไม่ให้หลงใหลไปได้ และสัมปชาโนจะต้องมาควบคู่กับสติเสมอ ดังนั้นการฝึกฝนในเรื่องสตินี้จึงเป็น
ส่วนหนึ่งในการพัฒนาปัญญานั่นเอง 



380 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 4  July - August 2021 

    

4.1.3 วิธีการปฏิบัติสติปัฏฐาน 
ดังได้กล่าวแล้วว่าสติปัฏฐานสามารถปฏิบัติได้ทุกเมื่อทุกเวลาในการดำเนินชีวิตประจำวันโดยมี 

“อิริยาปถปัพพะ(อิริยาบถใหญ่-อาการเคลื่อนไหวใหญ่ๆ) ทั้ง 4 คือยืน เดิน นั่ง นอน และสัมปชัญญปัพพะ 
(อิริยาบถย่อย – อาการเคล่ือนไหวย่อย ๆ น้อยๆ) เช่น คู้เหยียดก้มเงย ฯลฯ” ซึ่งพระพุทธองค์ทรงแสดงไว้โดย
ทางวิปัสสนา นำมาเป็นตัวกำหนด ในอิริยาบถใหญ่ท้ัง 4 นั้น ให้นำอิริยาบถนั่ง เรียกว่า นั่งสมาธิและอิริยาบถ
เดิน เรียกว่า เดินจงกรม มาเป็นหลักใหญ่ในการปฏิบัติ ทั้งอิริยาปถปัพพะ และสัมปชัญญปุพพะ หมายถึงว่า 
ให้รู้เท่าทันปัจจุบันในกิริยา ท่าทางและอาการเคลื่อนไหวของกายขณะท่ีกำลังเป็นอยู่ในปัจจุบัน ดังพุทธพจน์
แสดงไว้ในพระไตรปิฎก ดังนี้ “ภิกษุท้ังหลาย อีกอย่างหนึ่ง ภิกษุเมื่อเดินอยู่ก็รู้ชัดว่าเดินอยู่ เมื่อยืนอยู่ก็รู้ชัดว่า
ยืนอยู่เมื ่อนั ่งอยู่ก ็รู้ชัด ว่านั ่งอยู่ เมื ่อนอนอยู่ก็รู ้ชัดว่านอนอยู่ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
10/375/249) 

ในเรื่องวิธีการปฏิบัติสติปัฏฐานนี้ เมื่อมองไปถึงกระบวนการปฏิบัติจะพบว่าองค์ประกอบรว่ม
ในการปฏิบัติจะมีอยู ่2 ฝ่าย คือ ฝ่ายท่ีกระทำและฝ่ายท่ีถูกกระทำ  

- ฝ่ายที่ถูกกระทำ หรือถูกเพ่งพิจารณา ก็คือ สิ่งธรรมดาสามัญท่ีมีอยู่ในตัวคน เช่น ร่างกาย 
การเคล่ือนไหวของร่างกาย ความรู้สึกนึกคิดต่าง ๆ ท่ีกำลังเกิดขึ้นทีเ่ป็นอยู่ขณะปัจจุบันนั้น ๆ 

- ฝ่ายท่ีกระทำ ได้แกตั่วการท่ีคอยกำหนด หรือคอยเพ่งพิจารณาเป็นตัวหลักท่ีสำคัญของสติปัฏ
ฐานได้แก ่สติและสัมปชัญญะ ฉะนั้น วิธีปฏิบัติคือให้สติทำหน้าท่ีเป็นตัวเกาะจับส่ิงท่ีพิจารณา สัมปชัญญะเป็น
ตัวปัญญาทำหน้าท่ี ตระหนักรู้ตามความเป็นจริงในส่ิง หรืออาการท่ีถูกพิจารณานั้น ว่าคืออะไรมีความมุ่งหมาย
อย่างไร เช่น เมื่อกำหนดอาการเคล่ือนไหวของร่างกายขณะ เดินสติจะต้องเกาะจับอยูท่ี่อาการเดินว่า เดินทำไม 
เดินอย่างไร เดินไปไหนและท่ีสำคัญคือ มีสัมปชัญญะรู้ชัดในอาการเดินนั้นๆ ในการกระทำนั้น ๆ คือในอาการ
เคลื่อนไหวของการก้าวเดิน และเข้าใจการกระทำนั้นตามความ เป็นจริง ไม่เอาความรู้สึกเข้าไปปรุงแต่ง ท่ีว่า
สติเป็นตัวเกาะจับ ส่ิงท่ีพิจารณานั้น หมายความว่า การนึกไว้ การคุมจิตไว้กับอารมณ์ คุมจิตไว้กับส่ิงท่ีกำลังทำ 
คุมจิตไว้ในกระแสของการทำกิจ ไม่ใช่เอาสติมากำหนดนึกถึงตัวเองแล้วทำความรู้สึกตัวว่าฉันกำลังทำ ซึ่งจะ
กลายเป็นการสร้างภาพตัวตนขึ้นมา แล้วจิตก็จะไปจดจ่ออยู่กับกับภาพหรือตัวตนนั้นๆ ใหส้ติตามกำหนดอยู่กับ
ส่ิงท่ีกำลังกระทำหรือกำลังเป็นไป (เป็นอยู่กับปัจจุบัน) จนไม่มีโอกาสนึกถึงตัวเองหรือตัวผู้กระทำเลยฝ่ายท่ีทำ
นี้ นอกจากจะประกอบ ด้วยสติสัมปชัญญะอันเป็นตัวหลักท่ีสำคัญของสติปัฏฐานแล้วตัวหลักสำคัญอีกตัวหนึ่ง
คือ อาตาปี (ความเพียร) ซึ่งเป็นตัวขับเคล่ือนเร่งหนุนให้สติสัมปชัญญะทำงานไปด้วยดี 

กล่าวโดยสร ุปในเร ื ่องสติป ัฏฐานได้ว่า สาระสำคัญของสติปัฏฐาน คืออารมณ์ของจิต                   
แบ่งออกเป็น 4 ฐานใหญ่ ๆ ได้แก่ กาย เวทนา จิตธรรม การพิจารณานั ้นให้พิจารณาทั้งอิร ิยาบถใหญ่                      
และอิริยาบถย่อยตามอารมณ์ของจิตซึ่งรวมลงใน 4 ฐานใหญ่ ๆ นั้น ให้เท่าทันกับอารมณ์ปัจจุบันท่ีเข้ามา
กระทบโดยมีหลักการปฏิบัติวิปัสสนา (สติปัฏฐาน) คือ มีสติ มีสัมปชัญญะ มีวิริยะให้รู้เท่าทันความจริง หรือรู้
ตามความเป็นจริงและเป็นอยู่กับปัจจุบัน 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนกรกฎาคม – สิงหาคม 2564 

381 

 

การปฏิบัติสติปัฏฐานนำไปสู่ความฉลาดทางอารมณ์อย่างไร จากท่ีกล่าวมาจะเห็นได้ว่า
สาระสำคัญของหลักการปฏิบัติสติปัฏฐานนี้อยู่ท่ีว่า ให้รู้เห็นตามท่ีมันเป็นในขณะนั้นๆ คือดูเห็น เข้าใจว่าอะไร 
กำลังเป็นไปอย่างไร ปรากฏผลอย่างไร โดยไม่สร้างปฏิกิริยาใด ๆ ขึ้นในใจ ไม่คิด ไม่วิจารณ์ ไม่วินิจฉัยว่าดีช่ัว 
ถูกผิดไม่ใส่ความรู้สึก ความโน้มเอียง อคติความยึดมั่น ว่าถูกใจไม่ถูกใจ ชอบไม่ชอบ เพียงเห็นและเข้าใจตามท่ี
สิ่งนั้น ๆ อาการนั้นๆ เป็นไปและเปลี่ยนแปลงไป ไม่ปรุงแต่งความคิดว่าของเราของเขาตัวเราตัวเขา เช่น ใน
การพิจารณาเวทนา เมื่อขณะนั้นมีทุกข์เกิดขึ้นก็รู้ว่าทุกข์เกิดขึ้น ทุกข์ขึ้นเกิดอย่างไรเปลี่ยนแปลงไปอย่างไร
กำลังจะดับอย่างไร ในการพิจารณาธรรม ก็เช่นกัน เมื่อมีความกังวลใจ กลุ้มใจให้จับเอาความกังวลใจความ
กลุ้มใจนั้นขึ้น มาพิจารณาว่า เกิดขึ้นได้อย่างไรเป็นมาอย่างไร หรือเวลาโกรธพอนึกได้ รู้ตัวว่าโกรธ ความโกรธ
ก็หยุดหายไป ให้จับเอาความโกรธนั้นขึ้นพิจารณาคุณโทษเหตุที่โกรธ และอาการท่ีความโกรธหายไป เป็นต้น 
การปฏิบัติดังกล่าวเหล่านี้ นำไปสู่ความฉลาดทางอารมณ์ซึ่งแยก ออกเป็นด้านต่าง ๆ ได้ดังนี้ 

 1) ด้านจิตใจ การท่ีเรามีสติสัมปชัญญะกำหนดอาการเช่นนี้ เท่ากับว่าจิตของเราเป็นอยู่ขณะ
ปัจจ ุบ ัน เม ื ่อจ ิตเป ็นอยู่ก ับขณะปัจจ ุบ ันย ่อมเป ็นการควบคุมกระแสของการร ับรู้ และความคิด                       
ไว้ให้บริสุทธิ์ ไม่ใส่ความรู้สึกนึกคิดของตนเข้าไป ไม่มีความยึดมั่น ถือมั่น ไม่เปิดโอกาส ให้กิเลส ตัณหา ต่าง ๆ 
เช่น ความโกรธเกิดขึ้นได้เป็นการกำจัดอาสวะเกา และป้องกันอาสวะใหม่ไม่ให้เกิดขึ้น มีสภาพจิตท่ีบริสุทธิ์ 
หรือท่ีศัพท์สมัยใหม่เรียกว่า ความฉลาดทางอารมณ์ (ทางจิต) 

 2) ด้านพฤติกรรม เมื ่อจิตมีสภาพจิตท่ีบริสุทธิ์แล้วย่อมเป็นผู้มีจ ิตอิสระ ไม่หวั ่นไหว                  
ไปตามอารมณ์ต่าง ๆ ที่เข้ามากระทบเหตุเพราะอารมณ์เหล่านั้นถูกใช้เป็นวัตถุในการศึกษาพิจารณาไปหมด 
เมื่อไม่แปรผันไปตามอำนาจอาสวะเท่ากับว่าพฤติกรรมต่าง ๆ นั้นหลุดพ้นจากแรงขับของกิเลสหรือแรงจูงใจไร้
สำนึกต่าง ๆ (unconscious drives, unconscious motivation) เป็นอยู่อย่างท่ีเรียกว่า ไม่อิงอาศัย (ไม่ขึ้น
ต่อตัณหา ทิฏฐิ) ไม่ยึดมั่นส่ิงใดในโลกดังนี้ เมื่อบุคคลได้ศึกษาพัฒนาจิตของตนให้ดีงามขึ้นไปเรื่อย ๆ จนถึงขั้น
ท่ีเรียกว่าจิตอิสระแล้ว เท่ากับเป็นการควบคุมและเปลี่ยนแปลงด้านพฤติกรรม ทางกายไปในตัวคือแสดงออก
ทางกายในทางที่ดีงามเป็นผู้มีศีลพร้อมเสร็จอยู่ในตัว ซึ่งย่อมส่งผลต่อความสัมพันธ์ทางสังคมในทางดีงามไป
ด้วย สังคมย่อมเป็นอยู่อย่างปกติสุขจัดได้ว่าเป็นความฉลาด ทางอารมณ์ด้านดีหรือด้านศีล ที่แสดงออกทาง
กายและความสัมพันธ์กับสังคม 

 3) ด้านปัญญาเมื่อจิตทำงานตามกระบวนการสติปัฏฐานดังกล่าวแล้ว ปัญญาย่อมทำหน้าท่ี
ได้ผลดีเพราะไม่ถูกหันเหไปด้วยความรู้สึก ความเอนเอียง และอคติต่าง ๆ ทำให้ได้รู้เห็นตามท่ีเป็นจริง เรียกว่า
เป็นอยู่ด้วยปัญญาหรือท่ีเรียกว่ามีความฉลาดทางอารมณ์ด้านปัญญา 
 สรุปได้ว่า การปฏิบัติตามหลักสติปัฏฐาน คือ มองเห็นรูปธรรมนามธรรมแต่ละอย่างท่ีเป็น
ส่วนประกอบของกระแสนั้น ๆ กำลังเกิดดับอยู่ตามสภาวะของมัน เมื่อจิตมีความสามารถแยกแยะ วิเคราะห์
ส่วนประกอบต่าง ๆ ในกระแสกระจายออกไปเป็นส่วน ๆ เป็นขณะ ๆ ได้ (สมรรถภาพจิต) มองเห็นอาการท่ีสืบ
ต่อกันเป็นขบวนการย่อมไม่หลงไปยึดเอาสิ่งนั้นเป็นตัวตนของตน สิ่งเหล่านั้นย่อมหมดอำนาจบังคับบัญชา



382 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 4  July - August 2021 

    

บุคคล เมื่อมองเห็นความเป็นไปได้อย่างลึกซึ้งแจ่มชัดเต็มท่ี ก็เป็นภาวะที่เรียกว่า หลุดพ้น การดำเนินจิตจะ
เป็นไปในรูปแบบใหม่เป็นกระแสท่ีบริสุทธิ์โปร่งเบาเป็นอิสระไม่เอนเอียงยึดติด (มีคุณภาพจิต) เกิดบุคลิกภาพ
ใหม่เป็นสภาพจิตที่มีสุขภาพสมบูรณ์ (สุขภาพจิต) เมื่อสุขภาพจิตสมบูรณ์แล้วอวัยวะทุกส่วนในร่างกายย่อม
ปฏิบัติหน้าท่ีได้คล่องตามปกติ ไม่มีโรคภัย (สุขภาพกาย) ซึ่งพระธรรมปิฎก กล่าวว่า ไว้ว่า “การปฏิบัติตาม
หลักสติปัฏฐานเป็นวิธีชำระล้างอาการโรคต่างๆ ท่ีมีในจิตกำจัดส่ิงท่ีเป็นเงื่อนปม เป็นอุปสรรคถ่วงขัดขวางการ
ทำงานของจิตให้หมดไปทำให้ปลอดโปร่งพร้อมท่ีจะดำรงชีวิต อยู่เผชิญและจัดการกับสิ่งทั้งหลายในโลกด้วย
ความเข้มแข็ง และสดช่ืนตลอดไป (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546 : 818) 
 สติปัฏฐานเป็นหลักการพัฒนาชีวิตท่ีมีความสัมพันธ์กับความฉลาดทางอารมณ์ คือ  สติปัฏฐานเป็น
การทำงานสัมพันธ์กันระหว่างองค์ประกอบด้านอารมณ์กับองค์ประกอบด้านปัญญาโดยมีอาตาปี (มีความ
เพียร) และสติมา (มีสติ) เป็นองค์ประกอบด้านอารมณ์  (EQ) ส่วนสัมปชาโน (มีสัมปชัญญะ) เป็นองค์ประกอบ
ด้านปัญญา (IQ) โดยท่ี องค์ประกอบท้ังสามนี้ จะทำงานสัมพันธ์กัน ความมีสติ (EQ) คือระลึกได้อยู่เสมอ คุม
จิตไว้กับอารมณ์ คุมจิต ไว้กับส่ิงท่ีกำลังทำตามได้ทันทุกขณะ ความมีสัมปชัญญะ (IQ) รู้เข้าใจตระหนักชัดใน
ส่ิงท่ีสติกำหนดไว้ ตระหนักรู้เข้าใจตามความเป็นจริงในส่ิงท่ีกระทำ ประกอบกับมีความเพียร (EQ) เป็นแรงเร่ง
ให้จิตเดินรุดหน้าหนุนให้กุศลธรรมทั้งหลายเกิดขึ้น และไม่เปิดช่องให้อกุศลธรรมเกิดขึ้น การพิจารณาเช่นนี้
ย่อมรู้ชัดในอารมณ์ ในการกระทำทุกอย่างของตนว่ากำลังจะกระทำอะไร เพื่ออะไร เกิดผลดีผลเสียอย่างไร ซึ่ง
สอดคล่องสัมพันธ์กันกับแนวคิดเกี่ยวกับความฉลาดทางอารมณ์ท่ีว่าประกอบด้วยองค์ประกอบ 3 ขั้นตอน คือ 
(1) ขั้นการรู้จักภาวะอารมณ์ของตน (2) ขั้นการควบคุมอารมณ์และ (3) ขั้นการใช้ความเฉลียวฉลาดทาง
อารมณ์ การปฏิบัติดังกล่าวทำให้มองเห็นความสัมพันธ์ระหว่างความฉลาดทางอารมณ์กับการปฏิบัติสมาธิว่า 
การปฏิบัติสมาธิมีผลให้เกิดความฉลาดทางอารมณ์ ท่ีแสดงออกในมิติต่าง ๆ ของชีวิต คือความฉลาดทาง
อารมณ์ท่ีแสดงออกทางกาย เช่น แสดงถึงความมีกายท่ีพัฒนาแล้ว เช่น มีสุขภาพดีร่างกายแข็งแรง ไม่มีโรคภัย
ไข้เจ็บ อันจะเป็นประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิต    ทำให้สามารถ ทำกิจการงานต่าง ๆ ได้ผลดี (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2541 : 98) ความฉลาดทางอารมณ์ท่ีแสดงออกทางพฤติกรรม เช่น ในการเกี่ยวข้องกับสังคมเป็น
ผู้มีส่วนร่วมสร้างสรรค์พัฒนาสังคม รู้รักษาและรู้จักสร้างระเบียบวินัยในการอยู่ร่วมกันในสังคม มีความสัมพันธ์ท่ี
ดีงามกับสังคม มีความประพฤติดีงาม มีความสุจริตทางกาย วาจา และการประกอบอาชีพ ไม่ เบียดเบียน 
ช่วยเหลือเกื้อกูลกันเป็นต้น ความฉลาดทางอารมณ์ที่แสดงออก ทางอารมณ์ (จิต) หมายถึงการแสดงออกถึง
ความมีคุณภาพจิต สมรรถภาพจิต และสุขภาพจิตที่ดี การมีคุณภาพจิต เช่น มีคุณธรรม มีเมตตากรุณา มีขันติ
หิริโอตตัปปะ การมีสมรรถภาพจิตที่ดี คือมีจิตท่ีเหมาะแก่การใช้งานได้ดีเป็นจิตที่มีความเพียร มีสติมีสมาธิ
เข้มแข็งมั่นคงคล่องตัว การมีสุขภาพจิตท่ีดี  คือมีความสุข มีความปลอดโปร่งเบิกบานสดช่ืนผ่องใส ในสังคมยิ่งมี
บุคคลท่ีมีความฉลาดทางอารมณ์ ท่ีแสดงออกทางอารมณ์ (จิต) มากเท่าไรก็จะเป็นสังคมท่ีมีแต่ความสุข ย่อมไม่
เกิดปัญหาท้ังส่วนตนและแก่ผู้อื่นในสังคม  
 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนกรกฎาคม – สิงหาคม 2564 

383 

 

สรุป 
 พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับความฉลาดทางอารมณ์และยังก่อให้เกิดความฉลาดทางปัญญาด้วย 
หมายความว่าเมื่อมีอารมณ์ที่ดีย่อมมีปัญญา มีสติคิดในทางสร้างสรรค์และก่อให้เกิดความสุขตามมาโดยไม่สร้าง
ปฏิกิริยาใด ๆ ขึ้นในใจ ไม่คิด ไม่วิจารณ์ มองเห็นรูปธรรม นามธรรมแต่ละอย่างท่ีเป็นส่วนประกอบของกระแสนั้น 
ๆ กำลังเกิดดับอยู่ตามสภาวะ ไม่หลงไปยึดเอาส่ิงนั้นเป็นตัวตนของตนเมื่อมองเห็นความเป็นไปได้อย่างลึกซึ้ง แจ่ม
ชัดเต็มที่ก็เป็นภาวะท่ีเรียกว่า หลุดพ้น การดำเนินจิตจะเป็นไปในรูปแบบใหม่เป็นกระแสท่ีบริสุทธิ์โปร่งเบาเป็น
อิสระไม่เอนเอียงยึดติด การใช้หลักธรรมเป็นการฝึกตนให้มีสติเข้าไปกำกับตามดูรู้ทัน พฤติกรรมทางกาย วาจา
และใจของตนด้วยทำให้การพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์สู่ขั้นสมบูรณ์มากขึ้น มีความคิดสร้างสรรค์ ความ
ตระหนักรู้ตนเอง  การจัดการกับอารมณ์  การจูงใจตนเอง  การเห็นอกเห็นใจ และทักษะทางสังคม 
 

เอกสารอ้างอิง 
กรมสุขภาพจิต. (2550). อีคิว : ความฉลาดทางอารมณ์ (ฉบับปรับปรุง). (พิมพ์ครั้งท่ี 4). นนทบุรี: สำนักพัฒนา

สุขภาพจิต. 
เทิดศักดิ์ เดชคง. (2547). ความฉลาดทางอารมณ์จากทฤษฎีสู่ปฏิบัติ. กรุงเทพมหานคร: Desktop 
เทิดศักดิ์ เดชคง. (2541). มองอเมริกา มาแกปั้ญหาไทย. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม.  
เทิดศักดิ์ เดชคง. (2541). การศึกษาเครื่องมือพัฒนาท่ียังต้องพัฒนา. (พิมพ์ครั้งท่ี 2). กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ

พุทธธรรม 
เทิดศักดิ์ เดชคง. (2546). พุทธธรรม. (พิมพ์ครั ้งที ่ 11). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2525). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร: อักษรเจริญทัศน์ 
วีระว ัฒน์  ปันน ิตาม ัย . (2542) . เชาวน์อารมณ์ EQ : ดัชน ีว ัดความสุข และความสำเร ็จของช ีว ิต.

กรุงเทพมหานคร: เอ็กซเปอรเนทจำกัด  
อุสา สุทธิสาคร. (2544). พัฒนาอีคิวเด็กอย่างไร. (พิมพ์ครั้งท่ี 3). กรุงเทพมหานคร: แปลนพับลิชช่ิง 
Cooper.R.K.&Sawaf.A. ( 1997) . Executive EQ: Emotional Intelligence in leadership and 

organization. New York: Basic books, 

Goleman D. ( 1998) . Emotional Intelligence : why it can  matter than IQ. New York: Basic 

books.  

 
 
 


