
บทวิจารณ์หนังสือ : BOOK REVIEW 

เรื่อง  :  อริยสัจสำหรับคนสมัยใหม ่
 
ผู้เขียน : ท่านพุทธทาสภิกขุ 
ปีที่พิมพ์ : 2554                                                   
สำนักพิมพ์ : สุขภาพใจ 
จำนวนหน้า : 180 หน้า 
 

 
 
 
 

    พระครูอภินันทโสภิต (อภินนฺโท) และ พระครูจิรธรรมธัช 
                                        มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 

 Phrakhru Aphinanthasophit (Aphinantho) and Phrakrujiradhammatach 

           Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nongkhai Campus, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: jacknitikorn2517@gmail.com 
 

********* 
   

บทนำ * 

 หนังสือเรื่อง “อริยสัจสำหรับคนสมัยใหม่” ชุดลัดส้ันถึงธรรม รวบรวมบทบรรยายธรรมของท่าน
พุทธทาสภิกขุ โดยมีวัตถุประสงค์เพื ่อเผยแพร่หลักธรรมคำสอนของท่านให้แผ่ขยายกว้างไกลมากยิ่งขึ้น
 หนังสือเล่มนี้มีขนาดประมาณครึ่งกระดาษ A 4 พิมพ์ครั้งท่ี 1 เมื่อเดือน มีนาคม พ.ศ. 2554 จัดทำ
ขึ้นในวาระครบรอบ 105 ปีชาตกาลของท่านพุทธทาสภิกขุ (2449 – 2554) โดยสำนักพิมพ์สุขภาพใจ  มี
จำนวนท้ังส้ิน 180 หน้า เป็นหนังสือธรรมบรรยายท่ีท่านพุทธทาสภิกขุแสดงแก่คณะชาวต่างประเทศ ระหว่าง
วันที่ 6 – 12 มกราคม 2532 หน้าปกเป็นรูปพระธรรมจักร ซึ่งเป็นสัญลักษณ์กรงล้อแห่งการขับเคลื่อนพระ
ธรรม มุมบนด้านขวาเขียนว่า ชุดลัดส้ันถึงธรรม  ด้านบนตรงกลางเป็นช่ือหนังสือ “อริยสัจสำหรับคนสมัยใหม่” 
เขียนด้วยตัวหนังสือสีขาวบนพื้นปกสีน้ำตาล ส่วนปกหลัง ด้านบนพิมพ์ช่ือหนังสือ ตรงกลางเป็นข้อความพุทธ
พจน์ว่า “ธรรมทั้งหลายมากมายเท่าไรก็มาสรุปอยู่ในอริยสัจเช่นเดียวกับใบไม้ทั้งป่าสรุปอยู่ใบไม้กำมือเดียว 
และข้อความท่ีแสดงเจตนารมณ์ความปรารถนาในการเรียนรู้เรื่องอริยสัจว่า เรียนให้รู้อริยสัจเถิดก็จะเท่ากับรู้
พุทธศาสนาทั้งหมด หลักธรรมทั้งหมดมารวมอยู่ที่อริยสัจ นี่ เรื่องก็จบ รู้อริยสัจก็คือรู้ธรรมทั้งหมดในพุทธ

 
* วันที่รับบทความ: 23 มกราคม 2565; วันแก้ไขบทความ 2 มีนาคม 2565; วันตอบรับบทความ: 7 มีนาคม 2565        
   Received: January 23, 2022; Revised: March 2, 2022; Accepted: March 7, 2022 

 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนเมษายน 2565 

381 

 

ศาสนาที่เป็นประโยชน์อย่างยิ่งที่จะช่วยดับทุกข์ได้จริง” ในเล่มยังประกอบด้วยแผ่น CD-MP3 Original 

Voice เสียงของท่านพุทธทาส 
 จากองค์ประกอบของหนังสือตามท่ีกล่าวมา และข้อความท่ีอยู่ในปกความว่า ”ชีวิตไหนท่ีมีปัญหา 
ชีวิตนั้นต้องการความรู้เรื่องอริยสัจ ปัญหาชีวิตนี้ก็รู้จักกันพอสมควรแล้ว เป็นภาระหนักยุ่งยากไปหมด ก็เต็มไป
ด้วยการต่อสู้ดิ้นรน ไม่มีการพักผ่อน ความรู้เรื่องอริยสัจ จะทำให้เรามีการพักผ่อน แล้วก็มีกำลังสติปัญญา มี
อะไรที่จะต่อสู้ปัญหาแห่งชีวิต” จากข้อความนี้จึงเหมาะมากสำหรับใครสักคนที่กำลังแบกโลกแล้วเดินหา
หนังสือสักเล่มอ่าน  
 โครงสร้างเนื้อหาของหนังสือ อริยสัจสำหรับคนสมัยใหม่ ประกอบด้วย บทนำเรื่อง องค์ธรรมใน
อริยสัจ คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค และบทสรุปอริยสัจ 
 

โครงสร้างของหนังสือ 
 บทนำเรื่อง  คำที่มีความหมายว่า พุทธศาสนา มีหลายคำที่ใช้กัน เช่นคำว่า Buddhism ซึ่งเป็น
ภาษาต่างประเทศ, พุทธศาสนา เป็นคำท่ีคนไทยต้ังขึ้นเอง, ส่วนคำว่า พุทธธรรม เป็นคำท่ีท่านพุทธทาสเสนอ
ว่าถูกต้องท่ีสุดท่ีจะใช้ในการศึกษา แต่ท้ังสามคำพระพุทธเจ้าก็ไม่เคยใช้กับคำสอนของพระองค์ ท่านจะใช้คำว่า
พรหมจรรย์ ซึ่งหมายถึง การประพฤติท่ีประเสริฐ ท่ีเป็นไปเพื่อการดับทุกข์โดยตรง  
 จากคำและความหมายท่ีกล่าวมาข้างต้น จะใช้คำไหนแทนคำว่า “พุทธศาสนา”  ท่านพุทธทาสไม่
สงวนสิทธิ์ในการใช้ แต่ขอให้ใช้ให้มันถูกต้องให้เป็นไปตามธรรมชาติและเป็นไปเพื่อการดับทุกข์ได้จริง ในทัศนะ
ของท่าน ท่านยังยืนยันในการใช้คำว่า พุทธธรรม แม้พระพุทธเจ้าเองยังกล่าวว่า “ฉันเป็นเพียงแต่ผู้ช้ีทาง ท่าน
เป็นผู้ต้องเดินทาง”  คำว่า ทาง มันเป็นธรรมชาติ เป็นวิถีชีวิตใหม่ (New way of life) ในทางพุทธศาสนา
ธรรมชาติเกี่ยวกับ”ธรรม” เพราะ ธรรมะ แปลว่าธรรมชาติ (nature) โดยท่านได้ให้ความหมายของธรรมะ ไว้ 
4 ความหมาย คือ 
 1. ธรรมชาติ (characteristic nature) 

 2. กฎของธรรมชาติ (law of nature) 
 3. หน้าท่ีตามกฎธรรมชาติ  (duty in accordance with the law of nature) 
 4. ผลอันเกิดจากการทำหน้าท่ี (result in accordance with the duty) 

 จากความหมายทั้ง 4 ความหมาย สรุปลงที่ธรรมชาติ เป็นเรื่องที่ทุกคนต้องศึกษาเพื่อให้เข้าใจใน
อริยสัจ เพราะธรรมชาติเป็นความจริงอันประเสริฐ โดยศึกษาจากชีวิต อันประกอบด้วย ร่างกาย เป็นธรรมชาติ  
ระบบท่ีควบคุมร่างกายก็เป็น กฎของธรรมชาติ ร่างกายท่ีต้องปฏิบัติอย่างนั้นอย่างนี้อยู่ตลอดเวลาก็เป็น หน้าท่ี 
แล้วผลท่ีได้รับเป็นสุขหรือทุกข์ ก็เกิดท่ีร่างกาย จึงเป็นท่ีมาว่า จงศึกษาพุทธศาสนาท่ีร่างกาย ซึ่งเป็นร่างกายท่ี

มีชีวิตอยู ่ตายแล้วใช้ไม่ได้ (พุทธทาสภิกขุ, 2554 : 3) 



382 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 3  April 2022 

    

 อริยสัจที่ 1 ความทุกข์  
 ความหมายของคำว่าทุกข์ 
  ท่านพุทธทาส ได้ให้ความหมายของความทุกข์ไว้ 3 ประการ คือ 1) ความทุกข์ หมายถึง เจ็บปวด
หรือทนทรมาน 2) สิ่งที่น่าเกลียดที่สุด 3) ความว่างจากสารประโยชน์ใดๆ ความทุกข์ทั้งสามประการเรียกว่า
ข้าศึก ความทุกข์จึงไม่ได้หมายความว่า Suffering เฉยๆ แต่ให้เข้าใจว่า Suffering จะต้องประกอบไปด้วยทั้ง
สามประการท่ีกล่าวมา จึงจะเรียกว่าทุกข์และเป็นข้าศึก 
 ความทุกข์ มี 4 ลักษณะคือ ความทุกข์ท่ีเป็นของธรรมชาติ ได้แก่ ความเกิด แก่ เจ็บ ตาย เป็นของ
ธรรมชาติ มีตามธรรมชาติ ที่สามารถอยู่เหนือปัญหาได้ แต่หนีจาก ความเกิด แก่ เจ็บ ตาย ไม่ได้ ดั งที่ท่าน
สรุปว่า เราปราศจากข้าศึกที่เกิดตามธรรมชาติ ที ่เกิดโดยธรรมชาติ คือ เกิดแก่เจ็บตาย ความทุกข์ที ่เป็น
อากัปกิริยาอาการของความทุกข์ ซึ่ง ได้แก่ โสกะ ปริเทวะ ทุกขะ โทมนัสสะ อุปายาสะ ความทุกข์เพราะตัณหา 
ได้แก่ พบกับสิ่งที่เราไม่รัก ต้องพลัดพรากจากสิ่งที่เรารัก ปรารถนาสิ่งใดไม่ได้สิ่งนั้น จึงทุกข์มูลเหตุของความ
ทุกข์คือตัณหา และสุดท้ายเป็นที่สรุปรวมแห่งความทุกข์คืออุปาทานในขันธ์ท้ัง 5 เป็นทุกข์  โดยขันธ์ทั้ง 5 แบ่ง
ออกเป็น 2 ส่วน คือ  
 ส่วนที่เป็นรูปธรรม ได้แก่ รูปขันธ์ คือส่วนที่ประกอบกันเข้าของระบบประสาท และอวัยวะ ตา หู 
จมูก ล้ิน กาย รวมเป็นท่ีต้ังแห่งชีวิต หรือท่ีต้ังแห่งความทุกข์  
 ส่วนท่ีเป็นนามธรรม ได้แก่   
 เวทนาขันธ์ คือส่วนที ่เป็นความรู้สึกทางด้านจิตใจ ที ่เกิดจากการกระทบหรือการปรุงแต่ง 
ประกอบด้วยความรู้สึกเป็นสุข เรียกว่า สุขเวทนา ความรู้สึกเป็นทุกข์ เรียกว่า ทุกขเวทนา ความรู้สึกไม่สุขไม่
ทุกข์ เรียกว่า อทุกขมสุขเวทนา      
 สัญญาขันธ์ หมายถึง การจำได้หมายรู้ในอารมณ์ โดยมีมูลเหตุมาจากเวทนา ซึ่งถูกปรุ่งแต่งจากจิต
อันทำหน้าท่ีด้วยอวิชชา 
 สังขารขันธ์  หมายถึง การปรุงแต่ง โดยเฉพาะการปรุงแต่งแห่งความคิด ท่านแบ่งความหมายของ
สังขารได้ 3 ประการ คือ ผู้ปรุงแต่ง ผู้ถูกปรุงแต่ง และการปรุงแต่ง โดยเล็งไปท่ีตัวความคิดปรุงแต่งเป็นสำคัญ 
สังขารจึงไม่ได้หมายถึงเพียงร่างกายแต่หมายความรวมถึงจุดต้ังต้นของความเกิดข้ึนหรือความเป็นไป 
 วิญญาณขันธ์ หมายถึง ส่วนของจิตท่ีทำหน้าท่ีในการรับรู้อารมณ์ท้ังหลายจากการปรุงแต่งด้วย
อวิชชา ทางตา ทางหู  ทางจมูก ทางล้ิน ทางกาย ทางใจ ตามเหตุตามปัจจัย  
 สรุปเรื่องความทุกขอริยสัจ เป็นทุกข์เพราะอุปาทาน ให้รู้จักอุปาทาน รู้จักขันธ์ 5 แล้วให้รู้จักเอา
อุปาทานออกเสียจากขันธ์ 5 โดยการอานาปานสติ 
 อริยสัจที่ 2  สมุทัย : เหตุให้เกิดทุกข ์  
 ท่านได้พูดถึงอริยสัจท่ี 2 ในเบ้ืองต้นท่านได้เสนอเค้าโครงของอริยสัจ ซึ่งประกอบด้วย อริยสัจท่ี 1 
บอกให้รู้ว่าความทุกข์คืออะไร (what is it) อริยสัจที่ 2 บอกให้รู้ว่าความทุกข์นั้นมาจากไหน (From what) 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนเมษายน 2565 

383 

 

อริยสัจท่ี 3 บอกให้รู้ว่าความทุกข์นั้นเพื่อประโยชน์อะไร (For what) อริยสัจท่ี 4 บอกให้รู้ว่าความทุกข์จะดับ
โดยวิธีใด โดยให้มองง่ายๆ ในลักษณะ Bird-eye view จากนั้นท่านได้อธิบายในประเด็นต่างๆ ดังนี้ 
 ความหมายของคำว่าสมุทัย ในภาษาบาลีเรียกว่าสมุทยสัจ หรือ สมุทยอริยสัจ ท่านให้ความสำคัญ
ในการศึกษาคำว่าสมุทัยให้ถูกต้อง โดยท่านได้นำเสนอรายละเอียดท่ีเกี่ยวข้องดังนี้ 
 สมุทัยกับเหตุและปัจจัยต่างกันอย่างไร สมุทัยกับเหตุมีความหมายเดียวกัน ส่วนปัจจัยท่านได้
นำเสนอเพื่อให้เห็นความแตกต่างว่า ถ้ามันเนื่องด้วยเหตุสิ่งเดียวกันเรียกว่า เหตุ ถ้าเนื่องด้วยเหตุหลายส่ิง
หลายอย่างจะเรียกว่าปัจจัย  หลักสำคัญในพุทธศาสนาถือว่าส่ิงท้ังปวงนี้มันมีเหตุแล้วมันก็ต้องเป็นไปตามเหตุ
สิ ่งที ่พ ุทธเจ้าสอนว่า cause โดยตรงว่า มันถูกหรือผิดตามกฎของปฏิจจสมุปบาท ถ้ามันผิดตามกฎ
ของปฏิจจสมุปบาท มันก็เป็นทุกข์ ถ้ามันถูกต้องตามกฏของปฏิจจสมุปบาท มันก็ไม่ต้องเป็นทุกข์ ทุกขสมุทัย
มันอยู่ท่ีนี่ตามหลักของอริยสัจคือ เหตุปัจจัยท่ีมันเนื่องอยู่กับความทุกข์นั่นเอง  มันอยู่ท่ีนี่ กำลังมีอยู่ท่ีนี้ จึงระบุ
ไปยังกิเลส ท้ังหลาย เช่น อวิชชา เช่นตัณหา ซึ่งเป็นเหตุปัจจัยของความทุกข์โดยตรง 
 เหตุของความทุกข์ที่เป็นปรมัตถสัจ เป็นการบรรยายธรรมในวันที่สาม ที่ท่านนำเสนอในเรื่องเหตุ
ของความทุกข์ในอริยสัจก็คือตัณหา แต่ถ้าเป็นเรื่องของปฏิจจสมุปบาท เหตุของความทุกข์คืออวิชชา ซึ่งท่านได้
แสดงมุมมองว่า ไม่ว่าทุกข์ในอริยสัจ หรือในปฏิจจสมุปบาท ท้ังสองอย่างก็มาจากการอุปาทานในขันธ์ท้ัง 5 จึง
พูดได้ว่านอกจากทุกข์มาจากการอุปาทานในขันธ์ทั้ง 5 แล้วยังพูดได้อีกว่าทุกข์มาจากการปรุงแต่งของสงัขาร 
ทุกข์มาจากตัณหา ท้ังสามส่ิงเป็นทุกข์มีเหตุโดยตรง สรุปให้ส้ันลงเหลือส่ิงเดียวก็ใช้คำว่า ตัณหาเป็นเหตุให้เกิด
ความทุกข ์
 ลักษณะของตัณหา ท่านได้นำเสนอว่าในพระบาลีเกี่ยวกับทุกขอริยสัจ พระพุทธเจ้าแสดงลักษณะ
ของตัณหาว่า ตัณหา โปโนพภวิกา นันทิราคสหคตา ตัตรตัตราภินันทินี  3 ความหมาย  

1. ทำให้เกิดภพ  โปโนพภวิกา ภพเกิดจากอำนาจของตัณหา มีตัณหาอย่างไรก็เกิดภพอย่างนั้น 
2. ประกอบด้วนราคะ นันทิราคสหคตา เมื่อไรอยู่ด้วยความกำหนัดยินดี เพลิดเพลินพอใจในส่ิงใด 

เมื่อนั้นเรียกว่าตัณหา ท่านได้เปรียบราคะท่ีติดแน่นเหมือนดังสีย้อมผ้า 
3. เท่ียวเพลินพอใจในทุกส่ิง  ตัตรตัตราภินันทินี ส่ิงนั้นส่ิงนี้ว่าทุกๆ คู่ ทุกๆ แห่งมันเป็นตัณหา 

 ตัณหามี 3 ประเภท มันต้องการได้สิ่งที ่มันชอบ คือ กามตัณหา ท่านได้นำเสนอว่า กามตัณหา 
ไม่ได้หมายความว่าความต้องการทางกามารมณ์อย่างเดียว แต่ให้รวมถึงความต้องการ ความพอใจ พอใจท่ีสุด
ทาง ตา หู จมูก ล้ิน กายและใจด้วย  มันอยากจะเป็นอย่างท่ีมันต้องการจะเป็นคือ ภวตัณหา มันอยากท่ีจะไม่
เป็นอยากจะไม่มี คือ วิภวตัณหา ความไม่อยากอะไรเลย หรือไม่พอใจอะไรเลย ก็ยังมีความอยากอยู่คือมีความ
อยากตายก็เรียกว่า วิภวตัณหา 
 สรุป ความต้องการด้วยอำนาจของอวิชชานี้เรียกว่าตัณหา แล้วก็เป็นทุกขสมุทัย ทำให้เกิดความ
ทุกข์ หรือทุกขสมุทยอริยสัจ คือความต้องการด้วยอวิชาท่ีเรียกว่าตัณหา ตัณหาเป็นเหตุให้เกิดทุกข์  
 



384 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 3  April 2022 

    

 อริยสัจที่ 3  นิโรธ : ความดับทุกข ์  
 นิโรธเป็นธาตุชนิดหนึ่ง สิ่งที่เรียกว่า ธาตุ (element) ในขอบเขตของธรรมทั้งหลาย แบ่งเป็น 3 
ธาตุ คือ รูปธาตุ ธาตุที่มีรูป, อรูปธาตุ ธาตุที่ไม่มีรูป, นิโรธธาตุ เป็นที่ดับแห่งรูปและอรูปธาตุ ซึ่งความทุกข์ก็
รวมอยู่ในรูปและอรูป มีนิโรธธาตุ เป็นท่ีดับแห่งรูปและอรูป นิโรธธาตุเป็นธาตุตามธรรมชาติ แม้นิพพานก็เป็น
ธาตุแห่งผลที ่รวมอยู ่ในนิโรธธาตุ ซึ ่งแปลว่าเย็น coolness หรือ cooling นิโรธธาตุ หมายถึงธาตุแห่ง 
quenching (quench) ลงไป หลังจาก quenching มันก็มี cooling : coolness นี้คือ ความหมายของธาตุ
ทางธรรม ซึ่งไม่ได้หมายถึงธาตุทางฟิสิกส์ 
 ตัวความทุกข์ก็ดี ตัวเหตุของความทุกข์ก็ดี เข้ามาถูกกันเข้ากับนิโรธธาตุ มันก็ดับไป ความทุกข์เข้า
มาความทุกข์ก็ดับลง เหตุเข้ามาเช่น อวิชชา ตัณหา อุปาทาน สังขาร ก็ดับไป แล้วมันก็เหลือนิพพาน ซึ่งเป็นผล 
ความเย็น ความไม่มีทุกข์ ความไม่มีปัญหา จนทำให้เกิดผลต่อเนื่องถึงธรรมที่มันเป็น synonym (ไวพจน์) ซึ่ง
แทนกันได้ เรียกว่าเมื่อมัน quench แล้ว มันมีอาการของ emancipation (หลุดพ้น)  liberating (ปลดปล่อย
เป็นอิสระ) นั้นอีกที อันนี้มีคำเรียกว่า วิมุตติ หลุดพ้นออกไป ก็รวมอยู่ในนิโรธธาตุ ในบางช่วงเวลาจิตสัมผัส
นิโรธได้ นั่นคือช่วงเวลาท่ีจิตใจของเรารู้สึกสบายท่ีสุด ว่างท่ีสุด เป็นเวลาท่ีเราไม่ต้องการอะไร เรามักจะพูดว่า 
beyond positive and negative คือมันมีอยู่ มันอยู่กับนิโรธธาตุ แต่เราไม่รู้ตัวหรือรู้สึก คำว่า นิโรธอริยสัจจึง
หมายถึงความดับแห่งความต้องการด้วยอวิชชา 
 ลักษณะของนิโรธ คือ ดับไม่เหลือแห่งราคะเช่นเดียวกันกับตัณหาไม่มีเหลือ สลัดคืน และตัดอาลัย 
การดับของนิโรธก็ให้ดับท่ีต้นเหตุ เป็นวิธีท่ีใช้ได้กับทุกปัญหา 
 ผลของนิโรธ คือ นิพพาน แปลว่าเย็น  ซึ่งมีหลายระดับ ถ้าเย็นมากถึงที่สุดก็เรียกว่านิพพาน เย็น
อย่างคนธรรมดาสามัญท่ีจะมีได้ ก็เรียก นิพพุติ คือ ชีวิตเย็น  
 สอุปาทิเสสนิพพาน คือนิพพานที่ยังมีความรู้สึกเป็น positive หรือ negative ความรู้สึกนี้ไม่
อาจจะทำให้เกิดกิเลสได้ กิเลสส้ินไปหมดแล้ว ไม่อาจปรุงแต่งให้เกิดอัตตาตัวตนได้ อย่างนี้ก็เป็นนิพพาน 
 อนุปาทิเสสนิพาน นิพพานที่หมดความรู้สึกในการเป็น positive หรือ negative ซึ่งท่านได้เรียก
นิพพานเช่นนี้ว่า ชีวิตใหม่ ว่า beyond the word หรือ โลกุตตระ คือ ชีวิตท่ีอยู่เหนือโลก 
 ลักษณะการเกิดของนิโรธะเกิดได้ทั้งโดยบังเอิญ โดยบังคับ และโดยที่กิเลสมันหมดแล้ว จึงเป็นนิ
โรธะท่ีสมบูรณ์ เป็นนิโรธะของพระอรหันต์ การจะทำให้เกิดนิโรธทั้ง 3 ชนิด คือ การอานาปานสติ  วิธีการของ
อานาปานสติช่วยให้เกิดการดับตัณหาหรือดับทุกข์ 
 ไวพจน์ของนิโรธ ท่านได้เสนอเพิ่มเติมเพื่อความเข้าใจ ได้แก่คำว่า ระงับสังขารในทุกๆ ความหมาย 
: สัพพสังขารสมโถ, โยนของหนักท้ิงให้หมด : สัพพูปธิปฏินัสสัคโค ของหนักคือเบญจขันธ์ท่ีอุปาทาน ทำตัณหา
ให้ส้ิน : ตัณหักขโย ไม่มีกิเลสย้อมใจ:วิราโค วิราคะ หมายถึงของย้อมจิต ต้องทำสีให้ละลาย ให้สีจางไปหมด ไม่
มีสีเหลือ เรียกว่าวิราคะ ดับราคาท่ีเป็นเหมือนกับสีย้อมผ้า จิตเย็น:นิพพานัง หมายถึงดับ หรือเย็น ไม่มีอะไรท่ี
ทำให้เจ็บปวด ท่านยังว่าเป็นคำที่ไพเราะที่สุด โดยท่านได้อ่านเป็นภาษาบาลีให้ชาวต่างชาติฟังดังนี้ “สัพพ



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนเมษายน 2565 

385 

 

สังขารสมโถ สัพพูปธิปฏินัสสัคโค ตัณหักขโย วิราโค นิโรโธ นิพพานัง” แล้วให้เอาธรรมท้ัง 6 นี้ มากำหนดไว้ใน
ใจเรียกว่า ธรรมสมาธิ ท่านยังยืนยันว่าการทำอานาปานสติหมวดสุดท้ายคือการธรรมสมาธิ คือเอาพระนิพพาน
เป็นอารมณ์ของสมาธิ สมาธิที่ถูกต้องต้องมีพระนิพพานเป็นอารมณ์ 
 นอกจากนี้ท่านยังได้แนะนำอุบายในการดับตัณหา ท่ีเป็นเคล็ดลับของท่านคือดับตัณหาด้วยตัณหา 
หรือเรียกว่าเกลือจ้ิมเกลือ หรือ หนามยอกเอาหนามบ่ง 
 สรุป ในความทุกข์มีความดับทุกข์ ดังอุปมาที่ว่าเราจะเห็นควันไฟที่ไหน ถ้าไม่เห็นที่ไฟ จะเห็น
ความดับไฟท่ีไหน ถ้าไม่ใช่ท่ีไฟ  ดังนั้น เราจะดับทุกข์ได้ ก็ต่อเมื่อเราเห็นทุกข์ ท่านได้กล่าวขอบคุณความทุกข์
ท่ีทำให้รู้เรื่องทุกข์ ทำให้เราฉลาด ท่ีทำให้เกิดพระพุทธเจ้า  
 อริยสัจท่ี 4 มรรค : ทางให้ถึงความดับทุกข์  
 มีช่ือเรียกว่า ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา แต่เรียกส้ันว่า มรรค ท่านได้อธิบายคำท่ีประกอบกันเข้าเป็น
ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา ดังนี้ 
 ทุกข์ แม้ท่านจะได้อธิบายตั้งแต่แรกโดยละเอียด แต่ท่านก็ยังอธิบายซ้ำอีกครั้ง ปัญหาหรือความ
ทุกข์ว่า มันคืออะไร คือสิ่งที่ไม่พึงปรารถนาทั้งหมด มันมาจากอะไร มาจากตัญหา คืออุปทานในในขันธ์ทั้ง 5  
และมันเพื่อประโยชน์อะไร ซึ่งวันนี้ท่านจะได้พูดถึงหัวข้อท่ีว่า มันโดยวิธีใด 
 ปฏิปทา หมายถึง การเดินทาง เป็นความหนึ่งสำหรับคนธรรมดาสามัญ หมายถึง การปฏิบัติ 
สำหรับผู้ท่ีอยู่วัดปฏิบัติธรรม คามินี หมายถึง เป็นเครื่องให้ถึงเป็น instrument คามินี+ปฏิปทา=การปฏิบัติท่ี
เป็นเครื่องให้ถึง การปฏิบัติในทางพุทธศาสนาจะต้องอยู่ตรงกลาง ไม่สุดโต่งไปข้างใดข้างหนึ่ง ไม่ใช่ มีอัตตา 
ไม่ใช่นิรัตตา แต่เป็นอนัตตา นี่คือ มัชฌิมาปฏิปทา หรือ middle way  
 ชีวิตคือการเดินทาง วิวัฒนาการคือเส้นทางที่สรรพสัตว์ทั้งหลายต้องเดิน เพียงแต่จะเดินถูกหรือ
เดินผิดทางเท่านั้น ถ้าเดินทางผิดก็เสียเวลาของชีวิตเปล่าประโยชน์ เพราะฉะนั้นต้องเดินให้ถูกทางเท่านั้น ชีวิต
ถึงจะอยู่โดยไม่เสียเวลา ท่ีสุดของเส้นทางท่ีจะต้องเดินคือเดินไปให้ถึงการดับทุกข์คือการเอาอุปาทานออกเสีย
จากขันธ์ 5 เดินออกจากความเป็นคู่ ต้องมีชีวิตอยู่เหนือความเป็นคู่ คือ อยู่เหนือสุขเหนือทุกข์ อยู่เหนือดีเหนือ
ช่ัว ปลายทางของทุกศาสนาคือหมดปัญหาและความทุกข์ 
 ทางเดินในทางพุทธศาสนาคือ อัฏฐังคิกมรรคแปลว่ามรรคมีองค์แปด ได้แก่  สัมมาทิฏฐิ คือ การ
เห็นชอบ (Right View) สัมมาสังกัปปะ คือ การดำริชอบ (Right Thought)สัมมาวาจา คือ การเจรจาชอบ 
(Right Speech) สัมมากัมมันตะคือ การประพฤติชอบ (Right Action) สัมมาอาชีวะ คือ การเลี้ยงชีพชอบ 
(Right : Lifelihood) สัมมาวายามะ คือ การเพียรชอบ (Right Effort)  สัมมาสติ คือ การตั ้งสติชอบ 
(Right Mindfulness)  สัมมาสมาธิ คือ การตั้งมั่นชอบ (Right Concentration) ท้ัง 8 ประการ สำคัญตรงท่ี 
ต้องเดินทางให้ถูกต้องคือ right ถูกต้องต่อนิพพาน คือ อยู่เหนือปัญหา ความถูกต้อง ต้องเป็นไปเพื่อ ความ
วิเวก ความจางคลาย ความดับเย็น การปลงของหนัก ท้ังส่ีอย่างนี้สรุปว่า เป็นไปเพื่อความเป็นอิสรภาพ ไม่เพิ่ม
ความทุกข์ มีความเย็นๆท้ิงของหนัก ท้ังส่ีอย่างคือหลักของสัมมา อันประกอบไปด้วยบริวารท้ัง 7 มีสัมมาสมาธิ 



386 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 3  April 2022 

    

เป็นตัวหลัก เรียกว่าอริยสัมมาสมาธิ จะขาดส่วนใดส่วนหนึ่งไม่ได้ การที่จะตัดอุปาทานออกมาเสียจากขันธ์ 5 
จะต้องมีสัมมาสมาธิเป็นตัวหลักและมีสัมมาทิฏฐิเป็นตัวรองรวมกันเข้าทำหน้าท่ี อย่างถูกต้อง มีความพากเพียร
มากพอ มีสติมากพอ สมาธิจึงจะตัดอุปาทานได้นั ่นคือเอาปัญญาเป็นความคม สมาธิเป็นน้ำหนัก เรียกว่า 
อนันตริยสมาธิ คือ สมาธิที่ติดแน่นกับปัญญา แต่ก็ขาดเสียไม่ได้คือ ศีล  
 สรุป ความว่า อริยมรรค (Noble path) คือ  ทางเดินทางชีวิต (Path of the life) เสร็จแล้วต้องมี 
(ชีวิตใหม่ท่ีอยู่เหนือปัญหา) new life beyond any problem  
 สรุปอริยสัจ  
 ท่านสรุปความทั้งหมดของเรื ่องอริยสัจได้ดังนี ้ว่า อริยมรรคต้องเพื่อการกำจัดข้าศึกคือกิเลส 
อริยสัจที่แท้ต้องศึกษาที่ตัวเราเองดังบัญญัติไว้ว่า ความทุกข์ก็ดี เหตุให้เกิดความทุกข์ก็ดี ความดับสนิทแห่ง
ความทุกข์ก็ดี ทางถึงความดับสนิทแห่งความทุกข์ก็ดี  พระพุทธเจ้าบัญญัติไว้ว่า มีอยู่ในร่างกายยาวเพียง
ประมาณวาหนึ่งเท่านั้น ร่างกายท่ีมีชีวิตเป็นๆอยู่ จะพบอริยสัจท้ัง 4 นั่นก็หมาย ความว่า เราต้องพึ่งตัวเองคือ
ได้พึ่งธรรมะ อริยสัจท่ีเป็นรวมคำสอนท่ีจำเป็นท้ังหมด ดังท่ีพระพุทธเจ้าตรัสว่า ความรู้ท้ังหมดท่ีได้ตรัสรู้เท่ากับ
ใบไม้หมดทั้งป่า ที่เอามาสอนท่านทั้งหลายเท่ากับใบไม้กำมือเดียว นั่นคืออริยสัจ อริยสัจจึงมีความจำเป็น
สำหรับทุกคน เพราะท่ีใดมีความทุกข์ ท่ีนั้นต้องมีการศึกษาอริยสัจ ผู้ใดมีความทุกข์ ผู้นั้นตองศึกษาอริยสัจ 
 

บทวิจารณ์ 
 1) จุดเด่น 
 1.1 ช่ือเรื่อง รูปแบบและองค์ประกอบของหนังสือ มีความลงตัวและสอดคล้องกับเรื่องราวที่ส่ือสาร 
ไม่ว่าจะเป็นหลักธรรมที่ชื่อว่าอริยสัจและรูปธรรมจักร นอกจากหลักธรรม (อริยสัจ) ที่เป็นชื่อหลัก ผู้อ่านขอ
เรียกว่าช่ือรอง (คนสมัยใหม่) ก็เป็นช่ือเรื่องท่ีน่าสนใจ ใช้ภาษาในการต้ังช่ือเรื่องเป็นภาษาแบบการโฆษณามา
ใช้ เพื่อเร้าความสนใจให้ต้องหยุดมองและเข้าไปอ่าน เพราะถ้าเดินผ่าน ก็ต้องเป็นคนไม่ทันสมัย ต้องเป็นคน
โบราณแน่ๆ ที่ต้องหยุดและหยิบหนังสือเล่มนี้ขึ้นมา และสิ่งที่ยืนยันว่ามันน่าจะใช่จริงๆ ก็คือการใช้สื่อท่ี
ทันสมัย แผ่น CD-MP3 Original Voice เสียงของท่านพุทธทาส ซึ ่งออกแบบในการเก็บ CD-MP3 

Original Voice ได้อย่างลงตัวและมีคุ้มค่านั่นเอง ซึ่งถ้าพูดถึงหนังสือธรรมก็นึกถึงหนังสือใบลานที่เก็บไว้ใน
กระบอกไม้ไผ่ หรือไม่ก็พระไตรปิฎก  แต่หนังสือเล่มนี้นอกจากชื่อเรื่องน่าสนใจแล้ว ยังตอบโจทย์เข้าใจและ
รู้ทันคนสมัยใหม่ท่ีชอบอ้างว่า ไม่มีเวลาในการอ่านหนังสือธรรม การฟังธรรม หรือไปวัดทำบุญ เพราะไม่ว่าคุณ
จะอยู่ตรงไหน ทำอะไร ก็สามารถท่ีจะอ่าน จะฟังได้จากแผ่น CD-MP3 Original Voice นอกจากนี้ ช่ือเรื่อง
ยังบอกเจตนาหรือวัตถุประสงค์คือธรรมะเพื่อคนสมัย นอกจากนี้ ผู้อ่านยังมองเห็นประโยชน์จากสภาพปัญหา
ในปัจจุบันของคนสมัยใหม่ในทันที ดังข้อความท่ีอยู่ในปกว่า “ชีวิตไหนท่ีมีปัญหา ชีวิตนั้นต้องการความรู้เรื่อง
อริยสัจ ปัญหาชีวิตนี้ก็รู้จักกันพอสมควรแล้ว เป็นภาระหนักยุ่งยากไปหมด ก็เป็นชีวิตท่ีเต็มไปด้วยการต่อสู้ด้ิน



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนเมษายน 2565 

387 

 

รน ไม่มีการพักผ่อน ความรู้เรื่องอริยสัจ จะทำให้เรามีการพักผ่อน แล้วก็มีกำลังสติปัญญา มีอะไรที่จะต่อสู้
ปัญหาแห่งชีวิต” 
 1.2 หลักธรรม คือ เป็นการบรรยายหลักธรรมทั ้งหลายท่ีรวมลงอยู ่ในอริยสัจดังความว่า 
“หลักธรรมเรื ่องอริยสัจ 4 นี้เป็นหลักธรรมอันสำคัญยิ่งในทางพระพุทธศาสนา เป็นที่รวมของหลักธรรม
ทั้งหลายทั้ง 84,000 พระธรรมขันธ์เพราะเหตุที่ว่าหลักธรรมทั้ง 84,000 พระธรรมขันธ์นี้ ย่อมเป็นไปเพื่อ
ความรู้แจ้งในความทุกข์ท่ีแท้ในทางพระพุทธศาสนา (ทุกข์) ย่อมเป็นไปเพื่อความรู้แจ้งของเหตุแห่งความทุกข์ท่ี
แท้ในทางพระพุทธศาสนา (สมุทัย) ย่อมเป็นไปเพื่อความดับไม่เหลือของความทุกข์ท่ีแท้ในทางพระพุทธศาสนา 
(นิโรธ) ย่อมแสดงให้เห็นถึงหนทางปฏิบัติเพื่อความดับไม่เหลือของความทุกข์บรรลุมรรคผลนิพพานหลุดพ้น
จากวัฎสงสารการเวียนว่ายตายเกิด (มรรค) เพื่อให้ผู้อ่านสมัยใหม่ เข้าใจและเห็นคุณค่าทางศาสนาโดยแท้จริง  
 1.3 ภาษาท่ีใช้ในการบรรยายโดยการให้ความหมาย อธิบาย แปลคำท่ีเป็นภาษาธรรมเป็นภาษาคน 
ที่ท่านพุทธทาสภิกขุในการใช้ภาษาเผยแผ่พระพุทธศาสนาว่า เวลาพูดกับชาวบ้านให้พูดภาษาคน เวลาอยู่กับ
ปัญญาชนให้พูดภาษาธรรม ท่านได้ประดิษฐ์ถ้อยคำและผูกสำนวนที่ให้สาระ ข้อคิด คติธรรมขึ้นใช้ คำต่างๆ 
เหล่านี้แม้จะไม่ใช่คำท่ีคิดขึ้นเองท้ังหมด กล่าวคือ บางส่วนนำท่ีมีอยู่แล้วมาปรับประยุกต์ เช่นเดียวกับพระพุทธ
องค์ทรงเคยกระทำ เช่น ทรงนำคำว่า “นิพพาน” ท่ีแปลว่า สงบ เย็น ซึ่งเป็นคำภาษาชาวบ้านในสังคมอินเดีย
มาทำให้เป็นอุดมคติของพระพุทธศาสนา โดยอธิบายความหมายเสียใหม่ว่าหมายถึง อาการสงบเย็นอันเกิดจาก
การสามารถขจัดโลภโกรธ หลง ออกจากจิตใจได้หมดส้ิน หรือแม้แต่เป็นการสร้างศัพท์แสงท่ีน่าสนใจเพื่อท่ีจะ
สื ่อสารกับคนหนุ ่มสาวร่วมสมัยและนักวิชาการทั่วไปได้อย่างมีความหมาย นอกจากนี ้การนำคำศัพท์
ภาษาอังกฤษมาช่วยอธิบายเทียบเคียงกับศัพท์ธรรมะบางคำเพื่อความกระจ่างแจ้งทั้งโดยอรรถและโดยนัย ก็
ถือเป็นเรื่องแง่มุมอันแสดงภูมิปัญญาในการเผยแผ่ธรรม และภูมิปัญญาทางภาษาของพุทธทาสภิกขุท่ีควรค่าแก่
การสนใจศึกษาให้กว้างขวางต่อไปในอนาคต โดยเฉพาะคนสมัยใหม่ (ว.วชิรเมธี, 2554 : 82)   
 2) จุดด้อย 
 ถ้าจะให้มองหาจุดด้อยของหนังสือเล่มนี้แทบจะไม่มี เพราะทุกครั้งที่ผู้อ่านได้อ่าน มีความรู้สึก
อยากขอบคุณท่านพุทธทาส ที่ทำให้เห็นธรรมเป็นเรื่องที่เข้าใจง่าย จะติดขัดภาษาอังกฤษบ้าง แต่ก็ท้าทายใน
การสืบเสาะหาความหมาย ท้ังนี้เพราะการบรรยายธรรมในครั้งนี้เป็นการบรรยายธรรมให้ชาวต่างชาติฟัง 
 

ประโยชน์ของหนังสือ 
 ประโยชน์ท่ีได้จากการอ่านหนังสือเล่มนี้คือ หลักธรรมในอริยสัจ 4 อันประกอบด้วย ธรรมท่ีควรรู้ 
คือ ทุกข์  ซึ่งเป็นสภาพท่ีเราเผชิญอยู่ จำเป็นต้องใช้สติและปัญญาในการพินิจพิจารณาว่าทุกข์เกิดข้ึนได้อย่างไร 
เพราะไม่มีอะไรท่ีเกิดขึ้นโดยบังเอิญ โดยไม่มีสาเหตุแห่งการเกิด ธรรมท่ีควรละ คือ สมุทัย สาเหตุแห่งการเกิด
ทุกข์ เมื่อรู้แล้วก็ควรละ เช่ือให้เหตุและผลแห่งการกระทำ คือ ทำดีย่อมได้ดี ทำช่ัวย่อมได้ช่ัว ธรรมท่ีควรเจริญ



388 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 3  April 2022 

    

หรือควรปฏิบัติ คือ มรรค  เป็นวิถีทางท่ีพระพุทธองค์ได้เป็นผู้ช้ีให้เราได้เดินตามทางอย่างถูกต้อง เพื่อนำไปสู่
วิถีชีวิตท่ีไม่มีทุกข์หรือปัญหานั่นก็คือ ความดับทุกข์ (นิโรธ) ซึ่งเป็นผลท่ีเกิดจากวิถีทางท่ีพระพุทธองค์ได้เป็นผู้ช้ี
ให้เราได้เดิน 
 

เอกสารอ้างอิง 
พุทธทาสภิกขุ, (2554). อริยสัจสำหรับคนสมัยใหม่. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ.  
ว.วชิรเมธี, (2554). พุทธพบวิทย์ฯช่างคิดพบช่างถาม. กรุงเทพมหานคร: เนช่ันบุคส์.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


