
บทวิจารณ์หนังสือ : BOOK REVIEW  
เรื่อง : ตามรอยพระอรหันต ์

 
 

ผู้เขียน : พุทธทาสภิกขุ 
ปีที่พิมพ์ : 2534                                                  
สำนักพิมพ์ : สุขภาพใจ 
จำนวนหน้า : 296  หน้า 
 

 
 
 
 

 พระธนภัทร ธนภทฺโท และ พระธรรมวิมลมุนี 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 

Phra Thanaphat Thanaphatdho and Phradhamwimonmunee 

      Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nongkhai Campus, Thailand                                        

Corresponding Author, E-mail: arithat.loes@mcu.ac.th 
 

*********              
 

บทนำ * 
 ความมุ่งหมายของพุทธศาสนานั้น มักจะถูกคนส่วนมากเข้าใจไปเสียว่า จุดมุ่งหมายจะนำคนไป
เมืองสวรรค์ จึงได้มีการสอนกันเป็นอย่างมากว่า สวรรค์เป็นแดนท่ีคนควรไปให้ถึง สวรรค์เป็นแดนแห่งความสุข
ท่ีสุด จึงมีการชักชวนกัน ให้ปรารถนาสวรรค์ ปรารถนากามารมณ์ อันวิเศษในชาติหน้า แม้คำว่า "นิพพาน" ซึ่ง
เป็นเป้าหมายสูงสุดของการตามรอยพระอรหันต์ ซึ่งหมายถึง การดับความทุกข์ การเดินตามรอยพระอรหันต์
นั้นก็เพื่อเข้าถึงนิพพาน คือ ความว่างจากกิเลส สว่างจากทุกข์ ดังที่ท่านพุทธทาสภิกขุได้กล่าวไว้ในตอนหนึ่ง
ของการตามรอยพระอรหันต์ว่าโลกพร่องอยู่เป็นนิจ หิวอยู่เป็นนิจ กระหายเลือดอยู่เป็นนิจ ก็ไม่เพราะอำนาจ
ความยั่วยวน ท่ีนักวิทยาศาสตร์คอยปรุงแต่งขึ้นใหม่ๆ อยู่เสมอนั้นดอกหรือ (พุทธทาสภิกขุ, 2534 : 13) 
 จากข้อความในบทนำของท่านพุทธทาสนี้ ท่านพยายามกระตุ้นเตือนให้พวกเราจงเป็นผู้มีชีวิตอยู่
อย่างสดชื่นแท้จริงทั้งภายนอกและภายใน คือกายกับใจ มีแววตาสุกใสแสดงนิมิตแห่งความเยือกเย็นอยู่เสมอ

 
* วันที่รับบทความ: 23 มกราคม 2565; วันแก้ไขบทความ 2 มีนาคม 2565; วันตอบรับบทความ: 7 มีนาคม 2565        
   Received: January 23, 2022; Revised: March 2, 2022; Accepted: March 7, 2022 

 



406 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 3  April 2022 

    

เถิด ข้อนี้จะเป็นตัวอย่างแก่มนุษย์ผู้มีทุกข์เต็มอก มีแววตาขุ่นข้นเพราะภายในใจถูกแผดเผา ด้วยอำนาจความ
โลภ ความโกรธ และความไม่ได้ตามท่ีใจหวัง แม้ภายนอกจะแสดงถึงเพศสมณะผู้สงบก็ตาม แต่ภายในใจเต็มไป
ด้วยความตริตรึก ร่านรน เช่นเดียวกับเพศฆราวาสแล้ว ก็ไม่อาจเป็นตัวอย่างแก่มหาชนในโลกได้ และจะ
กลายเป็นคนตาบอดช่วยจูงคนตาบอดไป เราจะเป็นตัวอย่างการบำเพ็ญตนเพื่อประโยชน์ผู้อื่นอย่างสูงสุด โดย
ไม่หวังการตอบแทนเสมอทุกเวลา  ด้วยอำนาจเมตตานุภาพนี้จะทำให้มหาชนเกิดมีความอารีแก่กันและกัน เรา
จะสละสุขเพื่อบรมสุข ในคุณธรรมข้อนี้จะเป็นตัวอย่างแห่งผู้รู ้จักบริโภคใช้สอยทุกสิ่งทุกอย่างแต่พอยังชีพ 
เพื่อให้เป็นไปได้โดยสะดวก รวบรวมทุนท่ีเหลือจากการบริโภคฟุ่มเฟือย มาบำเพ็ญประโยชน์อย่างอื่นให้แก่ผู้ท่ี
กำลังได้รับความลำบากในโลกใบนี้ 
 ช่ือของหนังสือเล่มนี้คือ “ตามรอยพระอรหันต์” แต่งโดยท่านพุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์) 
แห่งสวนโมกขพลาราม  อำเภอไชยา  จังหวัดสุราษฏร์ธานี จากหลักฐานที่ปรากฏหนังสือเรื่องนี้มีการตีพมิพ์
ครั้งแรกเมื่อเดือนสิงหาคม พ.ศ.2475 หากจะนับอายุของหนังสือเรื่องตามรอยพระอรหันต์ของท่านพุทธทาส
ภิกขุเล่มนี้มีอายุถึง 85 ปีเลยทีเดียว  ท่ีสำคัญไปกว่าอายุของหนังสือท่ีมากแล้ว หนังสือเล่มนี้ยังเป็นหนังสือเล่ม
แรกของสวนโมกขพลารามอีกด้วย ตามสถิติของการจัดพิมพ์หนังสือเรื่องตามรอยพระอรหันต์นี้มีการตีพิมพ์
มาแล้วมากกว่า 10 ครั้งด้วยกัน และเล่มเดียวกันนี้ที่ผู้วิจารณ์ได้นำมาอ่าน เป็นการตีพิมพ์ครั้ง ท่ี 6  พิมพ์ใน
เดือน พฤษภาคม พ.ศ.2534 จัดพิมพ์โดยสำนักพิมพ์สุขภาพใจ กรุงเทพมหานคร ถ้าจะนับอายุของหนังสือเล่ม
ดังกล่าวนี้ท่ีถูกตีพิมพ์ในครั้งท่ี 6 นี้แล้ว ก็ยังถือว่าหนังสือเล่มนี้มีอายุมากว่า 26 ปีเช่นกัน มีจำนวนหน้าถึง 296 
หน้า พิมพ์ท่ีรุ่งแสงการพิมพ์ ผู้พิมพ์ผู้โฆษณาคือ นายประทีป สิทธิจินดาโชค มีท้ังเล่มท่ีเป็นปกแข็งและปกอ่อน  
 หนังสือเล่มนี้มีการลำดับเรื่องในการตามรอยพระอรหันต์ ไว้เป็นตอน ๆ คือ คำปรารภ ตอนบุพ
ภาค ตามด้วยบทนำ และเริ่มเข้าสู่การตามรอยพระอรหันต์ ซึ่งแบ่งเป็น 5 บท ด้วยการเริ่มตามรอยพระอรหันต์ 
ตั้งแต่บทที่ 1 จนถึงบทที่ 5 โดยเฉพาะอย่างยิ่งในคำปรารภ และบทนำนั้น ถือว่าเป็นส่วนที่สำคัญมาก เพราะ
ท่านพุทธทาสภิกขุกล่าวถึง ความเป็นมาของพระอรหันต์ และความหมาย ประเภทของพระอรหันต์ เป็นการนำ
ทางให้เราได้เข้าใจ และเกิดความสนใจอยากรู้ว่า ภาวะความเป็นพระอรหันต์นั้นเป็นอย่างไร  ในเนื้อหาสาระ
นั้นท่านพุทธทาสภิกขุได้รวบรวมเรียบเรียง วิธีการประพฤติปฏิบัติเพื่อให้ตนเองเข้าถึงความสุขอันแท้จริง เพื่อ
การเจริญรอยตามรอยบาทของพระอริยเจ้า และพระอรหันต์ทั้งหลายในอดีต เป็นหนังสือที่ให้แนวทาง และ
สามารถใช้เป็นหนังสืออ้างอิงได้เป็นอย่างดี เพราะมีเชิงอรรถมีท่ีมาที่ไปอย่างชัดเจน ล้วนแล้วแต่ออกมาจาก
หลักฐานชั้นหนึ่งก่อนเป็นสำคัญ คือ พระไตรปิฎกภาษาบาลีนั้นเอง ด้วยการเรียบเรียงเป็นภาษาใจ ที่ทุกคน
อ่านแล้วสามารถเข้าใจได้ทันที  ซึ่งอาจจะต่างจากหนังสือประเภทวิชาการล้วน ๆ  เวลาอ่านแล้วจะต้องนำมา
วิเคราะห์หรือตีความอะไรต่าง ๆ บางครั้งจนดูเหมือนปิดบังหลักคำสอนในทางพระพุทธศาสนาเอาไว้อย่างไม่
เจตนา 
 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนเมษายน 2565 

407 

 

 ในส่วนของบทนำนี้ท่านพุทธทาสได้ยกเอาพระบาลี 3 สูตร ซึ่งเป็นพุทธพจน์ไว้เป็นหลักฐานในการ
เขียนตำราตามรอยพระอรหันต์ ซึ่งได้แก่ 1.บาลีฉวีโสธนสูตร(กล่าวถึง การประพฤติปฏิบัติตัวอย่างไรจึงได้ช่ือว่า
เป็นพระอรหันต์)  2.บาลีมหาอัสสปุรสูตร (กล่าวถึง การเป็นสมณะจะต้องประพฤติปฏิบัติตัวอย่างไรจึงจะช่ือ
ว่าเป็นสมณะ ผู้อยู่จบพรหมจรรย์แล้ว) 3.บาลีสามัญญผลสูตรกล่าวถึง ศีลของพระอริยะ มีจุลศีล มัชฌิมศีล 
มหาศีล ซึ่งสามารถที่จะให้บุคคลผู้ปฏิบัติตามเป็นพระอรหันต์ได้ (พุทธทาสภิกขุ, 2534 : บทนำ) ฉะนั้นท่าน
ผู้อ่านท้ังหลาย ควรนำไปคิดไปตรองไปสอบสวนอีกต่อหนึ่ง แจ่มแจ้งด้วยใจแล้วจึงเดินตาม หากมีการผิดพลาด
บ้างเพราะความเผลอหรือรู้ไม่ถึงตรงไหนแล้ว ท่านผู้เป็นปราชญ์จงช่วยส่งเสริมด้วยการแก้ไขให้ดียิ่งขึ้นไป เช่ือ
ว่าในเวลาข้างหน้า เงาแห่งพระอรหันต์คงจะฉายผ่านตาผู้สนใจบ้างไม่มากก็น้อย เพราะช่ือของเรื่องนี้ก็บอกอยู่
ชัดเจนแล้วว่าเรื่องตามรอยพระอรหันต์หรือค้นหารอยพระอรหันต์ เป็นการนำเข้าสู่เรื่องที่มีหลักฐานอ้างอิง
ไม่ใช่เป็นเรื่องราวที่แต่งขึ้นเอาเอง เป็นจุดเด่นและสร้างความน่าเช่ือถือในหนังสือเล่มนี้ 
 หนังสือเรื่อง “ตามรอยพระอรหันต์” ของท่านพุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์) แห่งสวนโมก
ขพลาราม อำเภอไชยา จังหวัดสุราษฏร์ธานีเล่มนี้ เป็นหนังสือประเภทแนะนำการประพฤติปฏิบัติตนของผู้ท่ี
เป ็นน ักบวชในพระพุทธศาสนาและพุทธศาสนิกชนผู ้ท ี ่ต ้องการเข้าถึงหลักการปฏิบัต ิส ูงสุด ในทาง
พระพุทธศาสนาคือความเป็นผู้ปราศจากความทุกข์ เป็นผู้ถึงซึ่งความเกษมสุขจากการเดินตามรอยพระอรหันต์ 
ในหนังสือเล่มนี้กล่าวถึงเรื่องของความสุขที่พึงจะได้รับจากการประพฤติปฏิบัติตามหลักคำสอนที่แท้จริงของ
พระพุทธเจ้า ที่ท่านพุทธทาสภิกขุนำมาเรียบเรียงจากการศึกษาค้นคว้าในหลักฐานชั้นเดิมได้แก่พระไตรปฎิก
ฉบับภาษาบาลี และทดลองนำหลักคำสอนทั ้งหมดนี ้ไปปฏิบัติด้วยตนเอง จนเกิดผลทางจิต จึงได้นำ
ประสบการณ์ตรงบวกกับหลักการเดิมท่ีสามารถเป็นบทพิสูจน์ให้ผู้ประพฤติปฏิบัติตามอย่างจริงจังได้ผลอย่าง
แน่นอน ถึงแม้ผู้นั้นจะยังไม่เข้าถึงสภาวะของความเป็นพระอรหันต์ก็ตาม แต่ผลท่ีได้จากการปฏิบัติจริงก็จะทำ
ให้ผู้นั้นได้สัมผัสกับความสุขสงบอย่างลึกซึ้งเป็นเบื้องต้นได้ และถ้าหากเข้าถึงสภาวะของความสงบสุขโดย
ปราศจากอำนาจกิเลสตัณหาครอบงำแล้วไซร้ ท่านคิดดูว่าจะมีความสงบสุขปราศจากวัตถุที่เป็นอามิสขนาด
ไหน 
 ในประเด็นนี้เป็นส่วนหนึ่งของบทนำที่พุทธทาสภิกขุอธิบายไว้ ผู้วิจารณ์ขอนำหลักการสำคัญของ
พระพุทธศาสนาที่เกี ่ยวข้องกับความเป็นพระอรหันต์ในเบื้องต้นเสียก่อน ในหนังสือได้ให้ความหมายของ
อรหันต์สรุปได้ว่า  
 อรหํ = เป็นพระอรหันต์ คำว่า อรหํ แปลตามตัวหนังสือ ได้ความ 4 อย่าง คือ ผู้ควร ผู้ไกล ผู้ไม่มี
ข้อล้ีลับ ผู้หัก จึงขอยกคำอธิบายทีละอย่างของพุทธทาสโดยย่อ ดังต่อไปนี้ 
 ก. ผู้ควร หมายความได้หลายอย่าง คือ 1) ควรเพราะทรงทำเองและสอนผู้อื่นด้วยสิ่งที่ควร สิ่งท่ี
ควรคือ อริยมรรคมีองค์ 8 มีความเห็นชอบเป็นต้น 2) ควรแก่ตำแหน่งผู้บัญญัติธรรมวินัยขึ้นสอนโลก เพราะ
เป็นผู้รู้จริง สอนเขาอย่างไร ทำได้เองอย่างนั้น 3) ควรแก่การกระทบโลกธรรม เพราะมันทำให้พระองค์หวั่น



408 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 3  April 2022 

    

มิได้ 4) ควรแก่การกราบไหว้และเครื่องสักการบูชาของมหาชน เพราะความดี ที่มีอยู่ในพระองค์ มีค่าสูงกว่า
เครื่องสักการบูชาเหล่านั้น  
 ข. ผู้ไกล แบ่งเป็น 2 อย่าง คือ 1) ไกลจากกิเลส เพราะหมดจากกิเลส อันเป็นความชัยภายในใจ 
ได้แก่ ความอยาก ความโกรธ ความโง่ แม้กายและวาจาก็ไกลจากความชั่วด้วยประการทั้งปวง 2) ไกลจาก
ทุกข์ อันเป็นผลของความชั่วเก่าใหม่ ทั้งทางกายและทางใจ ไม่มีอะไรที่สามารถย่ำยีขู่เข็ญล่อลวงพระองค์ ให้
รัก โกรธ กลัว เกลียด ฯลฯ ได้อีก พระองค์จึงได้รับความสุขถึงท่ีสุด 
 ค. ผู้ไม่มีข้อลี้ลับ คือไม่มีความชั่วทุจริตอันใด ที่จะต้องปกปิดผู้อื่นดุจคนทั้งหลายภาพแห่งความ
เป็นอยู่ทางกายวาจา และภายในใจของพระองค์ เปิดเผยให้ใครดูก็ได้ ไม่มีข้อที่ใครจะเก็บขึ้นติเตียนหรือ
รังเกียจแม้แต่เล็กน้อย ท้ังในท่ีแจ้งและท่ีลับ 
 ง. ผู้หัก ได้แก่ การหักวงล้อมแห่งการเวียนเกิด เวียนตายให้หยุดหมุน เพราะถ้ายังหมุน ก็ยังไม่เป็น
อิสระแก่ตัว ยังไม่เป็นสุข กรรม กิเลส และวิบาก 3 อย่างนี้ ซึ่งเป็นกงล้อได้ถูกพระองค์ทำลายเสียแล้ว ต้ังแต่คืน
วันตรัสรู้ ใต้ไม้โพธิ์ ท่ีพุทธคยา (พุทธทาสภิกข,ุ 2534 : 73) 
 ส่วนพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต) ได้ให้ความหมาย อรหันต์ ไว้ว่าคือผู้สำเร็จธรรมวิเศษ
สูงสุดในพระพุทธศาสนา, พระอริยบุคคลชั้นสูงสุด ผู้ได้บรรลุอรหัตตผล, พระอรหันต์ 2 ประเภท คือ พระ
สุกขวิปัสสก กับพระสมถยานิก;  พระอรหันต์ 4 คือ  1. พระสุกขวิปัสสก  2. พระเตวิชชะ (ผู้ได้วิชชา 3)  3. 
พระฉฬภิญญะ (ผู้ได้อภิญญา 6) 4. พระปฏิสัมภิทัปปัตตะ (ผู้บรรลุปฏิสัมภิทา 4);พระอรหันต์ 5 คือ 1. พระ
ปัญญาวิมุต  2. พระอุภโตภาควิมุต  3. พระเตวิชชะ  4. พระฉฬภิญญะ 5. พระปฏิสัมภิทัปปัตตะ;  พระอรรถ
กถาจารย์แสดงความหมายของ อรหันต์ ไว้ 5 นัย คือ 1. เป็นผู้ไกล (อารกะ) จากกิเลส (คือห่างไกลไม่อยู่ใน
กระแสกิเลสที่จะทำให้มัวหมองได้เลย) 2. กำจัดข้าศึก (อริ+หต) คือกิเลสหมดสิ้นแล้ว  3. เป็นผู้หักคือรื้อ
ทำลายกำ (อร+หต) แห่งสังสารจักรเสร็จแล้ว  4. เป็นผู้ควร (อรห) แก่การบูชาพิเศษของเทพและมนุษย์
ท้ังหลาย  5. ไม่มีท่ีลับ (น+รห) ในการทำบาป คือไม่มีความช่ัวความเสียหายท่ีจะต้องปิดบัง;  ความหมายท้ัง 5 
นี้ ตามปกติใช้อธิบายคำว่า อรหันต์ ท่ีเป็นพุทธคุณข้อท่ี 1 (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2555 : 514) 
และมีหลายคำท่ีมีความหมายใกล้เคียงกันคือ อรหัต (ความเป็นพระอรหันต์) และอรหํ (เป็นพระอรหันต์)  (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2555 : 513)     

 
โครงสร้างของหนังสือ 
 1. ฟังเทศน์ เกิดสัทธาและปัญญา อยากบวช 
 การฟังเทศน์ เกิดสัทธาและปัญญา อยากบวชตามรอยของพระอรหันต์นี้ มีปรากฏอย่างชัดเจน
ท่ีสุดในบทท่ี 1 คือการฟังเทศน์แล้วเกิดสัทธาและปัญญาอยากบวช ซึ่งในเนื้อเรื่องนี้ท่านยกเอาพระบาลีขึ้นเป็น
อุทเทสความว่า ดูก่อนท่านผู้มีอายุทั้งหลาย ในกาลก่อน ข้าพเจ้านั้นเป็นคฤหัสถ์ครอบครองเรือน เป็นคนไม่รู้ 
ครั้นเมื่อพระตถาคตเจ้าบ้าง สาวกของพระตถาคตเจ้าบ้าง แสดงธรรมแก่ข้าพเจ้าอยู ่ข้าพเจ้าสดับธรรมนั้นแล้ว มี



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนเมษายน 2565 

409 

 

สัทธาในพระตถาคตเจ้า ครั้นประกอบด้วยสัทธา เห็นแจ่มแจ้งว่า ฆราวาสคับแคบ เป็นที่ไหลมาแห่งธุลีคือกิเลส 
การบรรพชาเป็นโอกาสว่าง ก็แต่ว่าการบรรพชาคือพรหมจรรย์นี ้ คนผู้อยู ่ครองเรือนจะประพฤติให้บริสุทธิ์ 
บริบูรณ์ด้วยดีดุจสังข์ที่เขาขัดดีแล้วนั้น ไม่อาจทำได้โดยง่าย ถ้ากระไรเราพึงปลงผมและหนวด นุ่งห่มผ้ากาสาวะ 
ออกจากเรือน ถือเอาการบวชของคนไม่มีเรือนเถิด ฯ  

 จากนิทเทสความย่อในบทนี้ จะเห็นได้อย่างชัดเจนท่ีสุดของการตามรอยพระอรหันต์นั้นเริ่มต้นแต่
ยังเป็นฆราวาสไม่รู้ธรรม เพราะด้วยเหตุแห่งความใคร่รู้ว่าพระตถาคตผู้ให้กำเนิดพระอรหันต์คือใคร และทรง
แสดงธรรมด้วยอาการอย่างไร ท่านพุทธทาสได้กล่าวไว้แล้วในบทนำที่ผู้วิจารณ์ได้นำเสนอไว้แล้วในเบื้องต้น  
คำว่า ‘ฆราวาส’ ไม่จำกัดบุคคล จะเป็นผู้เกิดในตระกูลใดตระกูลหนึ่งก็ตาม  ครั้นได้สดับธรรมนั้นแล้ว เกิด
ความรู้สึกเบื่อต่อการมั่วสุมอยู่ด้วยเรื่องรบกวนใจในชีวิตฆราวาส ซึ่งมีธรรมดาแออัดคับแคบเช่นนั้น มาตั้งแต่
หลายร้อยชั่วบรรพบุรุษ ไม่รู้จักจบ เกิดความอยากในบรรพชา อันเป็นชีวิตที่ปลอดโปร่งสบาย ไม่อาเกียรณ์
เหมือนชีวิตคนบริโภคกาม  

 คำว่าข้าพเจ้าหรือผู้ที่จะบรรลุมรรคผล หมายเอากุลบุตรสุดแท้แต่จะเกิดในตระกูลใดตระกูลหนึ่ง 
โดยไม่จำกัดวรรณะ ว่าจะเป็นกษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ หรือสูทร เพราะอาจได้บรรลุมรรคผลเสมอกัน  

 การฟังในท่ีนี้ เป็นการฟังของฆราวาส ซึ่งไม่เคยศึกษาวิชชาธรรมมาเลย เป็นการฟังของผู้ท่ีฟังแล้ว 
กำหนดเห็นสภาพแห่งชีวิต มุ่งต่อวิธีที่จะทำตนให้เป็นสุข จึงลงมือทำจริง และทำได้จริงตามนั้น คำว่า “ธรรม” 
ในที่นี้หมายเอาบรรดาธรรมที่ทำให้มนุษย์หลุดพ้น สรุปให้สั้นที่สุดก็คือ วิธีทำใจให้หลุดพ้นจากอำนาจแห่ง
ธรรมชาติ ท่ีย่ำยีหัวใจมนุษย์ผู้รู้เท่าไม่ถึงเพราะอวิชชา ให้รู้ถึงจนอาจทำใจให้สดช่ืนอยู่ได้เสมอไป และยิ่งขึ้นไป 
จนในท่ีสุดดับไม่มีอะไรเหลือ ไม่มีวิญญาณท่ีจะถือปฏิสนธิใหม่เพราะขาดปัจจัย อันเรียกว่า ปรินิพพาน ไม่ต้อง
เกิดมาทรมานต่อสู้กับธรรมชาติของโลกอีกต่อไป 

 ใครจะมีความรู้สึกเช่นกุลบุตรนี้ ทรงแบ่งบุคคลเนื่องด้วยการรู้ไว้ส่ีพวก พวกท่ี 1 พอได้ฟังหัวข้อย่อ 
ๆ เท่านั้น เข้าใจในทันที เรียกว่า อุคฆติตัญญู พวกท่ี 2 ต่อได้ฟังอธิบายจึงจะเข้าใจได้ เรียกว่า วิปัจจิตัญญู พวก
ที่ 3 ต้องพร่ำสอนไปนานถึงจึงจะรู้ได้ เรียกว่า เนยยะ พวกที่ 4 เป็นพวกที่ไม่อาจรู้ได้เลยแม้จะถูกพร่ำสอน
เพียงใด เพราะมีฝ้าในดวงตาหนาเกินกว่าท่ีใครจะพูดให้เข้าใจได้ในชาตินี้ หรือบางทีหนาเกินกว่าท่ีจะนึกอยาก
ฟังธรรมเสียอีก เรียกว่า ปทปรมะ 

 อยากบวชเพราะอะไรจูงใจ เมื่อกล่าวโดยท่ัวไปในวงการบวชแล้ว ท่ีตรัสไว้ว่า คนเล่ือมใสได้เพราะ
เหตุ 4 อย่าง พวกที่ 1 เลื่อมใสในรูปหนักในรูปแห่งศิลปะ อันเนื่องด้วยพุทธสาสนา ตลอดจนถึงใคร่ในรูปอัน
เป็นกามคุณ พวกที่ 2 มีอาการอย่างเดียวกัน แต่เปลี่ยนเป็นชอบใจในเสียง เรียกว่า พวกที่ 3 เลื่อมใสในการ
ประพฤติปอน คือมอมแมมในเรื ่องอาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่พักอาศัย และเภสัช ส่วนพวกที่ 4 มีธรรมเป็นท่ี
ปรารภแท้ เห็นสภาพแห่งชีวิตของมนุษย์ตามเป็นจริงอย่างไรแล้ว จึงอยากบวช  

 อะไรทำให้เขาเบ่ือหน่าย สภาพแห่งชีวิต ปรากฏเป็นของน่าเบ่ือหน่ายแก่ผู้ท่ีพิจารณาเห็นอยู่ต่าง ๆ 
กัน ไม่มีหลักอันแน่นอนว่าจะต้องเห็นอย่างนั้นอย่างนี้ เสมอไปทุกคน ต้องแล้วแต่เหตุการณ์ที่แวดล้อมอยู่



410 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 3  April 2022 

    

โดยรอบตัวเขา และทำความสลดใจให้เกิดขึ้น นี้คือสภาพแห่งความเกิดแก่ตายทุกข์โทมนัส ความคับแค้นและ
ตรากตรำใจ เพื่อจะได้ส่ิง ๆ หนึ่งมาเป็นของตน ท้ังท่ีส่ิงนั้นจะมีการแตกประจำอยู่เป็นธรรมดาของมัน และไม่
อยู่ในอำนาจตนก็ตาม  

 กามคืออะไร คฤหัสถ์ผู้ครองเรือน คือผู้บริโภคกาม นักบวช (ที่แท้จริง) คือผู้เว้นจากกาม จะเป็น
นักบวชได้พร้อมท้ังกายและใจ คือท้ังภายนอกภายในก็เพราะหน่ายจากกาม ดังพระองค์ตรัสไว้ว่า “มุนีท่ียังไม่
ละกาม คือคนลวงโลก” เพราะฉะนั้น ผู้ปรารถนาจะตามรอยพระอรหันต์ ควรมีความรู้ในเรื่องกาม ส่ิงท่ีคนเรา
ผู้บุถุชนพอใจอยากได้กันนักนั้น เรียกว่ากาม ทุกๆ อย่าง จะเป็นรูปเสียงกลิ่นรสสัมผัสชนิดไหนก็ตาม แม้ท่ี
สุดแต่วัตถุเครื่องนุ่งห่มใช้สอยบริโภค เมื่อเป็นที่ต้ังแห่งความอยาก ถึงก่อให้เกิดความปรารถนาทะเยอทะยาน
แล้ว ก็เรียกว่า ทะเยอทะยานในกามท้ังส้ิน ท้ังทางทุจริต และสุจริต (พุทธทาสภิกขุ, 2534 : 117) 

 ตัวอย่างผู้เคยรู้สึกเช่นนี้ในปวัตติกาล คนมีจำนวนเหลือท่ีจะรับในครั้งโน้น เกิดความรู้สึกหน่ายต่อ
ชีวิตอันยุ่งเหยิง แล้วแสวงหาทางรอดคือ ความเป็นพระอรหันต์ จะยกมาพอเป็นตัวอย่างความว่า “เราเห็นแต่
มนุษย์ผู ้รวยทรัพย์ ได้ทรัพย์แล้วเมาทรัพย์ไม่เผื ่อแผ่ เพราะโลภจัดจึงได้ทำการสั่งสม ซ้ำยังปรารถนากาม
ยิ่งขึ้นไป ราชาที่ชนะแว่นแคว้นครอบครองอาณาเขตจดฝั่งสมุทรข้างนี้แล้ว มิยักเบื่อ ยังปรารถนาจะแผ่ไปให้
จดฝ่ังสมุทรข้างโน้นอีก พระราชาหรือราษฎรเป็นอันมากก็ดี ยังมีตัณหา จนกระท่ังตาย ตัณหานั้นยังพร่องอยู่ 
ความเบื่อกามในโลกนี้มิได้มี (พุทธทาสภิกขุ, 2534 : 120) 

 2. สละทรัพย์และญาติ ออกบวช 
 การสละทรัพย์และญาติ ออกบวชตามรอยพระอรหันต์  ในเรื่องนี้ปรากฏชัดเจนในบทท่ี 2 เรื่อง

การสละทรัพย์และญาติออกบวช ท่านพุทธทาสภิกขุได้หยิบยกเอาพระบาลีขึ้นมาเป็นอุทเทสของต้นเรื่องในบท
นี้ ซึ่งผู้วิจารณ์ได้สรุปย่อเพื่อมานำเสนอให้เห็น ดังต่อไปนี้ 

    ข้าพเจ้า ได้ละกองสมบัติ น้อยบ้าง มากบ้าง ละวงศ์ญาติ น้อยบ้าง ใหญ่บ้าง ปลงผมและหนวด นุ่ง
ห่มผ้ากาสายะ ออกจากเรือนบวช ไม่เกี่ยวข้องด้วยเรือนแล้ว นิทเทสความย่อในบทนี้ เป็นการตามรอยพระ
อรหันต์ขั้นที่ 2 คือหลังแต่การฟังเทศน์เกิดสัทธาและปัญญา อยากบวชแล้ว ก็สละเหย้าเรือนออกบวช พร้อม
ท้ังอธิบายถึงการสึก และการควรบวช ไม่ควรบวช อย่างไร จบลงด้วยพระบรมราโชวาทของพระมงกุฏเกล้า ดัง
มีหัวข้อต่อไปนี้ (พุทธทาสภิกข,ุ 2534 : 129) 

 1. การบวชคืออะไร เมื่อกล่าวโดยพยัญชนะคือโดยศัพท์หรือโดยตัวหนังสือ คำว่าบวช มาจากคำว่า 
บรรพชา ซึ่งมาจากบาลีว่า ปพฺพชฺชา แปลว่ากระไร ในกัจจายนมูลปกรณ์ แก้ไว้ดังนี้ ปพฺพชฺชา ป ปุพฺพบท วช
ธาตุ คติมฺหิ อตฺเถ ในอัตถ์ว่าไป ว่าถึง ฌา ปัจจัย สิ วิภัตติ แก้ไว้ว่า มาจาก ธาตุ วช ซึ่งแปลว่าไปหรือถึง ได้
ความว่าธรรมเป็นเครื่องถึง ถึงอะไร มีท่ีแก้ไว้ในสูจิแห่งคัมภีร์ อภิธาปนัปทิปิกา ว่า ปพฺพชา สญฺชาตา อสฺสาติ 
ปพฺพชิโต สญฺชาตฺเถ อิโต เสฝกฺฐตฺตํ วชตีติ วา ปพฺพชิโต วช คมเน โต) ว่า ถึงความเป็นผู้ประเสริฐ เพราะฉะนั้น 
บรรพชาหรือการบวชก็คือการถึง หรือการทำให้ถึง ซึ่งความเป็นผู้ประเสริฐ ผู้ท่ีได้บรรพชาเรียกว่าเป็นบรรพชิต 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนเมษายน 2565 

411 

 

หรือนักบวช ก็คือบุคคลผู้ถึงความเป็นคนประเสริฐ และคำว่าประเสริฐหมายความว่าดีกว่ามนุษย์ธรรมดาคือ
เป็นผู้ท่ีกำลังทำความพ้นทุกข์ หรือพ้นทุกข์ได้แล้ว (พุทธทาสภิกข,ุ 2534 : 130) 

 ถ้าเราจะประสงค์การบวชเพื่อตามรอยพระอรหันต์กันจริงแล้ว จะถือตามประเพณีไม่ได้ เพราะผล
แห่งการบวชท่ีแท้จริงไม่เกิดจากประเพณีเป็นอันขาด เกิดได้จากการกระทำท่ีถูกต้องจริง ๆ เท่านั้น ขั้นสุดท้าย
ของการบวช หรือ เรียกว่า บรรลุมรรคผล มีอรหัตตผลเป็นท่ีสุด นี่คือ แก่นแท้ของการบวช ต้องบำเพ็ญการฝึก
กาย วาจา ใจ ให้ประณีต สูงขึ้นไปโดยลำดับจึงจะเป็นการบวชตามรอยพระอรหันต์ และเป็นแก่นภายในการ
บวชท่ีแท้จริงถึงท่ีสุดได้ (พุทธทาสภิกขุ, 2534 : 132) 

 2. ทำไมจึงได้บวช เหตุท่ีทำให้คนได้บวชในสมัยก่อนนั้น ท่านพุทธทาสได้กล่าวไว้ในเรื่องนี้ ซึ่งมี
สาเหตุมาจากเหตุ 2 ประการ ความตอนหนึ่งท่านกล่าวว่า เหตุที่ทำให้ได้บวชมีทั้งฝ่ายที่เป็นธรรมและไม่เป็น
ธรรม บวชเพื่อเล้ียงชีพ บวชเพื่อมีโอกาสเล่นสนุก ไม่ต้องทำการงาน และบวชเพื่อหลงตามเขา ซึ่งเรียกว่า อุปชี
วิกา อุปกีฬิกา อุปมุยหิกา 3 อย่างนี้ ไม่เป็นธรรม ส่วนพวกท่ีบวชด้วยมุ่งออกจากทุกข์ท่ีเรียกว่า อุปนิสสรณิกา 
เป็นธรรมแท้ ในรัฐปาลสูตร มีคำของพระเจ้าโกรพยราช ตรัสแก่พระรัฐปาล ตามความเห็นของพระองค์ว่า คน
ออกบวชเพราะเหตุส่ีอย่างคือ บวชเพราะชรา บวชเพราะป่วยเล้ียงชีวิตไม่ได้ บวชเพราะส้ินทรัพย์ บวชเพราะ
สิ้นญาติ ที่จริงเหล่านี้ยังเป็นกลาง ๆ อยู่ คือถ้าบวชแล้วขะมักเขม้นปฏิบัติธรรมก็เป็นการบวชที่ถูกต้องได้ ถ้า
บวชเพื่อความสุขสบายอย่างเดียวก็รวมเข้าในพวกเหตุท่ีไม่ดี รวมความว่า แต่เดิมมาจะบวชได้ เพราะเหตุสอง
สถาน คือ อยากหลุดพ้นจากทุกข์ในโลก อย่าง 1 และเพื่อความสะดวกสบาย สำหรับผู้ท่ีหวังลาภผลเกิดแต่การ
บวช อย่าง 1 ส่วนในบัดนี้ มีการบวชตามประเพณีเพิ่มขึ้นอีกสถานหนึ่งด้วย (พุทธทาสภิกขุ, 2534 : 134) 

 3. ค่าของการบวช ในประเด็นหรือเรื่องคุณค่าของการบวชนี้ เป็นการสื่อให้เห็นหรือบ่งบอกถึง
ลักษณะค่าของการบวชอย่างแท้จริงนั้นมีคุณค่าอย่างไร เป็นการกล่าวถึงผลหรือประโยชน์ที่ได้จากการบวช 
ดังนั้นในเรื่องนี้ท่านกล่าวว่า เฉพาะการบวชท่ีถูกต้องเป็นธรรมแท้จริง มีค่าสูงสุดสำหรับผู้มีปัญญาพิจารณาเห็น 
เช่น พระภัททิยสากยราช เมื่อเป็นฆราวาส เป็นพระเจ้าแผ่นดิน บวชแล้วเท่ียวออกอุทานว่า สุขหนอ ๆ ทุก ๆ 
วัน เนื่องแต่เมื่อยังไม่ได้บวชต้องตรากตรำกาย และใจ บำเพ็ญหน้าท่ีพระเจ้าแผ่นดิน บวชแล้วเบาใจ จึงทำให้
รู้สึกสุขกว่าการเป็นพระเจ้าแผ่นดินมาก ในปัญจมสูตร ตรัสแบ่งบุคคลไว้ส่ีพวก คือพวกมามืด ไปมืด มามืด ไป
สว่างมาสว่าง ไปมืด มาสว่าง ไปสว่าง พวกแรกได้แก่ผู้เกิดในตระกูล มิจฉาทิฐิ และตายไปในตระกูลนั้น พวกท่ี
สอง แม้เกิดในตระกูลมิจฉาทิฐิ เช่นพวกพราน เป็นต้น ก็ยังมีโอกาสมาบวชประพฤติธรรม พวกท่ีสาม พวกเกิด
ในตระกูลสัมมาทิฐิ แต่กลับกลายเป็นมิจฉาทิฐิในภายหลัง พวกที่สี่เกิดมาในตระกูลสัมมาทิฐิด้วย ประพฤติ
ธรรมจนตายด้วย สำหรับการบวชชนิดนี้เป็นไปสว่างแท้แม้จะเป็นอย่างไรเมื่อมาก็ตาม ผู้ที่บวชจนตายก็คือ ผู้
ไปสว่าง และตรัสว่า มนุษย์พวกใด ท้ิงเรือน ท้ิงบุตร และสัตว์ผู้เป็นท่ีรัก ออกบวชแล้ว ละราคะ โทสะและถอน
อวิชชาเสียได้ เป็นพระอรหันต์ผู้หมดอาสวะแล้ว มนุษย์พวกนั้นแหละ เป็นผู้ไม่มีการดิ้นรนในโลก (พุทธทาส
ภิกข,ุ 2534 : 135) 



412 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 3  April 2022 

    

 4. ชนิดของการบวช ประเด็นที่จะได้กล่าวถึงต่อไปนี้ เป็นการแยกแยะอธิบายถึงรายละเอียดของ
ชนิดการบวช ท่ีคนท่ัวไปควรจะรู้ไว้และควรเข้าใจนั้นเอง ท่านกล่าวว่า ท่ีบวชเข้ามาแล้ว ย่อมเป็นอยู่ต่างๆ กัน 
โดยได้รู้ธรรมสมควรแก่การบวชบ้างไม่รู้บ้าง พระองค์จึงตรัสบุคคลเนื่องด้วยการบวชไว้ 4 พวก เปรียบด้วย
หม้อ 4 ชนิด ตรัสบุคคล 2 พวกไว้อีกชนิดหนึ่ง มีหลักว่า กายออก แต่จิตยังไม่ออก กายยังไม่ได้ออก แต่จิตออก 
กายก็ยังไม่ออก จิตก็ยังไม่ออก กายก็ออกแล้ว จิตก็ออกแล้ว พวกที่ 1 เช่น กายบวชแล้ว แต่ส่วนจิตใจยัง
เช่นเดียวกับจิตชาวบ้าน พวกท่ี 2 กายยังไม่ได้บวชแต่จิตประกอบด้วยความขูดเกลา เช่นเดียวกับจิตพระ พวก
ท่ี 3 เป็นฆราวาสแท้ ท้ังกายและใจ พวกท่ี 4 เป็นพระแท้ ท้ังกายและใจ โดยนัยนี้ ย่อมได้นักบวช 2 ชนิด คือ
จริงและปลอม (พุทธทาสภิกข,ุ 2534 : 140) 

 5. ถ้าบวชกันหมดจะได้หรือไม่ จากเรื่องนี้ผู้วิจารณ์เห็นว่า ผู้นำเสนอเรื่องนี้มีเจตนาจะชี้แจงหรือ
บอกถึงความสำคัญของการออกบวชว่า บวชแล้วดีอย่างไร จะได้ประโยชน์อะไรจากการออกบวชอย่างมากมาย
มาแล้วจากเรื่องข้างบนนั้น แต่อีกมุมมองหนึ่งของท่านพุทธทาส ก็จะนำเสนออีกแง่มุมหนึ่งสำหรับผู้ท่ีไม่ได้บวช
จะมีคุณค่าได้หรือไม่ ถ้ามีจะมีอย่างไร ในเรื่องนี้ท่านเองก็มีความเข้าใจอย่างแท้จริงอยู่แล้ว ท่านจึงกล่าวถึงเรื่อง
นี้ว่า พิจารณาดูตามพระบัญญัติในวินัย และพุทธโอวาทในบาลีต่างๆ เห็นว่าไม่มีพระประสงค์ให้บวชกันหมดทุก
คน หรือไม่ได้ทรงบัญญัติสั่งสอนว่าให้ทุกคนบวช และทั้งไม่ทรงพระประสงค์มุ่งหมายว่า ยิ่งบวชเป็นจำนวน
มากๆ ยิ่งดี โดยนัยนี้ถ้าบวชกันหมดท้ังหญิงและชาย ก็ไม่มีใครเล้ียง นอกจากอาหารแล้ว ยังได้ทรงบัญญัติอย่าง
อื่นซึ่งเข้มงวดพอที่จะเป็นเครื่องวัดเครื่องกรอง ให้บวชได้แต่ผู้ท่ีสัทธา และกล้าหาญพอท่ีจะบวชเท่านั้น แม้แต่
คฤหัสถ์ก็อาจบรรลุมรรคผลได้เหมือนกัน เท่ากับภิกษุ คือบรรลุอรหัตตผลก็ได้ และเมื่อบรรลุแล้ว จะอยู่ในเพศ
ฆราวาสสืบไปก็ได้ถึง 3 ขั้น คือ โสดาบัน สกทาคามี และอนาคามี นอกจากอรหัตตผลเท่านั้น ถ้าฆราวาสบรรลุ
เข้าแล้ว จะต้องออกจากเรือนไป (เช่นพระยสเป็นต้น)  จึงไม่มีหลักเกณฑ์ว่าเราควรบวชกันให้หมด ด้วยอุบาย
ชักจูง จงปล่อยให้ธรรมในใจเป็นเครื่องวัดเลือกคัดขึ้นบวชเท่าท่ีควร และตรงต่อพุทธประสงค์เถิด อันท่ีจริง กฎ
ธรรมชาติ ก็ทำให้เราบวชกันทุกคนไม่ได้อยู่แล้ว เพราะเรายังมีคนที่กำลังครรภ์แก่ ลูกอ่อน และทารก ซึ่งจะ
บวชพร้อมกันไม่ได้ และแม้ว่าจะมีการอนุญาตให้บวชภิกษุณีกันขึ้นอีก ให้ผู้หญิงบวชได้เช่นครั้งพุทธกาล ก็ยังมี
ธรรมชาติอย่างอื่นขัดขวาง คือ ใจของบางคนท่ีไม่อยากบวช หรือไม่รู้เรื่องการบวชในพุทธสาสนานั่นเอง เพราะ
คนท้ังโลกท่ีนับถือลัทธิอย่างอื่นก็ยังมี (พุทธทาสภิกข,ุ 2534 : 141) 

 6. ประโยชน์แท้จริงของการบวช ในประเด็นนี้ท่านพุทธทาสได้ชี้ให้เห็นว่าประโยชน์ที่แท้จริงของ
การบวชนั้น ก็คือการทำให้แจ้งซึ่งทุกข์หรือทำให้ทุกข์ที่มีในจิตใจหมดไปโดยสิ้นเชิงนั้นเอง เพื่อไม่เป็นการตัด
ทอนข้อความที่สำคัญมากเกินไป ผู้วิจารณ์จึงได้สรุปไว้และนำมาเสนอในส่วนนี้มากเป็นพิเศษ ด้วยหวังว่า
เนื้อหาสาระที่เป็นแก่นของเรื่องนี้จะไม่ถูกตัดทิ้งออกไปมากนัก ในเรื่องเรื่องท่านพุทธทาสกล่าวไว้ว่า มันเป็น
การง่ายที่จะกล่าวตามที่เข้าใจกันว่า บวชดับทุกข์ หาความสุข แต่เมื่อถามว่า สุขเกิดแต่การบวชคืออะไร เป็น
การยากที่จะตอบ บางคนเห็นว่า บวชไม่ต้องทำการงาน ไม่ค่อยมีเรื่องรบกวนใจ จึงจะเป็นสุข บางคนบวช
หวังๆไปสวรรค์ พรหมโลกก็มี ด้วยอำนาจความเข้าใจผิด ท้ังนี้ก็เนื่องแต่ความสุขมีเป็นช้ันๆ นั่นเอง ใครมองเห็น



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนเมษายน 2565 

413 

 

ความสุขเพียงแค่ไหน ก็นึกเอาว่าความสุขมีแค่นั้น และผลของการบวชก็คือความสุขขั้นที่เขาเข้าใจนั้น ยุค
พุทธกาล ก่อนแต่พระองค์ตรัสรู้ มนุษย์ในมัชฌิมประเทศรู้จักความสุขอย่างสูงเพียงพรหมโลก เมื่อได้เบื่อ
ล่วงหน้าไปถึงท่ียังไม่ได้เสวย เนื่องจากได้รับความทรมานใจเห็นความไม่เท่ียงแปรปรวนอยู่เสมอ จึงสลัดส่ิงท้ัง
ปวงออกบวช ออกบวชมุ่งสุขที่สงบ ขั้นแรกเห็นว่าเทวดาดี มุ่งความเป็นเทวดา นานๆ พบว่าเทวดาก็มีใจเป็น
อย่างเดียวกับมนุษย์ ถูกตัณหาและความโกรธเผาใจอยู่เหมือนกัน ค่อยปรารถนาสูงขึ้นไปถึงพรหม  เข้าใจว่า
พรหมเป็นสภาพชีวิตท่ีประเสริฐอยู่ตลอดเวลาท่ีค้นไม่พบว่า มีส่ิงอื่นท่ีประเสริฐกว่านั้น  

ต่อมาเมื่อพระพุทธเจ้าของเราเกิดขึ้น ได้ตรัสรู ้ มีปัญญาแทงตลอดตามแนวความคิดของพวก
นักบวชก่อนๆ และเลยขึ้นไปจนทรงพิสูจน์ได้ว่า แม้พรหมโลกก็ยังไม่เที่ยง ยังเป็นทุกข์เนื่องด้วยการต้องเกิด
ต้องดับ เห็นการท่ีไม่ต้องเกิดต้องดับว่าเป็นสุขอย่างยิ่ง ได้แก่นิพพาน พระองค์จึงทรงพบสุขท่ีแท้จริง อันสูงขึ้น
ไปกว่าพรหม และทรงสอนสาวกให้มุ ่งความสุขชนิดนี้เป็นจุดหมายปลายทาง มีเรื ่องปรากฏในบาลีที ่ทรง
สนทนาโต้ตอบกับปริพพาชกอันเป็นนักบวชที่ดาษดื่นอยู่ในยุคนั้น ใจความแห่งประโยชน์แท้จริงของการบวช
ดังกล่าวมาแล้วข้างต้นนั้น ก็เพื่อประโยชน์ 2 อย่าง คือ เพื่อการปิดกั้นอาสวะในทิฏฐธรรม (ภพนี้) และเพื่อการ
ทำลายอาสวะในสัมปรายภพ (ภพหน้า) ภิกษุ ท. การอุปสมบทอันตถาคตอนุญาตแล้วแก่สาวกทั้งหลายก็เพื่อ
ประโยชน์ 2 อย่างนี้แล” ภิกษุในศาสนานี้ท้ังหมดก็เพื่อความสุขนี้ นี ้คือประโยชน์ที ่แท้จริงหรือจุดหมาย
ปลายทางของการบวช (พุทธทาสภิกขุ, 2534 : 144) 

 7. ถ้าไม่บวชจะได้หรือไม่ สำหรับผู้ประสงค์อรหัตตภูมิไม่บวชไม่ได้ พระอรหัตตผลเป็นคุณธรรมขั้น
สูงสุดยอด ควรแก่เพศของการบวชอย่างเดียว ไม่มีในเพศฆราวาส แม้จะเกิดบรรลุธรรมขั้นสูงสุดนี้ในเพศ
ฆราวาสขึ้นมาก็ต้องรีบบวช เช่น ยสกุลบุตรเป็นตัวอย่าง นัยว่าบรรลุอรหันต์แล้ว ถ้าขืนอยู่เป็นฆราวาสจักต้อง
ปรินิพพานเนื่องจากความอาเกียรณ์รังเกียจด้วยสภาพแห่งเพศเดิมนั้น แต่ท่ีแท้การเป็นพระอรหันต์ ย่อมสูงกว่า
การบวชอยู่แล้ว สำหรับผู้ประสงค์มรรคผลอันต่ำลงมา คือโสดา – สกทาคา – อนาคา แล้ว จะบวชก็ได้ไม่บวช
ก็ได้ แม้ว่าการบรรพชาจะเป็นการช่วยเหลือให้ได้บรรลุมรรคผลเร็วและง่ายเข้าก็จริง แต่ผู้ไม่บวชก็อาจบรรลุ
มรรคผลนั้นได้ภายในเรือน และภายในการงานของฆราวาสนั่นเอง ในบาลี คนช้ันสูงเป็นอันมาก เช่น พระญาติ
ในสากยวงศ์ หรือคนชั้นกลาง เช่นเศรษฐี คหบดีเป็นอันมากก็ได้บรรลุถึง อนาคามิผล และในคนชั้นต่ำก็ยังมี 
(พุทธทาสภิกขุ, 2534 : 152) 

 “...ก็เมื่อเราจะบวชก็ตามไม่บวชก็ตาม ก็ถือพระพุทธสาสนาอยู่แล้วฉะนี้ จึงเป็นความจำเป็นของ
เราทั้งหลายที่จะต้องพยายามเรียนให้รู้ว่า สาสนาที่เราถือนั้นคืออะไร ถ้าเราไม่พยายามรู้สาสนาของเรา ก็
เหมือนกับเราหลอกโลกอยู่เสมอ ถึงแม้เราจะบวชก็ตามไม่บวชก็ตาม ไม่พ้นจากความติเตียนว่าเป็นคนลวงโลก 
ชาติท่ีประกอบด้วยอารยธรรมในเวลานี้ ชาติไหนท่ีไม่มีสาสนาต้องไม่มีแล้วในโลก, ต้องมีสาสนาใดสาสนาหนึ่ง
แน่นอน เวลานี้ทั้งโลกเขาพูด เขานิยมว่าชาติไทยเป็นชาติที่ถือพุทธสาสนา ที่พระพุทธสาสนายั่งยืนอยู่ได้ 
เพราะมีเมืองไทยเป็นเหมือนป้อมใหญ่ในแนวรบ ตามท่ีข้าพเจ้าได้กล่าวมาครั้งหนึ่งแล้ว ก็แปลว่า โลกนิยมแล้ว 
เพราะเชื่อกันเสียหมดว่า เราถือพระพุทธสาสนาเพราะฉะนั้นเหมือนเราถูกโลกบังคับให้ถือ พระพุทธสาสนา



414 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 3  April 2022 

    

เหมือนกันการท่ีเราบวชจ้ิม ๆ แล้วบอกว่า “ฉันถือแล้ว ต่อไปฉันไม่ต้องทำอะไรอีก” ดังนี้ ไม่ใช่จะลวงโลกไปได้
นานสักปานใด ในไม่ช้าเขาก็จับได้ว่าความประพฤติไม่สมกับท่ีถือพุทธสาสนา ใจไม่สมกับหนทางท่ีพระศาสดา
ของเราส่ังสอนซึ่งเราเช่ือว่าเป็นทางดีท่ีสุด ถ้าเมื่อความประพฤติไม่สมกับผู้ถือพระพุทธสาสนาเช่นนี้แล้ว ย่อม
ทำให้โลกเขาดูหมิ่นเราทั้งหมดไม่ใช่ว่าข้าพเจ้าคนเดียวจะเป็นผู้อาย ท่านทั้งหลายที่นั่งอยู่ในที่นี้ทุกคนต้องรับ
ความอายเท่ากับข้าพเจ้า , ข้าพเจ้าก ็คนไทยคนหนึ ่ง ท่านก็คนไทยด้วยกันทั ้งน ั ้น ต้องรับความอาย  
ด้วยกัน เช่นนี้แล้ว จำเป็นต้องมีมานะ. “การที่บวชนั้น ถ้ามีเวลาและใจมั่นคงอยู่ อยากจะบวชแล้ว ข้าพเจ้า
อนุโมทนา บวชเถิด ! ถ้าไม่มีเวลาและใจรู้สึกว่าจะบวชจริงไม่ได้แล้ว ขออย่าบวชลวงโลกเลย ข้าพเจ้าขอเสียที 
ข้อนี้เป็นข้อท่ีได้นึกมานานแล้ว....,” (พุทธทาสภิกขุ, 2534 : 155) 

การตามรอยพระอรหันต์ ท่ีท่านพุทธทาสได้เขียนขึ้นเมื่อปี พ.ศ. 2475 ซึ่งเป็นหนังสือเล่มแรกของ
สวนโมกข์ ซึ่งเต็มไปด้วยหลักการ วิธีการ และบอกถึงผลของการปฏิบัติตามเรื่องนี้ด้วยว่ามีผลเป็นอย่างไร ถือ
ว่าเป็นหนังสือที่อ่านง่าย เข้าใจง่าย เนื้อหาสาระที่สำคัญทั้งหมดพอสรุปได้ใจความว่า ท่านพุทธทาสภิกขุได้
ช้ีให้เห็นอย่างชัดเจนแล้วในการตามรอยพระอรหันต์ว่า ตัวพระพุทธศาสนาท่ีแท้จริงนั้น จะไม่รู้จักคร่ำคร่าหรือ
ตายคือสาบสูญ เพราะการตามรอยพระอรหันต์นั้นเป็นตัวกฎท่ีแท้จริงท่ีประจำอยู่กับโลกตลอดกาลนิรันดร์ จึง
ไม่เคยเหลวไหล ส่วนผู้ที่เข้าไปเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนานั้นไม่แน่นอนเอง  ดังนั้น ถ้าหากว่าเราบากบั่น
อย่างเต็มที่มาแล้วขั้นหนึ่ง คือขั้นปริยัติธรรม แต่ยังเหลืออีกขั้นหนึ่งที่จะต้องพยายามกันต่อไปอีก ขั้นนั้นคือ 
การลงมือปฏิบัติธรรมอย่างจริงจังและถูกต้อง ส่วนสุดท้ายก็คือการเก็บเกี่ยวเอาผลประโยชน์อันเป็นขั้นสุดท้าย  

 

บทวิจารณ์ 
 1. สำนวนของพระพุทธทาส 
 การใช้สำนวนภาษาเขียนในการนำเสนอของพุทธทาสภิกขุนั้น ท่านใช้สำนวนจากการแปลภาษา
บาลีจาก 3 สูตร ได้แก่ บาลีฉวิโสธนสูตร บาลีมหาอัสสปุรสูตร และบาลีสามัญญผลสูตรเป็นสูตรหลัก เป็นบท
นำในการตอบคำถามของเนื้อหาทุกเรื่องท่ีเป็นหลักการสำคัญ ๆ ทุกตอนไป หลังจากนั้นท่านก็จะใช้ภาษา
ชาวบ้านหรือเป็นภาษาร่วมสมัยที่เรียบง่ายไม่สลับซับซ้อน ทำให้ผู้ที่ได้อ่านแล้วมีความเข้าใจ ตรงตามเนื้อหา
หรือจุดประสงค์ท่ีผู้เขียนได้วางเอาไว้ ท่านพุทธทาสจะไม่ใช้ภาษาท่ีเป็นศัพท์วิชาการในการนำเสนอ โดยเฉพาะ
การอธิบายเสริมและยกตัวอย่างประกอบ มักจะเป็นสถานการณ์ที่เป็นปัจจุบันอยู่ตลอด มีการกล่าวถึงเรื่อง
ระบบของเศรษฐกิจ การเมือง การปกครอง และกลุ่มคนหรือสังคมเอาไว้ในตัวอย่างนั้นด้วย เพื่อให้เห็นภาพท่ี
ชัดเจนมีความเกี่ยวข้องหรือสัมพันธ์กับเรื่องท่ีกำลังพูดถึงอยู่เสมอ และท่านยังกล่าวถึงผู้อ่านอย่างเป็นกันเองใน
ความตอนหนึ่งว่า “ผู้อ่านควรทราบรูปโครงของเรื่องพอเลา ๆ   เสียก่อน คือ เมื่อได้แสดงความปรารภและยก
บาลี 3 สูตร ท่ีจะใช้เป็นหลักมาต้ังไว้ และเก็บหลักจากบาลีนั้น ๆ ได้ 23 หลัก จัดเป็นตอนบุพภาคแห่งการตาม
รอยพระอรหันต์แล้ว ต่อไปนี้ไปจะได้เริ่มอธิบายความไปทีละหลัก (พุทธทาสภิกขุ, 2534 : 68) 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนเมษายน 2565 

415 

 

 ในประเด็นนี้เป็นส่วนหนึ่งของบทนำท่ีพุทธทาสภิกขุอธิบายไว้ ผู้วิจารณ์จะขอนำมาเพื่อให้เห็นเป็น
ตัวอย่างที่ชัดเจนว่าท่านใช้ภาษาในการนำเสนอเนื้อหาสาระที่ไม่ซับซ้อนเป็นภาษาแบบชาวบ้านจริง  ๆ ไม่ใช่
ศัพท์วิชาการที่เล่นคำเล่นโวหารอะไร ยกตัวอย่างเช่น “เรื่องของคำว่าพระตถาคต ท่านจะอธิบายว่า พระ
ตถาคต เกิดขึ้นในโลก เป็นพระอรหันต์ ตรัสรู้ชอบเอง สมบูรณ์ด้วยวิชชาและจรณะ เสด็จไปดี รู้แจ้งโลก เป็นผู้
ทรมานบุรุษควรทรมานอย่างไม่มีใครยิ่งกว่า เป็นครูของเทวดาและมนุษย์แสดงธรรมไพเราะในเบื้องต้น 
ท่ามกลาง ที่สุด ประกาศพรหมจรรย์พร้อมอรรถพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์สิ้นเชิง โดยท่านพุทธทาสได้ยกขึ้น
อธิบายทีละตอน เริ่มด้วยตอนที่ว่าด้วย ตถาคต ได้แก่ ตถาคต คำนี้ เป็นคำที่พระผู้มีพระภาคใช้เรียกแทนช่ือ
พระองค์เองเท่านั้น แต่มาในตอนหลังมีผู้นำมาใช้เป็นคำพูดของตน สำหรับเรียกพระผู้มีพระภาคไปก็มี ศัพท์ 
“ตถาคต” นี้ แปลเอาแต่เนื้อความ ได้ความว่า ผู้มาอย่างไร ไปอย่างนั้น หมายความว่า เสด็จมาสู่โลกนี้อย่าง
พระพุทธเจ้าเสด็จไปจากโลกนี้ก็อย่างพระพุทธเจ้า ท่ีเรียกว่า มาอย่างพระพุทธเจ้า หมายเอาการท่ีพระองค์บัง
เกิดขึ้นเพื่อสอนมนุษย์ให้รู ้จักทำตัวเองให้พ้นทุกข์ มีพระกรุณาแก่สัตว์ที่กำลังมีทุกข์เต็มอก  หากว่า ในวัง
พระราชาก็นิมนต์ฉันและในเวลาเดียวกัน มีหญิงเข็ญใจกำลังได้รับทุกข์อย่างแรง เพราะลูกหรือผัวตายเป็นต้น 
พระองค์จะทรงสละอติเรกลาภภายในวัง เสด็จไปปลอบโยนหญิงเข็ญใจด้วยธรรมิกถา ให้ความคับแค้นหายไป
จากอกหรือได้บรรลุธรรมบางอย่าง ถ้าเขาจะมีอุปนิสัยอยู่บ้าง และพระองค์มีพระปัญญาสอดส่องหาคำพูดมา
แสดงธรรม พอท่ีจะให้คนทุกจำพวกได้รับประโยชน์ เว้นแต่เขาจะเป็นคนหนาเกินไปเท่านั้น พระองค์หมดความ
ชั่วทุกชนิด มีใจสะอาดถึงที่สุด ไม่เห็นแก่อะไรหมด นอกจากความจริง ความถูกต้องอย่างเดียวแล้ว ทรง
ประพฤติประโยชน์แก่ผู้อื่นคือแก่โลกท้ังส้ิน จนตลอดพระชนมายุ นี่เรียกว่า มาอย่างพระพุทธเจ้า ท่ีเรียกว่า ไป
อย่างพระพุทธเจ้า คือทรงปรินิพพานดับหมดทั้งร่างกายจิตใจ รวมทั้งกรรมที่เป็นปัจจัยให้เกิดอีก ไม่ต้อง
กลับมาเป็นทุกข์ทรมานเหมือนสัตว์โลกท้ังหลาย แต่แม้ว่าพระองค์จะปรินิพพานไปแล้วก็จริง ส่วนความดีของ
พระองค์ยังคงเหลืออยู่ ได้แก่ธรรมวินัยที่ทรงสอนไว้ เราพากันยกขึ้นแทนตัวพระองค์ เป็นดังว่าพระองค์ยงัคง
อยู่ ความสุขอันเป็นผลเกิดจากการกระทำตามคำสั่งสอนของพระองค์ยังคงกำลังปกคลุมโลกอยู่ทั่วไป แม้จะ
เป็นความสุขชั้นต่ำ ๆ ไม่สูงสุดเหมือนที่พระองค์เองบรรลุ ก็ยังเป็นเครื่องหมายของการกระทำอันประเสริฐท่ี
พระองค์ทรงท้ิงไว้ในโลกนี้ หลังแต่พระองค์ได้เสด็จปรินิพพาน นี่เรียกว่า ไปอย่างพระพุทธเจ้ารวมท้ังท่ีไปและ
ท่ีมาอย่างพระพุทธเจ้า จึงได้เรียกว่า ตถาคต (พุทธทาสภิกขุ, 2534 : 69) 

 ตามท่ีผู้วิจารณ์ได้กล่าวถึงสำนวนภาษาหรือภาษาท่ีท่านพุทธทาสเลือกใช้ในการนำเสนอหลักธรรม
นั้น ท่านใช้ภาษาชาวบ้านอย่างแท้จริง ถึงแม้จะไม่สละสลวยงดงามเหมือนภาษาของนักวิชาการ แต่เมื่ออ่าน
แล้วมันทำให้เกิดความรู้เกิดความเข้าใจในเรื่องหรือเนื้อหาสาระของหลักธรรมที่ท่านสื่อสารกับผู้อ่านได้เป็น
อย่างดี แต่ท้ังนี้และท้ังนั้นไม่รวมศัพท์ท่ีเป็นต้นฉบับคือตัวพระบาลีและคำแปลท่ีออกมาจากคำศัพท์จากภาษาลี
ล้วน ๆ อันนี้ท่านคงไว้ตามเดิม ท่านก็จะเอาบาลีที่เป็นที่มาของเรื่องนี้เองยกขึ้นเป็นหัวข้อแล้วทำการอธิบาย
ช้ีแจงด้วยเหตุด้วยผล จนชัดเจนเป็นเรื่อง ๆ หรือเป็นตอน ๆ ไปตามเนื้อหาสาระของเรื่องนั้น ๆ เพื่อให้มองเห็น
กันอย่างชัดเจนอีกครั้งในการใช้ภาษาการเขียนหนังสือของพุทธทาส ข้าพเจ้าจะขอยกตัวอย่างอีกสักหนึ่ ง



416 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 3  April 2022 

    

ตัวอย่าง ได้แก่ คำว่าพระอรหันต์ ท่านจะอธิบายและใช้ภาษาเพื่ออธิบายเนื้อความนั้นให้เป็นภาษาชาวบ้านท่ี
เรียบง่ายไม่ใช้ภาษาฟุ่มเฟือย  ลักษณะของการใช้ภาษาชาวบ้านหรือภาษาที่เรียบง่ายไม่สลับซับซ้อน ไม่เป็น
ภาษาวิชาการท่ีผู้คนอ่านแล้วงงและเกิดความคลาดเคล่ือน ในประเด็นนี้ผู้วิจารณ์มองว่าท่านคงจะเผ่ือผู้อ่านท่ี
ไม่มีความรู้ความเข้าใจในธรรมะมาก่อน แม้แต่คนธรรมสามัญทั่วไปที่ไม่เคยเล่าเรียนศึกษาธรรมะมาก่อนก็
สามารถอ่านแล้วเข้าใจได้ทันที ที่สำคัญเมื่ออ่านแล้ว จะทำให้ผู้อ่านเกิดความเชื่อและมีศรัทธามากยิ่งขึ้น เมื่อ
ผู้อ่านเกิดความศรัทธามากยิ่งขึ ้นแล้ว ย่อมเป็นการแน่นอนเข้าผู้นั้นจะต้องมีความพอใจในการนำหลักการ
ดังกล่าวไปปฏิบัติตามได้อย่างจริงจังหรืออย่างตั้งใจ เมื่อเป็นเช่นนี้ผู้วิจารณ์จึงเชื่อได้ว่าชีวิตของผู้นั้น ย่อมมี
ความสุขข้ึน ท่ีเกิดจากการเปล่ียนแปลงตนเอง เกิดปัญญาในการบริหารจัดการความทุกข์ในชีวิตของตนเองได้ 

 หนังสือเรื่อง ตามรอยพระอรหันต์ของพุทธทาสภิกขุนี้ เป็นหนังสือที่ใช้สำนวนภาษาที่เรียบ ๆ ทำ
ให้เข้าใจได้ในเนื้อหาหรือวัตถุประสงค์ที่สื่อสารออกมาได้เป็นอย่างดี นับเป็นหนังสือที่มีอายุอีกเล่มหนึ่ง ท่ี
ถ่ายทอดหลักปรมัตถธรรมในทางพระพุทธศาสนาออกมาในรูปแบบภาษาร่วมสมัย ที่คนทุกประเภทอ่านแล้ว
เข้าใจความหมายได้ ท้ัง ๆ ท่ีเนื้อหาสาระท่ีพูดถึงนั้นเป็นเรื่องของการปฏิบัติหรือฝึกจิตให้หลุดพ้นไปจากความ
ทุกข์  
 2. วิธีการนำเสนอของพุทธทาสภิกขุ 
 โดยภาพรวมวิธีการนำเสนอของท่านพุทธทาสนี้ เป็นการนำเสนอแบบในเชิงลักษณะต้ังกระทู้ถาม
ไว้ และบอกในกระทู้นั้นด้วยว่าในรายละเอียดที่จะตอบมีกี่กระทู้ เพื่อสื่อสารกับผู้อ่านว่าหัวข้อธรรมที่สำคัญ
ของเรื่องนั้นมีกี่กระทู้ จึงทำให้ผู้อ่านเกิดความสนใจใคร่อยากทราบว่ากระทู้นี้ในคำตอบที่ท่านยกเอาบาลีสตูร
ต่างๆ ที่ท่านยกขึ้นมาตอบหรืออธิบายนั้นคืออะไร และประกอบด้วยส่วนต่างๆ ที่สำคัญอะไรบ้าง พร้อมท้ัง
แสดงเหตุผลไว้ด้วยว่า จะมีหลักการให้ปฏิบัติอย่างไร เมื่อปฏิบัติตามแล้วจะได้ผลอย่างไร ผลที่ว่านั้นอยู่ ใน
ระดับใด หรือถ้าหากไม่ปฏิบัติตามจะเกิดอะไรขึ้นมีผลเสียอย่างไร และผลท่ีว่าเสียนั้นอยู่ในระดับใด บางเรื่อง
ท่านยกเอาตัวบุคคลขึ้นมาเป็นตัวอย่าง ให้เห็นทุกคำสนทนา  ในขณะท่ีท่านตอบด้วยพระบาลีได้ยกมาของแต่
ละสูตรแล้ว ก็ยังมีคำอธิบายเสริมหรือเติมเต็มด้วยคำพูดเชิงเชิญชวนหรือแนะนำ  

 รูปแบบวิธีการนำเสนอเนื้อหาสาระแห่งพุทธธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ เพื่อให้ให้ผู้อ่านหนังสือ
เรื่องตามรอยพระอรหันต์แล้ว จะได้เกิดความเข้าใจ เป็นการเพิ่มสติปัญญาให้แก่ผู้อ่าน ท่ีสำคัญท่ีสุดก็คือสร้าง
ศรัทธาให้เกิดขึ้นในใจของผู้อ่าน เมื่ออ่านจบแล้วก็จะมีความรู้สึกว่าอยากเดินตามรอยของพระอรหันต์ ด้วย
เหตุผลท่ีว่าเมื่อเดินตามแล้ว ความทุกข์ท่ีมีอยู่ภายในจิตใจก็จะลดน้อยลง ถึงแม้ไม่ได้เป็นพระอรหันต์หรือไม่ได้
บวชเป็นพระในพระพุทธศาสนาก็ตาม หลักการปฏิบัติเพื่อให้เข้าถึงความสุข ท่ีปุถุชนควรเข้าถึงได้หรือมีได้ก็ยัง
ไม่จำกัดไว้เฉพาะแต่ผู้ที่ออกบวชเท่านั้น (พุทธทาสภิกขุ, 2534 : 147) ซึ่งผู้อ่านหลายท่านที่เคยอ่านหนังสือ
เรื่องอื่น ๆ มามาก โดยส่วนใหญ่แล้วในก็เป็นเพียงการนำเสนอหลักการใหญ่ ๆ ของพระพุทธศาสนาไว้เท่านั้น 
ยิ่งเป็นงานเขียนเชิงวิชาการด้วยแล้วยิ่งไปกันใหญ่ ยิ่งอ่านก็ยิ่งงงไม่เข้าใจหรือเข้าใจยาก  



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนเมษายน 2565 

417 

 

 ดังนั้น ผู้วิจารณ์เห็นว่าหนังสือเล่มนี้ตอบปัญหาได้อย่างครบถ้วนและสมบูรณ์ท่ีสุด เช่น พระอรหันต์
คืออะไร และใครท่ีเป็นบิดาหรือผู้ให้กำเนินพระอรหันต์ ซึ่งในหนังสือเล่มนี้ก็ตอบไว้อย่างชัดเจนว่าผู้ให้กำเนิด
พระอรหันต์ท้ังหลายนั้นก็คือพระพุทธเจ้าสมณโคดมนั้น และพุทธทาสก็ยังอธิบายขยายความเห็นเพิ่มเพื่อความ
ชัดเจนอีกว่ารอยของพระอรหันต์ท่ีเราควรจะเดินตามนั้นเป็นอย่างไร และใครบ้างท่ีมีสิทธิ์ที่จะเดินตามรอยของ
พระอรหันต์ได้บ้าง ในทัศนะของผู้วิจารณ์แล้วเชื ่อว่าเป็นการนำเสนอที่แปลกใหม่ของวงการการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาก็ว่าได้ เพราะในอดีต พ.ศ.2475 ใครที่จะเขียนหนังสือในลักษณะนี้ได้จะต้องเป็นนักศึกษา
ค้นคว้าและฝึกฝนตนเองจนเข้าใจในจุดประสงค์ของความปรารถนาท่ีจะเป็นพระอรหันต์อย่างแน่นอน และต้อง
เช่ืออย่างมั่นใจว่าความเป็นพระอรหันต์นั้นมันหมดปัญหาทุกอย่างจริงๆ หมดภพชาติในการสืบต่อ ถึงจุดสูงสุด
แห่งชีวิตท่ีพัฒนาแล้ว แต่ท้ังนี้และท้ังนั้นเป้าหมายปลายของพระพุทธศาสนาก็คือ ความหลุดพ้นจากความทุกข์
ท้ังปวงนั้นเอง  
 3. ทฤษฎีการวิจารณ์ 
 เพื่อให้การวิจารณ์หนังสือเรื่องตามรอยพระอรหันต์เล่มนี้น่าเช่ือถือและมีหลักการทางทฤษฎีในการ
วิจารณ์หรือตีความหนังสือ จากประสบการณ์ของผู้วิจารณ์เองท่ีเคยค้นคว้ามาจึงต้องการนำหลักการทางทฤษฎี
แห่งการตีความเป็นองค์ประกอบด้วย ขณะท่ีนักวิชาการท่านหนึ่งได้กล่าวไว้ว่า การศึกษาวิชาพระพุทธศาสนา
กับศาสตร์แห่งการตีความ (Buddhism and Hermeneutics) นับว่าเป็นวิชาใหม่ในแวดวงการศึกษาทาง
พระพุทธศาสนา การตีความเป็นแนวความคิดทางตะวันตก ท่ีใช้ตีความแนวคิดของผู้อื่นท่ีคิดไว้แล้ว  

 ในกรณีการวิจารณ์หนังสือของท่านพุทธทาสภิกขุ เรื่องตามรอยพระอรหันต์นี้ ผู้วิจารณ์เห็นว่ามี
ทฤษฎีหนึ่งที่สามารถเข้ากันได้กับเรื่องนี้ ทฤษฎีนั้นได้แก่ทฤษฎีการตีความตามแนวคิดของเซนต์ ออเกิสตีน 
(Saint Augustine) ออเกิสตีนมีทฤษฎีเกี่ยวกับเรื่องการตีความในข้อท่ีว่า ข้อความเดียวอาจจะตีความได้ถึง 4 
อย่าง ตามความต้องการของผู้อ่านหรือผู้ฟังดังต่อไปนี้ ดังนั้นเขาจึงแบ่งการตีความออกเป็น 4 ประเภท ตาม
ความคิดของผู้อ่านหรือผู้ฟัง ดังนี้ 

1) Historico – Literal = ตีความตามพยัญชนะ และข้อเท็จจริงตามประวัติศาสตร์ 
2) Allegorical = อุปมานิทัศน์ มีความรู ้เป็นสัญลักษณ์มากขึ ้น คำ 2 คำตีความได้ 2 

ความหมายโดยการตีความให้เข้าถึงกัน 
3) Analogical = อุปมาน คำพูดท่ีคล้ายกัน เช่น มนุษย์โกรธ พระเจ้าพิโรธ 
4) Topological, A etiological, Moral = พฒันาคุณภาพชีวิต  

 ทฤษฎีการตีความตามแนวคิดของเซนต์ ออเกิสตีน (Saint Augustine) ข้อที่ 4 นี้เองที่สามารถ
เข้ากันได้กับการวิจารณ์หนังสือเรื่องตามรอยพระอรหันต์ของท่านพุทธทาสภิกขุ เพราะเป็นเรื่องการประพฤติ
ปฏิบัติให้ชีวิตมีคุณภาพ เป็นหลักการปฏิบัติเพื่อให้ชีวิตของผู้อ่านนั้นได้เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของตนไปสู่
เป้าหมายสูงสุดของชีวิต ที่เรียกว่า Topological, A etiological, Moral การพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ถึงที่สุด
นั้นเอง 



418 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 3  April 2022 

    

 จะเห็นได้ว่าจากคำแนะนำของท่านพุทธทาสภิกขุที่เขียนไว้ในหนังสือเรื่องตามรอยพระอรหันต์ 
สามารถโยงไปถึงหนังสือเรื่อง ฟ้าสางทางธรรมโฆษณ์ (พุทธทาสภิกขุ, 2547 : 19) ในหนังสือเรื่องฟ้าสางทาง
ธรรมโฆษณ์ท่านพุทธทาสภิกขุได้อธิบายถึงสาเหตุแห่งการตามรอยพระอรหันต์ไม่ได้หรือสิ่งที่ขวางกั้นไม่ให้
บรรลุถึงคุณธรรมชั้นสูงหรือชั้นใดชั้นหนึ่งในทางพระพุทธศาสนาได้  สิ ่งที ่ว่านี้ได้แก่คำว่าอุปาทานนั้นเอง  
อุปาทานท่ีท่านพุทธทาสภิกขุได้กล่าวถึงข้างต้นท่ีผู้วิจารณ์ได้โยงให้เห็นนั้น ท่านยังอธิบายต่อถึงเรื่องอุปาทานไว้
ว่าอุปาทานนั้น ได้แก่ กามุปาทาน ความถือมั่นในกาม หมายถึง การยึดถือจนติดแน่นในส่ิงท่ีเป็นของรักของใคร่ 
ติดพันอยู่ในส่ิงท่ีพอใจ เช่น ในรูป (ส่ิงท่ีน่ารักใคร่ทางตา) ในเสียง (ความไพเราะท่ีได้ยินทางหู) ในกล่ิน (ความ
หอมหวนชวนดอมดมทางจมูก) ในรส (ความเอร็ดอร่อยท่ีล้ิมชิมได้ทางล้ิน) ในโผฏฐัพพะ (การสัมผัสทางกายท่ี
ก่อให้เกิดความสนุกสนานเพลิดเพลิน) และในธรรมารมณ์ (ส่ิงท่ีผุดขึ้นเป็นความรู้สึกในจิตใจท่ีมีต่อส่ิงรักส่ิงใคร่) 
ด้วยอำนาจกามตัณหา เรียกง่าย ๆ ว่า เป็นคนยึดติดของรัก ย่อมก่อให้เกิดความร้อนรุ่ม ความริษยาหึงหวง ใน
เรื่องกามุปาทาน ความยึดมั่นในกาม (พุทธทาสภิกขุ, 2544 : 26) 
 4. จุดเด่นของหนังสือ 
 หนังสือเรื ่องตามรอยพระอรหันต์นี ้มีจุดเด่นอยู่ 2 ประการ ได้แก่ ประการแรกพุทธทาสภิกขุ
สามารถระบุถึงที่มาที่ไปของพุทธพจน์จากคัมภีร์พระไตรปิฎกที่เป็นภาษาบาลีฉบับสยามรัฐได้อย่างชัดเจน
น่าเช่ือถือ เพราะคัมภีร์นี้นับเป็นคัมภีร์ท่ีเก่าแก่ท่ีสุดของไทย ท่ีมีการใช้อ้างอิงพุทธพจน์ได้สมบูรณ์ท่ีสุด ถ้าหาก
ใครสงสัยก็กลับไปศึกษาจากคัมภีร์ท่ีเป็นหลักฐานด้ังเดิมนี้ได้เพิ่มเติมอีก ทุกเรื่องของการตามรอยพระอรหันต์
พุทธทาสภิกขุท่านจะนำเอาคัมภีร์จากพระไตรปิฎกฉบับดังกล่าวมาเป็นบทตั้งเริ่มต้นเพื่ออธิบายเป็นตอนๆ 
ตามลำดับไป สำหรับจุดเด่นประการท่ีสองคือ เนื้อหาสาระในหนังสือเล่มนี้ท่ีถูกท่านพุทธทาสนำมาอธิบายเป็น
เรื่องใหม่มาก  ที่คนสมัยปี พ.ศ.2475 ยังไม่เคยรู้มาก่อน เมื่อได้มาอ่านหนังสือเล่มนี้จึงเกิดความรู้ความเข้าใจ
เพิ่มขึ้นเป็นอย่างมาก และรู้กระท่ังว่าการตามรอยพระอรหันต์นั้น ทุกคนสามารถตามได้ ถึงแม้การถามรอยนั้น
จะไปไม่ถึงจุดสูงสุดก็ตาม แต่เมื่อทุกคนพร้อมท่ีจะเดินตามแล้ว ย่อมได้รับความสุขอย่างท่ีไม่เคยได้รับมาก่อน
เป็นหลักประกันให้อีก ไม่จำเป็นต้องกล่าวถึงเมื่อการเดินตามรอยของพระอรหันต์จนถึงท่ีสุดแล้วชีวิตและจิตใจ
จะมีความสงบสุขปราศความทุกข์ขนาดไหน  
 5. จุดด้อยของหนังสือ 
 จุดด้อยของหนังสือเล่มนี้โดยส่วนมากแล้วจะอยู่ท่ีคำศัพท์ภาษาบาลีขนาดยาว ๆ บางเรื่องค่อนข้าง
ยาวเสียด้วยซ้ำไป การอ้างภาษาบาลีขนาดยาว ๆ เกินไป อาจจะทำให้ผู้อ่านหนังสือเล่มนี้เกิดความเบื่อหน่าย 
หรือเกิดความสับสนระหว่างภาษาบาลีท่ียาวเกินกับคำอธิบายท่ีเป็นภาษาไทย แทนท่ีจะทำให้คนอ่านอ่านแล้ว
เกิดความรู้ความเข้าใจและเกิดศรัทธาแล้วเดินตามรอยของพระอรหันต์ กลับจะหมดศรัทธาและหันหลังกลับให้
การตามรอยพระอรหันต์เสียอีก จึงเป็นจุดด้อยของหนังสือเล่มนี้ แม้แต่บางเรื่องท่ีท่านยกขึ้นมาเพื่ออธิบายไม่
น่าจะอธิบายกันอย่างยึดยาวก็ได้เพราะเป็นเรื่องที่คนส่วนใหญ่เมื่ออ่านแล้วก็สามารถเข้าใจได้ ขณะเดียวกัน
ท่านอธิบายเสียยึดยาว  กว่าผู้อ่านจะเข้าใจได้ต้องกลับมาอ่านในเรื่องนั้นซ้ำอีกหลายรอบ 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนเมษายน 2565 

419 

 

สรุป 
 โดยสรุปแล้วหนังสือเรื่องตามรอยพระอรหันต์ของท่านพุทธทาสภิกขุนี้ เป็นการช้ีทางออกบอกทาง
ถูกให้สำหรับผู้ที่ต้องการพัฒนาชีวิตของตนเองจากปุถุชนให้ก้าวไปสู่ความเป็นอริยะชน ตามลำดับหรือตาม
ขั้นตอนของการปฏิบัติตามหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา ประเด็นสำคัญท่ีท่านพุทธทาสภิกขุได้แนะนำไว้ใน
หนังสือเล่มนี้คือ ไม่ว่าจะอยู่ในสถานะแบบใด จะเป็นฆราวาส หรือเป็นบรรพชิตก็ตาม ย่อมเข้าถึงความเป็น
พระอรหันต์ได้ ถ้ามีการประพฤติปฏิบัติตามอย่างถูกต้องตามรอยพระอรหันต์ท่ีได้แนะนำทางไว้นี้แล้ว หรือถ้า
หากยังไม่บรรลุความเป็นพระอรหันต์ในชาตินี้ได้ ก็จะเข้าถึงคุณธรรมช้ันใดช้ันหนึ่งอย่างแน่นอน อย่างน้อยท่ีสุด
ก็ทำให้ชีวิตนี้เต็มไปด้วยความสงบสุขในชีวิต โดยเป็นผู้ท่ีมีความทุกข์น้อยท่ีสุด ซึ่งจะแตกต่างจากคนท่ัวไปโดย
ส้ินเชิง  

  ในเรื่องการตามรอยพระอรหันต์นี้ ท่านพุทธทาสจะเริ่มที่ศรัทธาก่อน ด้วยการเล่าเรื่องประกอบ
ของกุลบุตรในอดีตที่ได้ฟังธรรมจากพระพุทธองค์แล้ว เกิดความเบื่อหน่ายในเพศฆราวาสการครองเรือน มี
ศรัทธาคิดอยากจะบวช จนไปถึงตัวอย่างในหลายๆ เรื่อง ท่ีท่านยกมาแสดงเพื่อประกอบการบรรยายให้เข้าใจ
ได้อย่างง่ายและชัดเจนยิ่งขึ้น จนถึงท่ีสุดคือการประพฤติปฏิบัติจนทำให้ตนเองหลุดพ้นจากพันธนาการต่าง ๆ 
ทำให้ถึงสภาวะสูงสุดคือความเป็นพระอรหันต์นั้นเอง  
  

เอกสารอ้างอิง 
พุทธทาสภิกขุ. (2534). ตามรอยพระอรหันต์. (พิมพ์ครั้งท่ี 6). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ  
พุทธทาสภิกขุ. (2544). พุทธทาสตอบปัญหา. กรุงเทพมหานคร: จัดพิมพ์โดยธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม  
พุทธทาสภิกขุ. (2547). ฟ้าสางทางธรรมโฆษณ์. กรุงเทพมหานคร: จัดพิมพ์โดยโครงการธรรมโฆษณ์ศึกษา  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 18). 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
 
 
 
 


