
บทวิจารณ์หนังสือ : BOOK REVIEW 
เรื่อง  : พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์ 

 
 
ผู้เขียน : สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต) 
ปีที่พิมพ์ : 2558                                                   
สำนักพิมพ์ : สำนักพิมพ์เพ็ทโฮม 
จำนวนหน้า : 232  หน้า 
ISBN: 9786165264617 

 
 
 

  

พระครูสันติบุญญาทร (กตปุญฺโญ) และ พระครูจิรธรรมธัช 
                                มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 

 Phrakhru Santibunyathorn (Katapunyo) and Phrakrujiradhammatach 

     Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nongkhai Campus, Thailand 

                    Corresponding Author, Email : arithat.loes@mcu.ac.th 

 
********* 

 

บทนำ* 
 หนังสือ“พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์” เป็นการรวบรวมคำปาฐกถาของ 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต) เมื่อครั้งท่านได้รับนิมนต์ไปปาฐกถา  เมื่อวันท่ี 16  สิงหาคม 2534 ท่ี
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่  ซึ่งเป็นวันวิทยาศาสตร์แห่งชาติ  โดยมี ศาสตราจารย์ ดร.ระวี  ภาวิไล ได้เขียนคำนิยม 
ในหนังสือไว้อย่างน่าสนใจ เป็นการเสริมปาฐกถาของท่านพระพรหมคุณาภรณ์  เกี่ยวกับพุทธศาสนาและ
วิทยาศาสตร์ ได้อย่างกลมกลืน ดังนี้ 
 พุทธศาสนาเป็นระบบความรู้ที ่เข้าใจแจ่มแจ้งในสรรพสิ่ง อันเนื่องมาจากการตรัสรู ้ของพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้า  การประกาศความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า เป็นการประกาศศักยภาพของมนุษย์ ที่จะหยั่งรู้
สัจธรรม หรือสภาพความเป็นจริง ของธรรมชาติท้ังหมด  ไม่ใช่การคาดคะเน เหมือนวิทยาศาสตร์ พระพุทธเจ้า
ทรงประกาศว่า ตถาคตรู้ ไม่ใช่ตถาคตคาดคะเน  หลักธรรมที่ทรงประกาศ ท้าทายให้บุคคลนำไปพิจารณา

 
* วันที่รับบทความ: 23 มกราคม 2565; วันแก้ไขบทความ 4 มีนาคม 2565; วันตอบรับบทความ: 7 มีนาคม 2565 

  Received: January 23, 2022; Revised: March 4, 2022; Accepted: March 7, 2022 

 
 



432 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 4  May 2022 

    

พิสูจน์ทดสอบด้วยประสบการณ์ชีวิตของตนเอง การแสวงหาสัจธรรมทางพระพุทธศาสนาคือการพัฒนา
ศักยภาพภายใน เพื่อให้เกิดปัญญาในระดับที่รู้ทันการปรุงแต่งของโลกมายา เมื่อจิตกับสิ่งที่จิตรู้ ยังไม่แปลก
แยกจากกัน ในลักษณะนี้ทางพระพุทธศาสนาจึงมีความสมบูรณ์ และมีวิธีการบรรลุได้ แตกต่างจากความรู้ทาง
วิทยาศาสตร์ 
 วิทยาศาสตร์เป็นแหล่งความรู้สำคัญและน่าเชื่อถือในเรื่องของโลกและชีวิต เพราะวิทยาศาสตร์
ประยุกต์เป็นรากฐานของเทคโนโลยี ซึ่งได้ผลิตเป็นอุปกรณ์อำนวยความสะดวกสบาย สนองตอบความต้องการ
ของมนุษย์ ท้ังท่ีชอบธรรมและไม่ชอบธรรมของมนุษย์ อย่างไรก็ตาม คำอธิบายของวิทยาศาสตร์ต่อปัญหาเรื่อง
ต่างๆ จะถูกต้องสอดคล้องกับความจริงแท้ หรือสัจธรรมนั้น นักปราชญ์และนักวิทยาศาสตร์ช้ันนำ ก็ได้ขบคิด
พิจารณาอยู่ตลอดเวลา 

 ความรู้ทางวิทยาศาสตร์เป็นผลงานร่วมและมรดกตกทอดทางปัญญาของผู้คนจำนวนมหาศาล โดย
การสังเกตและการทดลองมีวิธีการพิเศษโดยเฉพาะในการรวบรวมข้อมูลมาจำแนกประเภทและทำการ
วิเคราะห์เพื่อหาหลักเกณฑ์ความสัมพันธ์ระหว่างตัวแปรต่างๆ และถือว่าเป็นกฎธรรมชาติ นักวิทยาศาสตร์จะ
คาดคะเนถึงลักษณะของความสัมพันธ์เหล่านี้ แล้วเสนอเป็นสมมุติฐานหรือทฤษฎี 
 สมมุติฐานหรือทฤษฎีท่ียืนยงคงทนต่อการตรวจสอบด้วยข้อมูลใหม่ๆ เป็นเวลายาวนาน จนเช่ือว่า
ค่อนข้างจะถูกต้องและถูกยกระดับเป็นกฎ (ธรรมชาติ) เช่น กฎความโน้มถ่วงของนิวตัน แม้จะเป็นกฎแล้ว
อาจจะถูกแทนที่ได้ เช่น กฎของนิวตันในปัจจุบันถูกแทนที่โดยทฤษฎีสัมพันธภาพของไอน์สไตน์ เป็นต้น 
ความรู้ทางวิทยาศาสตร์เป็นการสะสมข้อคาดคะเนในเรื่องหลักการในธรรมชาติโดยระเบียบวิธีการเท่าท่ี
สติปัญญาของมนุษย์จะคิดค้นขึ้นมาได้ ตำราทางวิทยาศาสตร์จึงเต็มไปด้วยสมมุติฐาน ทฤษฎี โดยไม่มีใครเสนอ
ว่า ความจริงหรือสัจธรรมเป็นเช่นนี้ 
 ความรู้ทางวิทยาศาสตร์อาศัยข้อมูลการรับรู้ทางอินทรีย์ 5  โดยเฉพาะทางจักขุทวาร โดยได้ผ่าน
กระบวนการปรุงแต่งของจิตแล้ว ข้อมูลของวิทยาศาสตร์จึงเป็นบัญญัติสมมุติท่ีจิตสร้างขึ้น เมื่อเป็นเช่นนี้ การ
นำข้อมูลไปวิเคราะห์คาดคะเน คงไม่นำไปสู่ความรู้จริงแท้หรือสัจธรรมได้ ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ ย่อมมีการ
ปรับปรุงเปล่ียนแปลงได้เสมอ จึงไม่เป็นสัจธรรมข้ันสุดท้าย 

 ในการปาฐกถาครั้งนั้น ท่านองค์ปาฐกใช้เวลาประมาณส่ีช่ัวโมง ผู้ฟัง 90% อยู่ฟังจนจบ ห้องประชุม
ใหญ่บรรจุคนกว่า 300 คน และได้ติดโทรทัศน์วงจรปิดเพิ่มอีก  
 ในคำนิยมของศาสตราจารย์ ดร.ระวี ภาวิไล ได้ฝากข้อคิดไว้ว่า “เมล็ดพันธุ์แห่งความคิดสร้างสรรค์
ที่ท่านเจ้าคุณพระเทพเวที ได้หว่านลงในโอกาสงานวันวิทยาศาสตร์แห่งชาติ พ.ศ. 2534 นี้ จะมีโอกาสเติบโต
ผลิดอกออกผลเป็นประโยชน์แท้จริงต่อวงการวิทยาศาสตร์และสังคมไทย และขยายผลกว้างไกลออกไปสู่สังคม
มนุษย์ท่ัวไปด้วย 

 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนพฤษภาคม 2565 

433 

 

 หนังสือท่ีข้าพเจ้าวิจารณ์เล่มนี้ เป็นการพิมพ์ครั้งท่ี 15 เมื่อเดือนเมษายน 2558 เป็นหนังท่ีมีคุณค่า
ทางวิชาการอีกเล่มหนึ่ง นอกจากพุทธศาสนาเป็นฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์แล้ว คำปาฐกถาของท่าน 
ยังเป็นรากฐานให้คนอื่นๆ ได้ศึกษา สามารถถ่ายทอดแนวคิด ความเหมือนและความแตกต่างระหว่างพุทธ
ศาสนากับวิทยาศาสตร์ได้หลายมิติตามที่ปรากฏหนังสือแนวพระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่  ที่มี อยา่ง
หลากหลายในปัจจุบัน นับตั้งแต่นักวิทยาศาสตร์หลายคนที่ได้กล่าวถึงทางตีบตันของการศึกษาค้นคว้าทาง
วิทยาศาสตร์ให้ได้รับคำตอบที่ถูกต้อง โดยใช้วิธีการหาคำตอบโดยวิธีอื่นที่ไม่ใช้กระบวนการทางวิทยาศาสตร์ 
เริ่มจาก Sir Arthur  Edington  ท่ีกล่าวว่า “วิทยาศาสตร์ไม่สามารถนำมนุษย์เข้าถึงตัวความจริง หรือสัจจะ
ภาวะได้โดยตรง  จะเข้าถึงก็เพียงได้ก็เพียงโลกแห่งสัญลักษณ์ที ่เป็นเพียงเงา”  (a shadow World of 

symbols)  เพราะเป็นการทดลองทางวิทยาศาสตร์ในเรื่องเดียวกันมีคำตอบเปลี่ยนแปลงได้ตลอดเวลา  และ
อีกท่านหนึ่งท่ีกล่าวถึงความตีบตันการหาความรู้ทางวิทยาศาสตร์คือ ฟริตจ๊อฟ คาปร้า ได้เขียนหนังสือ  “The 

tao of physics” (เต๋าแห่งฟิสิกส์) เมื่อปี ค.ศ. 1975 โดย คาปร้า ได้เปรียบเทียบให้เห็นอย่างละเอียดว่า การ
ค้นพบความจริงเกี่ยวกับธรรมชาติในศตวรรษที่ 20 นี้ เป็นความรู้ที่มีอยู่แล้วในวัฒนธรรมตะวันออกมานาน
นับเป็นพันๆ ปี ซึ ่งอยู่ในรูปของศาสนา ที่เป็นแกนหลักของระบบวัฒนธรรมหรือวิธีชีวิต ระบบคิด วิธีคิด
แบบเดิมของโลกตะวันออก ได้กล่าวถึงพุทธศาสนาว่า “มีสภาวะที่เรียก  Cosmic religious feeling คือ
ความร ู ้ส ึกทางศาสนาที ่หย ั ่ ง โยงสรรพสิ ่ งท ั ่ ว สากล อย ่างเข ้มแข ็งและแรงกล ้ามาก” (Phachen 

Thammasrangkoon, 2561 : ออนไลน์) 
 สำหรับประเทศไทย  ในทศวรรษที่ผ่านมามีนักการศึกษาทางพุทธศาสนาและนักการศึกษาทาง
วิทยาศาสตร์ได้เขียนหนังสือแนวพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ ออกมาหลายเล่ม โดยเนื้อหาสาระส่วนมากจะ
พยายามทำให้ผู้คนเช่ือว่า พุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งวิทยาศาสตร์ เพราะต้องการให้คนศรัทธาเช่ือมั่นพุทธศาสนา
เพิ่มขึ ้น พระพรหมคุณาภรณ์ได้กล่าวว่า “หลักพระพุทธศาสนานั้นตรงกับหลักวิทยาศาสตร์ของธรรมชาติ  
ธรรมชาติกำหนดไว้ว่า การกระทำนั้นต้องมีปัญญามาก่อนและมีเจตนาแล้วจึงมีการกระทำ” 
 ระยะเวลาเกือบ 26 ปีที่ท่านพระพรหมคุณาภรณ์ ได้ไปปาฐกถา เรื่อง “พุทธศาสนาในฐานะเป็น
รากฐานของวิทยาศาสตร์” ในช่วงนั้นคงเป็นเรื ่องใหม่มาก ที่สำคัญคนทั่วไปให้ความสนใจเรื ่องในแนวนี้
ค่อนข้างน้อย แต่การปาฐกถาของท่านในวันนั้นได้รวบรวมเป็นหนังสือพิมพ์ ครั้งสุดท้ายเป็นครั้งที่ 15 ในปี 
พ.ศ.2558 จึงยืนยันได้ว่าหนังสือได้รับความนิยมอย่างกว้างขวาง และเป็นแนวทางของนักวิชาการทางพุทธ
ศาสนาและทางวิทยาศาสตร์ใช้ศึกษา และใช้เขียนหนังสือแนวพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ หลักสูตร
พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ท่ีมหาวิทยาลัยต่างๆ ใช้สอน  ส่วนหนึ่งน่าจะเกิดจากการปาฐกถาครั้งนั้น
ของท่าน 

 
 



434 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 4  May 2022 

    

โครงสร้างหนังสือ 
  เนื้อหาในหนังสือ”พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์แบ่งหน้าออกเป็นทั้งหมด 6 
เรื่อง สรุปได้ดังนี้ 
 เร่ืองที่ 1 วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี  ความสดใสที่แฝงความสับสน 
 วิทยาศาสตร์มีคุณูปการแก่มนุษย์มากมาย  เช่น การเดินทางเร็วขึ้น  มีวิทยุ โทรทัศน์  ดาวเทียม
หรือความก้าวหน้าทางการแพทย์ จุดกำเนิดของวิทยาศาสตร์คือ ความใฝ่รู ้ในความจริงของและเชื่อว่าใน
ธรรมชาติมีกฎเกณฑ์แห่งความเป็นเหตุเป็นผลท่ีสม่ำเสมอแน่นอน  ดังนั้น จุดกำเนิดของวิทยาศาสตร์  จึงอยู่ ท่ี
ใจของมนุษย์อยู่ที่ความใฝ่รู้และศรัทธาความเชื่อ และความเชื่อทางวิทยาศาสตร์มี  2 ด้านคือ  1)  ความคิดท่ี
พิชิตธรรมชาติ และ 2) ความสุขของมนุษย์อยู่ท่ีการมีวัตถุปรนเปรอ     เมื่อแนวคิดท้ังสองอย่างบวกเข้าหากัน 
ความใฝ่รู้ความจริงในธรรมชาติบริสุทธิ์ก็โอนเอนมาทางการถูกใช้เป็นเครื่องมือสนองความต้องการของมนุษย์  
แล้วมนุษย์กระทำต่อธรรมชาติแบบเอาเปรียบโดยใช้ความรู้ทางวิทยาศาสตร์เป็นเครื่องมือ  นอกจากความคิดท่ี
จะพิชิตธรรมชาติ และความสุขของมนุษย์อยู่ท่ีมีวัตถุปรนเปรอแล้วยังมีทัศนคติท่ีควบคู่มาด้วย  คือ  
 1) ทัศนคติแบบชำนาญพิเศษเฉพาะด้าน  วิทยาการทั้งหลายถูกแบ่งออกไปในทางแนวดิ่ง เป็น 
Specialization ทำให้วิชาการไม่ประสานสัมพันธ์กันเหมือนอย่างวิทยาศาสตร์เชื่อว่าจะแก้ปัญหาได้ทุกอยา่ง 
ทัศนคตินี้มองกระท่ังว่า“จริยธรรม”เป็นเรื่องชำนาญพิเศษไปด้วย พูดถึงจริยธรรม ก็มองเป็นเรื่องศาสนา 
 2) ทัศนคติท่ีว่าจะแก้ปัญหาจริยธรรมได้โดยไม่ต้องใช้วิธีการจริยธรรม เช่ือว่าจะแก้ปัญหาศีลธรรม  
จริยธรรมได้ด้วยวิธีการทางวัตถุ   

 เร่ืองที่ 2 ศาสนากับวิทยาศาสตร์ เร่ิมร่วมแล้วร้างเริด 
 ต้นกำเนิดของศาสนาเกิดความกลัวภัยธรรมชาติ  เช่น ฟ้าฝ่า ฟ้าร้อง น้ำท่วม      เมื่อเกิดความ
กลัว ก็จะหาคำตอบจากธรรมชาติ การหาทางปฏิบัติเพื่อจะทำให้เกิดความพ้นภัย  ก็มีตัวกำหนดหนึ่งขึ้นมา  
ตัวกำหนดนี้จะไปบรรจบกับวิทยาศาสตร์  คือ  ศาสนาต้องการพ้นภัยจากธรรม ชาติวิทยาศาสตร์ต้องการรู้
ความจริงของธรรมชาตินี่คือจุดบรรจบ   
 ภัยธรรมชาติท่ีมนุษย์เผชิญ เป็นเรื่องเกี่ยวข้องกับชีวิต ความเป็นและความตาย จะต้องปฏิบัติทันที
เมื่อมีผู้เสนอคำตอบเป็นที่ยอมรับกัน คำตอบเหล่านี้กลายเป็นศาสนา  ส่วนอีกพวกหนึ่งสถานการณ์ไม่ได้บีบค้ัน
มีเวลารวบรวมข้อมูล คิดตรวจสอบความจริงไปเรื่อยๆ ต่อมาเรียกว่าวิทยาศาสตร์  ส่วนวิทยาศาสตร์อยู่ใน
วงจำกัดที่คนจะเข้าถึง  คนจะเรียนรู้ได้ต้องรู้จักใช้ปัญญา  เป็นความจริงที่พิสูจน์ได้  โดยใช้วิธีการที่ถูกต้อง  
วิทยาศาสตร์จึงรักษาและเผยแพร่หลักของตนออกไปด้วยวิธีแห่งปัญญาที่มีชื่อเฉพาะว่า  วิธีวิทยาศาสตร์ 
(Scientific method) เหมือนกับว่า ศาสนาให้คำตอบแบบเบ็ดเสร็จ วิทยาศาสตร์ให้ตำตอบแบบเบ็ดเตล็ด 
การหาความรู้ของวิทยาศาสตร์  อาศัยประสาททั้ง 5 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย  ในบางเรื่องวิทยาศาสตร์ไม่
สามารถพิสูจน์ได้ เพราะเข้าไม่ถึงวิธีพิสูจน์  ขณะนี้วิทยาศาสตร์กำลังประสบทั้งสองปัญหา  ด้วยเหตุนี้จึงเกิด
วิทยาศาสตร์เก่าวิทยาศาสตร์ใหม่  หรือวิทยาศาสตร์ของผู้เช่ียวชาญกับวิทยาศาสตร์ของสามัญชนมีหลายอย่าง



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนพฤษภาคม 2565 

435 

 

ที่สามัญชนไม่อาจเข้าถึงได้เลย Sir Art her Eddingtion กล่าวว่า  “วิทยาศาสตร์ไม่สามารถนำมนุษย์เข้าถึง
ตัวความจริงหรือสัจจะภาวะโดยตรง จะเข้าถึงได้เพียงโลกแห่งสัญลักษณ์ท่ีเป็นเพียงเงา (A Shadowlwold of 

symbols)  
 เร่ืองที่ 3 วิทยาศาสตร์กับพุทธศาสนา 
 จุดแยกหรือจุดบรรจบ 
 กำเนิดพระพุทธศาสนา คือการกลัวความทุกข์  ตัวโยงมนุษย์ที่ทำให้เกิดทุกข์คือปัญญา  (ศาสนา
อื่นคือ ศรัทธา) การแก้ปัญหาของพระพุทธศาสนาก็เปล่ียนจากอ้อนวอนจากเทพเจ้ามาเป็นการกระทำโดยตัว
มนุษย์เอง  หลักการกระทำของมนุษย์ก็คือหลักกรรมนั่นเอง  สรุปได้ว่าพระพุทธศาสนา   ถือหลักสำคัญ  6 
ประการคือ3   
 1. หลักกฎธรรมชาติที่มีอยู่ตามธรรมดา ซึ่งธรรมนิยามสูตรกล่าวว่า พระพุทธเจ้าทั้งหลายจะอบุติั
ขึ้นหรือไม่ก็ตามมันก็เป็นหลักยืนตัวอยู่ธรรมดา  คือส่ิงท้ังหลายเกิดแต่เหตุเกิดแต่เหตุปัจจัยล้วนแต่ “ไม่คงท่ี”  
ไม่คงตัว  และไม่เป็นตัว 
 2. หลักเหตุปัจจัย  ท่ีเรียกว่า “กฎปฎิจจสมุปบาท” คือ  “เมื่ออันนี้มี  อันนี้จึงมี เมื่ออันนี้ไม่มี  อัน
นี้ก็ไม่มี” 
 3. หลักศรัทธา  แม้ว่าพระพุทธศาสนาจะใช้หลักปัญญามาแทนศรัทธา แต่หลักศรัทธา ก็มีอยู่ 
พระพุทธศาสนาโยงหลักศรัทธาไปหาหลักปัญญา  เช่นในกาลามสูตร 
      4.  หลักประกาศอิสรภาพของมนุษย์ พระพุทธศาสนาเกิดมาท่ามกลางความเช่ือของศาสนาอื่น ๆ 
โดยเฉพาะศาสนาพราหมณ์ท่ีเช่ือเรื่องพระเจ้าและวรรณะอย่างแรงกล้า เมื่อพระพุทธเจ้าอุบัติขึ้นทรงเปล่งอาส
ภิสวาจาว่า “เราเป็นผู้เลิศแห่งโลก  เราเป็นผู้ประเสริฐแห่งโลก เราคือผู้เป็นใหญ่แห่งโลก” นี่คือ การประกาศ
อิสรภาพของมนุษย์  (ชวาล ศิริวัฒน์, 2553 : 14) 
 5. หลักการแก้ปัญหาด้วยการกระทำของมนุษย์  พระพุทธเจ้าที่ตรัสว่า มนุษย์ทั ้งหลายถูกภัย
คุกคามแล้ว  พากันระลึกถึงเจ้าป่าเจ้าเขา  เจ้าภูผาต้นไม้อันศักด์ิสิทธิ์เป็นที่พึ่ง  แต่งส่ิงเหล่านี้ไม่ใช่สรณะ  อัน
เกษม  ย่อมไม่หลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวงไปได้ แต่ชนเหล่าใดมาถึงพระพุทธเจ้า พระธรรม และพระสงฆ์ เป็น
สรณะรู้เจ้าใจในอริยสัจ 4 เป็นปัญหา เหตุเกิดของปัญหา ภาวะไร้ปัญหา และวิธีปฏิบัติให้ส้ินปัญหา ก็จะหลุด
พ้นจากทุกข์ท้ังปวงได้ 
 6. หลักการสอนแต่ความรู้ หรือความจริงท่ีมีประโยชน์ พระพุทธองค์ทรงตรัสว่าความรู้ความจริงมี
อยู่มากมาย แต่หลายอย่างไม่เป็นประโยชน์ ที่นำมาสอนเอาแต่ความจริงที่เป็นประโยชน์ต่อการแก้ปัญหาใน
ชาตินี้ โดยไม่ต้องรอชาติหน้า  
 
 ฝ่ายวิทยาศาสตร์ เมื่อแยกออกจากศาสนาก็สนใจแต่ด้านวัตถุ เมื่อวิทยาศาสตร์เฟื่องฟู ก็ต้องการ
ให้ศาสตร์ของตนอยู่ในฐานะวิทยาศาสตร์ ก็นำวิธีการทางวิทยาศาสตร์มาใช้ในศาสตร์ของตนเกิดกลุ่มวิชาใหญ่



436 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 4  May 2022 

    

ขึ้นมาเรียกว่าสังคมศาสตร์  พยายามเชื่อว่าศีลธรรมและจริยธรรม ไม่มีคุณค่า ถ้าจะศึกษาก็ศึกษาเพียงด้าน
พฤติกรรมทางสังคมท่ีมีการแสดงออกชัดเจน     
 พุทธศาสนาจำแนกกฎธรรมชาติไว้  5 อย่างเรียกว่า นิยาม 

1.  อุตุนิยาม (physical laws) เป็นกฎเกี่ยวกับปรากฏการณ์ธรรมชาติ  เช่น ลมฟ้า อากาศ 

2. พีชนิยาม (Biological laws) เป็นกฎเกี่ยวกับพืชพันธุ์ หรือ พันธุกรรม 

3. จิตนิยาม  (Psychic laws) เกี่ยวกับการทำงานของจิต กระบวนการความคิด 

4. กรรมนิยาม (Karmic laws) เป็นกฎแห่งกรรมเกี่ยวกับพฤติกรรมการกระทำของมนุษย์ 

5. ธรรมนิยาม (The general laws of cause and effect) กฎแห่งความเป็นเหตุเป็นผลแก่

กันเองของส่ิงท้ังหลาย  หรือกฎท่ัวไปแห่งเหตุและผล 

 วิทยาศาสตร์จะสนใจเกี่ยวกับอุตุนิยามกับพีชนิยาม ส่วนพระพุทธศาสนาให้ความสนใจด้านจิต
นิยามและกรรมนิยาม  เมื่อชาวตะวันตกกลับมาศึกษาเรื่องกรรม ก็มักจะมีปัญหาเรื่อง  Free will (เจตจำนง
เสรี)  ว่า  Free will แต่ยังก้าวไปสู่ช้ัน Free of will คือเหนือเจตจำนงเสรี  พัฒนาไปถึงขั้นชีวิตแห่งปัญญา 
 เร่ืองที่  4 พุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์  ความต่างในความเหมือน 
 ศาสนาทั่วไปและวิทยาศาสตร์มีจุดที่เหมือนกันคือการมองออกไปหาต้นเหตุภายนอก  ธรรมชาติ
ภายนอกตัว โดยตัวมนุษย์เป็นผู้มอง แต่ไม่ได้มองตัวเอง ไม่มองธรรมชาติว่าครอบคลุมถึงมนุษย์และไม่มองว่า
มนุษย์ครอบครองธรรมชาติด้วย แต่พุทธศาสนามองที่ตัวมนุษย์ด้วย ในส่วนของวิทยาศาสตร์  ก็มีศรัทธาท่ี
เหมือนจะคล้ายกับพระพุทธศาสนา แต่วิทยาศาสตร์ไม่ก้าวต่อไปในศรัทธาเป็นกระบวนการพัฒนามนุษย์วา่มี
ธรรมชาติอย่างไร  วิทยาศาสตร์จึงเป็นเครื่องมือนำไปสู่จุดหมาย  พิชิตธรรมชาติ  เพื่อหาวัตถุมาปรนเปรอ
สนองความเห็นแก่ตัวของตน 
 วิธีเข้าหาความรู้ของพระ พุทธศาสนามี  3 ประเภทคือ 
 ประเภทที่  1  การรับรู้ประสบการณ์เท่ียงตรง คือรับรู้ตามท่ีมันเป็น รับรู้โดยมีสติ ไม่ยินดียินร้าย 
 ประเภทที่  2  ต้องมีความคิดท่ีเป็นระเบียบ คือคิดท่ีถูกต้อง คิดหาความรู้ตามเหตุปัจจัย ท่ีเรียกว่า 
โยนิโสมนสิการ 
 ประเภทที ่  3  วิธ ีหาความจริงโดยการสืบสาวหาความรู ้ใช้การสังเกตทดลอง  สรุปได้ว่า 
วิทยาศาสตร์ชำนาญชัดเจน ด้านอุตุนิยามและพีชนิยาม พุทธศาสนาชำนาญการ ด้านกรรมนิยามและจิตนิยาม  
วิทยาศาสตร์ไม่ยอมรับอินทรีย์ที่ 6 คือเรื่องจิต  แต่พุทธศาสนายอมรับเรื่องจิตและต้องพิสูจน์ด้วยจิต  ถึงจะ
เห็นคำตอบท่ีถูกต้อง 
 ถ้าไม่ยอมรับ อินทรีย์ 6 จะขาดความรู้ต่อประสบการณ์มากมาย เพราะประสบการณ์ทางจิตนั้นมี
มาก  เช่น ความคิด ความโกรธความกลัว พระพุทธศาสนาจึงยอมรับอินทรีย์ 6 แต่ในความเป็นจริง วิทยาศาสตร์



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนพฤษภาคม 2565 

437 

 

ที่เจริญมาได้ก็เพราะอินทรีย์ 6 นี้ทั ้งนั ้น เพราะวิทยาศาสตร์ มีการคาดคะเน  มีการตั้งสมมุติฐาน  ทฤษฎี
วิทยาศาสตร์เป็นเรื่องของความคิด  เป็นผลงานของอินทรีย์ 6 ซึ่งเป็นศูนย์ รวมประสานงานของอินทรีย์ท้ัง 5 
 เร่ืองที่ 5 สุดแดนวิทย์  เข้ามาจ่อแดนจิต 
 นักฟิสิกส์ท่ีมีช่ือเสียงหลายท่านเช่ือว่า วิทยาศาสตร์เป็นแค่ Partial คือเป็นวงกลมเล็ก คือเป็นเพียง
อินทรีย์ 5 ไม่ครบอินทรี 6 เมื่อศึกษาพ้นอินทรีย์ 5 แล้วก็จะกลายเป็น Symbol คือสัญลักษณ์ ได้แก่การพิสูจน์
ด้วยกฎเกณฑ์ทางคณิตศาสตร์ เช่น Sir Arther Eddington บอกว่าการสำรวจโลกภายนอกด้วยวิธีการของ
วิทยาศาสตร์ทางฟิสิกส์จะไม่นำให้เราเข้าถึงสัจจะภาวะหรือความจริงแท้ได้  แต่นำเข้าถึงโลกแห่งสัญลักษณ์ 
เท่านั้น  Max Plank บิดาแห่งทฤษฎีควอนตัมยุคใหม่ (The father  of Modern quantum theory) ก็กล่าว
ในทำนองเดียวกันว่าความก้าวหน้าของวิทยาศาสตร์  ก็คือพอเราคิดว่าได้แก้ปัญหาพื้นฐานเสร็จแล้วเรื่องหนึ่งก็
เจอกับความลึกลับอีกเรื่องหนึ่ง วิทยาศาสตร์ไม่สามารถแก้ไขความล้ีลับข้ันสุดท้ายของธรรมชาติได้ ก็เพราะว่าเมื่อ
วิเคราะห์สิ่งที่สุดแล้วเราก็เป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ  เพราะฉะนั้นจึงเป็นส่วนหนึ่งแห่งความลี้ลับที่เรากำลังจะ
แก้ไข และมีนักวิทยาศาสตร์อีกท่านหนึ่งกล่าวว่า ความก้าวหน้าที่สำคัญที่สุดของฟิสิกส์ในศตวรรษที่ 20 ซึ่งเป็น
ความสำเร็จท่ีดีเด่นมิใช่ทฤษฎีสัมพันธภาพมิใช่ทฤษฎีควอนตัม หรือการผ่าตัดอะตอมได้ ขณะนี้วิทยาศาสตร์หันมา
สนใจเรื่องจิตเพิ่มมากขึ้น มีนักวิทยาศาสตร์ ประมาณ  4 กลุ่มท่ีศึกษาเกี่ยวกับความจริงหรือสัจจะธรรม  ดังนี้ 
 กลุ่มท่ี 1 คือพวก  Orthodox เป็นพวกหัวเก่ายืนยันว่าวิทยาศาสตร์ตอบปัญหาได้ทุกอย่าง 
 กลุ่มที่ 2 พวกที่เชื่อว่า  วิทยาศาสตร์ไม่สามารถอธิบายแดนของจิตได้ แต่เห็นว่าต่างคนตา่งอยู่ไม่
ควรทำมาปะปนกัน  เช่นเอาเรื่อง  Physics  มาโยงกับศาสนาโดยเฉพาะ The new physics มาโยงกับศาสนา
ตะวันออก ซึ่ง ฟริตจ๊อฟ  คาบรา (fritjof capra) ได้นำฟิสิกส์ใหม่มาโยงกับศาสนาตะวันออก 
 กลุ่มที่ 3 พวกที่เชื่อว่าฟิสิกส์สอดคล้องกับศาสนาตะวันออก ศาสนาตะวันออกสามารถต่อยอด
ฟิสิกส์ได้   
 กลุ่มท่ี 4 กลุ่มท่ีเช่ือว่า แดนวัตถุของฟิสิกส์อยู่ภายในแดนของจิต เป็นความจริงระดับหนึ่งคือกลุ่มท่ี
เชื ่อวงกลมภายนอกและวงกลมภายใน  วิทยาศาสตร์จะต้องปรับเท่าที่ใหม่  ถ้าจะทำหน้าที่เป็นศาสตร์ท่ี
สมบูรณ์  หรือไม่ก็ประสานกันกับพุทธศาสนา โดยให้พุทธศาสนาจัดสรรคำตอบท่ีจำเป็นทันทีเพื่อเข้าถึงความดี
งามสูงสุดในชาตินี้  และให้วิทยาศาสตร์ให้คำตอบเกี่ยวกับความจริง ได้เพิ่มมาก็ดี  ถึงจะไม่ได้ก็ไม่ต้องรอ และ
วิทยาศาสตร์จะต้องมาสังเกต ทดลอง แบบของพวกอื่นบ้าง  เช่นทางพุทธศาสนาที่เชื่อว่าการสังเกตทดลอง
จากประสบการณ์ตรงทางจิตใจ  ก็ให้ถือว่าเป็นการสังเกตทดลองหาความจริงของกฎธรรมชาติเช่นเดียวกัน 
 
 
 
 
 



438 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 4  May 2022 

    

 เร่ืองที่  6  ข้อเสนอเบ็ดเตล็ดเพื่อการพัฒนาวิทยาศาสตร์ 
 ผู้บรรยายได้เสนอบางอย่างท่ีจะพัฒนาวิทยาศาสตร์โดยเฉพาะของประเทศไทยไว้ดังนี้ 
            1.  เรื่องไม่เพียงพอ  วิทยาศาสตร์จะต้องให้ความร่วมมือกับวงการอื่นโดยทำหน้าที่เป็นผู้ป้อน
ความรู้ในการแก้ปัญหา เพราะความรู้ทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีสามารถแก้ปัญหาได้อย่างมีประสิทธิภาพ  
ต้องไม่ใช้ความรู้ทางวิทยาศาสตร์เพื่อการทำลาย  ในทางพระพุทธศาสนาการแก้ปัญหาจะมี 3 ประสานคือ 1) 
ด้านพฤติกรรม  มีการฝึกควบคุมพฤติกรรมทางสังคม  ทั้งการแสดงออกทางกายวาจาใจ  ซึ่งเทียบแล้ว  คือ
วินัย และศีล 2) ฝึกควบคุมทางด้านจิตใจ  ตัวอย่างเช่นเราต้อง อนุรักษ์ธรรมชาติ  เราต้องทำให้เกิดความรัก
ธรรมชาติ และมีความสุขกับการอยู่กับธรรมชาติ 3)  ด้านปัญญาความรู้ความเข้าใจ  โดยเฉพาะปัญญาที่จะ
เข้าใจเหตุปัจจัยทางธรรมชาติ  ปัญหาเป็นสิ่งที่ช่วยปรับเจตคติของคน  เช่นเชื่อว่ า  เมื่อเราทำลายธรรมชาติ 
ธรรมชาติจะกลับมาทำลายเรา วิธีการทางพระพุทธศาสนาท้ังสามประสานเราใช้วิธีการแก้ปัญหามาตลอด  ซึ่ง
เรียกว่า การแก้ปัญหาทางจริยธรรม 
 2.  เรื่อง “รอไม่ได้”  บางครั้งทางวิทยาศาสตร์ “เจตคติ” ทางวิทยาศาสตร์สำคัญเท่าเนื้อหาทาง
วิทยาศาสตร์” เจตคติ  คือการมองสิ่งหลาย ตามเหตุและผลมองตามเหตุปัจจัย  ที่จริงทั้งพุทธศาสนาและ
วิทยาศาสตร์  ได้มองส่ิงท้ังหลายตามเหตุปัจจัย  แต่เจตคติทางวิทยาศาสตร์ใช้เพียงการหาความรู้ แต่ทางพุทธ
ศาสนา ถือว่าเจตคติเป็นส่วนหนึ่งของการดำเนินชีวิต  การดำเนินชีวิตท่ีถูกต้องดีงาม ช่วยชีวิตหนึ่งไม่สามารถ
รอคำตอบของวิทยาศาสตร์ ได้ 
 3.  เรื่อง ส่งเสริมเทคโนโลยีท่ีสร้างสรรค์ไม่สร้างปัญหา  เทคโนโลยีท่ีสร้างสรรค์  ประกอบด้วย 1)  
เทคโนโลยีท่ีรู้จักประมาณ  เป็นเทคโนโลยีควบคุมโลภะ 2)  เทคโนโลยีเพื่อทำประโยชน์  เป็นเทคโนโลยียับยั้ง
โทสะ 3)  เทคโนโลยีที ่เสริมปัญญาและพัฒนามนุษย์  เป็นเทคโนโลยีควบคุม  โมหะ  การผลิต  และสร้าง
เทคโนโลยีดังกล่าวจะเป็นการพัฒนาท่ีเรียกว่า  Sustainable  

development คือการพัฒนาอย่างพอเพียงนั้นเอง  ทำให้มนุษย์ก็อยู่ได้ธรรมชาติก็อยู่ได้และประสบผลสำเร็จ 
        4.  การพัฒนาวัฒนธรรมทางวิทยาศาสตร์ไม่ควรมีแต่วัฒนธรรมเทคโนโลยี  ป ร ะ เ ท ศ ไ ท ย พ รั่ ง
พร้อมด้วยเทคโนโลยี แต่วิทยาศาสตร์ไม่ค่อยเจริญจนเข้าใจว่าเทคโนโลยีเป็นวิทยาศาสตร์ต้องพัฒนาวัฒนธรรม
ทางวิทยาศาสตร์ขึ้นมาให้คนมีวิถีชีวิตแบบแสวงหาความรู้  มองตามเหตุปัจจัย  คิดอะไรเป็นเหตุเป็นผลไม่เป็น
นักเสพผล 
 5.  การเล้ียงดูเด็กแบบส่งเสริมตัณหาไม่ส่งเสริมฉันทะธรรมชาติของเด็ก จะมีฉันทะอยู่ในตัว ถาม
โน่นถามนี่  แต่ผู้ใหญ่กลับไม่ชักจูงให้เกิดฉันทะคือการใฝ่รู้ความจริง หรือสื่อสารหาเหตุปัจจัย  แต่จะส่งเสริม
ตัณหา กว่าเด็กจะเติบโตก็หมดฉันทะไปแล้ว เหลือแต่ตัณหา เพราะวัฒนธรรมการเล้ียงดูเด็กของคนไทย  เป็น
ประเภท “โอ๋” เด็กเกินไป 
 6.  ความอ่อนในอุเบกขาไม่ส่งเสริมให้เด็กพัฒนาหลักในการเล้ียงดูควรใช้หลักธรรม 4  ข้อ คือ 1) 
ยามปกติให้มีเมตตา  หวังดี  ปรารถนาดี 2) เมื่อเกิดความเดือดร้อน สงสาร  เห็นใจ 3) เมื่อประสบผลสำเร็จก็



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนพฤษภาคม 2565 

439 

 

พลอยยินดี  ร่าเริง  ส่งเสริม  สนับสนุน 4) เมื่อเด็กทำอะไรด้วยตนเอง  ฝึกปฏิบัติเมื่อผิดพลาดจะต้องวางเฉย
ให้เขาแก้ปัญหาด้วยตนเอง  ให้เขาหัดแก้ปัญหา  ไม่ใช่กลัวว่าเด็กจะลำบากไปทำแทนหมด  ข้อนี้สำคัญท่ีสุดใน
การเล้ียงดูเด็ก 
 7. การปลูกฝังความรู้อย่างบริสุทธิ์ เมืองไทยขาดความรู้ด้านการใฝ่รู้วงการวิทยาศาสตร์ต้องช่วย
เรื่องนี้อย่างจริงจัง  และต้องมีการใฝ่รู้อย่างบริสุทธิ์  ควรมีการส่งเสริมสนับสนุนให้เรียน Pure Science มาก
ขึ้น  เอาความรู้ท่ีบริสุทธิ์ไปบรรจบกับการสร้างสรรค์ชีวิตท่ีดีงาม  เพื่อแก้ปัญหาและพัฒนามนุษย์ 
 8.  ฝึกความเป็นผู้นำและผู้ให้ลดคุณลักษณะเป็นผู้ตาม  ประเทศเรามีจิตใจแบบผู้ตามและผู้รับ  
ดูว่าประเทศอื่นๆ มีอะไรก้าวหน้าทางวัตถุ แล้วเมื่อไหร่จะมาถึงประเทศเรา แม้แต่ทางวิชาการก็รอรับจนเคย
ชินแบบไม่รู้ตัว  ดังนั้นต้องรักการเป็นผู้นำและผู้ให ้
 9. การศึกษาได้ผู้เรียนจบ  แต่ไม่ได้บัณฑิตการศึกษา วิทยาศาสตร์ทุกระดับความเป็นบัณฑิต  ไม่ใช่
มองแค่ว่าสำเร็จการศึกษาเท่านั้น  แต่ต้องจบการศึกษาและเป็นบัณฑิตด้วย  คือพร้อมท่ีจะดำเนินชีวิตท่ีดีงาม
รับผิดชอบ  และสร้างสรรค์งานพัฒนาสังคมด้วย 
 10. รัฐควรมีนโยบายส่งเสริมการเรียนวิทยาศาสตร์บริสุทธิ ์ เพราะเป็นรากฐานวิทยาศาสตร์
ประยุกต์และเทคโนโลยี  เพราะถ้าไม่สร้างฐานวิทยาศาสตร์ไว้ให้ดีจะไม่สามารถพัฒนาอุตสาหกรรมในระบบได้ 
 

ทัศนวิจารณ์ 
 1. จุดเด่นของหนังสือ   
 จุดเด่นของหนังสือเล่มนี้ จุดเด่นที่สำคัญคือวิธีการนำเสนอแบบอริยสัจ 4  คือทุกข์  สมุทัย นิโรธ  
มรรค  โดยประเด็นท่ีนำเสนอ  6  ประเด็นสามารถแยกตามหลักอริยสัจ 4 ได้ดังนี้ 

1) ทุกข์  เนื้อหาส่วนนี้คือ  วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีความสดใสท่ีแฝงความสับสน  ท่านเริ่มจาก
ประโยชน์ของวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีท่ีทำให้มนุษย์ได้รับความสะดวกสบาย ไม่ว่าจะเป็นการเดินทางท่ีเร็ว
ขึ้น  ระบบการติดต่อสื่อสารที่สะดวกรวดเร็ว  ยารักษาโรคที่มีประสิทธิภาพและการคิดค้นพันธุวิทศวกรรม  
เมื่อมีประโยชน์ก็มีโทษมหันต์  เช่นกัน  กล่าวคือวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีอาจสร้างอาวุธนิวเคลียร์ทำลาย
ล้างชาติพันธุ์มนุษย์อาหารที่เจือปนด้วยสารเคมี  อุตสาหกรรมนำไปสู่การทำลายทรัพยากรธรรมชาติทำลาย
ธรรมชาติ  อากาศเป็นพิษ  วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีนอกจะใช้ประโยชน์แล้วขณะนี้มีการนำไปหาประโยชน์
ด้วย  เพื่อให้ทันกับความต้องการ (กิเลส) ของมนุษย์  การใช้เทคโนโลยีไปหาประโยชน์  ถ้าหากขาดศีลธรรม
จริยธรรมจะเป็นอันตรายอย่างมาก  เพราะจะมีการกอบโกยเพื่อสนอง  โลภะ โทสะ  และโมหะ  ของมนุษย์ 
    2) สมุทัย  คือสาเหตุแห่งทุกข์  เนื้อหาส่วนนี้คือศาสนากับวิทยาศาสตร์ เริ่มร่วมแล้วร้างเริด  และ
วิทยาศาสตร์ กับพุทธศาสนาวิทยาศาสตร์เริ ่มมาจากกลุ่มคนเดียวกันกับศาสนาและศึกษาเรื ่องเกี ่ยวกับ
ธรรมชาติเหมือนกัน  ต่อมาวิทยาศาสตร์ได้แยกตัวออกจากศาสนา  เพราะเห็นว่าศาสนาเป็นเรื่องที่เกิดจาก



440 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 4  May 2022 

    

ศรัทธาขาดเหตุผล  ส่วนวิทยาศาสตร์มีวิธีการหาความรู้ที ่น่าเชื ่อถือ  ที่เรียกว่า วิธีการทางวิทยาศาสตร์ 
(Scientific method) และศาสนามีก็หลายศาสนาในเวลาเดียวกันส่วนวิทยาศาสตร์มีวิทยาศาสตร์เดียวเท่านั้น  
สาเหตุอีกประการหนึ่งคือ  การหาคำตอบ ศาสนาต้องได้คำตอบอย่างรวดเร็วเพื่อคนหมู่มาก  ส่วนวิทยาศาสตร์
ต้องหาคำตอบอยู่นานกว่าจะสังเกต ทดลอง  ในช่วงชีวิตหนึ่งของคนอาจจะไม่เห็นคำตอบก็ได้ 
 การหาคำตอบของวิทยาศาสตร์ใช้อินทรี 5 ไม่ยอมรับอินทรีย์ท่ี 6 คือด้านจิตใจ แต่ศาสนายอมรับ
อินทรีย์ 6 ในการพิสูจน์หาคำตอบ  เมื่อวิทยาศาสตร์ไม่ยอมรับอินทรีย์ 6 การหาคำตอบก็ตีบตัน  เพราะวิธีหา
ความรู้ไม่ตรงกับเรื่องที่จะพิสูจน์หาความรู้  ที่สำคัญวิทยาศาสตร์กลายเป็นเรื่องของคนกลุ่มน้อยต้องมีความ
เช่ียวชาญเฉพาะทางจึงจะเข้าหาความรู้ได้  ต่างจากศาสนาอื่นท่ีเป็นเรื่องของคนส่วนใหญ่ทุกคนสามารถเข้าสู่
ศาสนาได้  เมื่อวิทยาศาสตร์ไม่ให้ความสนใจด้านศีลธรรมจริยธรรมขาดการพัฒนาปัญญาของมนุษย์ ในด้าน
คุณค่าไม่สนใจการแก้ปัญหาในตัวมนุษย์วิทยาศาสตร์ไม่สามารถให้คำตอบท่ีครอบคลุมถึงธรรมชาติของมนุษย์  
ได้  นักวิทยาศาสตร์ส่วนหนึ่งจึงเริ ่มให้ความสนใจในด้านจิตใจ ในส่วนที่ผู ้ปาฐกถาได้สรุปอย่างน่าฟังว่า  

วิทยาศาสตร์กับศาสนามีจุดร่วมกันแม้จะแยกกันในช่วงเวลาหนึ่ง แต่วิทยาศาสตร์กับศาสนาอาจจะบรรจบกัน
ได้อีกครั้งหนึ่งวิทยาศาสตร์อาจทำให้ตัวของมันกลายเป็นเรื่องของทุกคนได้ เมื่อถึงเวลานั้นวิทยาศาสตร์กลาย
ไปเป็นศาสนาทันที 

  3) นิโรธสิ่งที่ใช้ดับทุกข์การเข้าใจวิธีการดับทุกข์  เนื้อหาในส่วนนี้คือพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์
ความแตกต่างและความเหมือน ส่ิงท่ีเหมือนกันของทุกศาสนาอื่น  วิทยาศาสตร์คือศรัทธาแต่ศาสนาอื่นศรัทธา
โดยใช้อารมณ์  เช่ือพระเจ้า ส่วนพุทธศาสนาศรัทธาเป็นทางไปสู่ปัญญา มองธรรมชาติภายนอกและมองตัวตน
ของมนุษย์  ส่วนวิทยาศาสตร์ศึกษาธรรมชาติภายนอก  พุทธศาสนานำเอาความรู้ความจริงมาแก้ปัญหาให้ตัว
มนุษย์ พุทธศาสนาเช่ือในศักยภาพของมนุษย์ท่ีสามารถพัฒนาได้  เน้นคุณค่าของมนุษย์เข้าถึงจิตใจของมนุษย์  
ส่วนวิทยาศาสตร์นำความรู้มาพิชิตธรรมชาติแล้วหาความสุขจากการทำลายธรรมชาติ  วิทยาศาสตร์จะเน้น
มนุษย์เป็นศูนย์กลางเหมือนพุทธศาสนา  แต่เป็นการเอาธรรมชาติมารับใช้มนุษย์ เมื่อวิทยาศาสตร์ไม่เข้าถึง
จิตใจของมนุษย์  การหาความรู้ก็มีขีดจำกัดจึงมีนักวิทยาศาสตร์ท่ีสำคัญ หันมาให้ความสนใจด้านจิตใจเช่น เอ็ด
ดิงตัน นักวิทยาศาสตร์ท่ีเข้าใจทฤษฎีสัมพันธภาพของไอน์สไตน์มากท่ีสุด  ได้กล่าวว่า  ความจริงวิทยาศาสตร์มี
ความบกพร่องเพราะผิดหลักการพิสูจน์ความจริง  คือพิสูจน์ประสบการณ์ของอินทรีย์อันหนึ่ง  ด้วยอินทรีย์
หนึ่ง ถ้าอยู่ในลักษณะนี้วิทยาศาสตร์ก็จะพิสูจน์เงาของความจริงเรื่อยไปและไอสไตน์ได้พูดไว้ว่า  “จินตนาการ
สำคัญกว่าความรู้”  (Imagination more Important than knowledge) จินตนาการก็คืออินทรีย์ทั ้ง 6 
นั่นเอง  

 4) มรรค  เนื้อหาในส่วนที่เป็นข้อเสนอแนะทางออกให้กับวิทยาศาสตร์  ไม่ห้ตีบตัน คือสุดแดน
วิทยาศาสตร์เข้ามาส่ือแดนจิต  และข้อเสนอเบ็ดเตล็ดเพื่อการพัฒนาวิทยาศาสตร์  โดยเฉพาะการจัดการศึกษา
วิทยาศาสตร์ของประเทศไทย ตอนนี้การพัฒนาทางวิทยาศาสตร์ หรือการศึกษาค้นคว้าทางวิทยาศาสตร์ใกล้จ่อ
แดนจิตใจเต็มที  จากคำกล่าวของนักวิทยาศาสตร์คนสำคัญคือดังต่อไปนี้ 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนพฤษภาคม 2565 

441 

 

 Eddington การสำรวจโลกภายนอกด้วยวิธีการทางวิทยาศาสตร์จะไม่เข้าถึงสัจจะภาวะหรือความ
จริงแท้ได้แต่นำเข้าถึงแค่โลกเงาๆ แห่งสัญลักษณ์เท่านั้น  Maxplack ซึ่งถือว่าเป็นบิดาแห่งควอนตัม ยุคใหม่
จะกล่าวว่า ความก้าวหน้าของวิทยาศาสตร์ พอเราคิดว่าได้แก้ไขปัญหาพื้นฐานเสร็จแล้วเรื่องหนึ่ง ก็เจอกับ
ความรู้ลึกลับอีกเรื่องหนึ่ง และที่สำคัญไอน์สไตน์นักวิทยาศาสตร์ที่ยิ่งใหญ่แห่งศตวรรษ  และเป็นที่มาของช่ือ
เรื่อง พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์ ซึ่งท่านพระพรหมคุณาภรณ์ ได้มาปาฐกถา กล่าวไว้ว่า 
“วิทยาศาสตร์เกิดขึ้นได้เป็นการสร้างสรรค์ของคนท่ีเป่ียมไปด้วยความใฝ่ปรารถนาต่อสัจธรรมและปัญหาท่ีเข้า
ใจความจริงบุคคลท่ีเราเป็นหนี้ต่อความสำเร็จท่ียิ่งใหญ่ทางวิทยาศาสตร์ ล้วนเต็มเป่ียมไปด้วยความเช่ือมั่นทาง
ศาสนา (ศรัทธา) อย่างแท้จริงว่าสากลจักรวาลของเรานี้เป็นสิ่งที่มีความสมบูรณ์  และรับรู้ด้วยการแสวงหา
ความรู้ ได้อย่างมีเหตุผล”และอีกตอนหนึ่งกล่าวว่า “พุทธศาสนามีสภาวะที่เรียกว่า Cosmic religious 

feeling คือความรู้สึกหรือสำนึกทางศาสนาอันหยั่งโยงสรรพสิ่งทั่วโลกสากลนี้อย่างเข้มแข็ง” ผู้ปาฐกถาได้
กล่าวถึงหัวข้อท่ีมาในตอนนี้ว่า  ควรจะต้ังช่ือว่า “วิทยาศาสตร์ท่ีมีพุทธศาสนาเป็นรากฐาน ควรจะเป็นอย่างไร   
วิทยาศาสตร์ที่สำคัญของโลกตามที่กล่าวมาชี้ให้เห็นว่าในขณะนี้การศึกษาวิทยาศาสตร์ได้ให้ความสำคัญดา้น
จิตใจและด้านศาสนาควบคู่กันไป 

 2. การนำเสนอพุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาสาสตร์ สาระสำคัญทางพุทธศาสนา
ที่ท่านนำเสนอพอสรุปได้ดังท่านได้นำเสนอ 

 จุดเริ่มต้นของศาสนาทั่วไป คือ ความกลัวภัย ส่วนจุดเริ่มต้นของพุทธศาสนาคือ กลัวความทุกข์ 
ความกลัวภัยเกิดจากเหตุปัจจัยภายนอก เช่น น้ำท่วม แผ่นดินไหว ไฟป่า พายุ ฟ้าผ่าฟ้าร้อง ส่วนเรื่องทุกข์มัน
ครอบคลุมปัญหาทั้งหมด ทั้งภายในและภายนอกของตัวมนุษย์ ความทุกข์เป็นสภาพบีบคั้น ติดขัด คับข้อง 
ความทุกข์ก็คือปัญหาของมนุษย์นั่นเอง 

 ศาสนาทั่วไปมองหาแหล่งให้ทำให้เกิดภัย เพื่อให้เกิดการพ้นภัย เพราะเชื่อว่าสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้น
ย่อมเกิดจากมนุษย์เป็นผู้กระทำ แต่มีหลายอย่างที่ไม่สามารถหาสาเหตุได้ว่าเกิดจากอะไร เช่น ฟ้าผ่า ฟ้าร้อง 
แผ่นดินไหว ก็นึกหาผู้กระทำ นึกไปนึกมาก็เรียกผู้กระทำว่าเทพเจ้าหรือเทวดา เป็นที่มาของภัยเหล่านี้ เป็น
อำนาจลึกลับภายนอกที่เป็นผู้บันดาลพายุ บันดาลน้ำท่วม ไฟไหม้ จึงเกิดศาสนาที่มีเทวดาหลายองค์ขึ้นมา 
หรือบางลัทธิก็มีองค์เดียว ตัวโยงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับเทพเจ้าหรืออำนาจดลบันดาลเหล่านั้น คือ
ศรัทธา หรือความเช่ือนั่นเอง 

 วิธีปฏิบัติให้เทพเจ้าหรือเทวดาพึงพอใจคือ การบวงสรวง อ้อนวอน สักการะนี้จะพบในศาสนา
ต่างๆ ในส่วนของพุทธศาสนาเกิดจากกลัวความทุกข์ ต้องการพ้นทุกข์ จะแก้ไขให้พ้นทุกข์อย่างไร ดังนั้นจะต้อง
ดูต้นกำเนิดของการเกิดทุกข์ ศาสนาต่างๆ เชื่อว่าการเกิดทุกข์สาเหตุจากปัจจัยภายนอกเกิดจากเทพเจ้าหรือ
เทวดา แต่พระพุทธศาสนาถือว่าเกิดจากกระบวนการของเหตุปัจจัย เป็นกฎของธรรมชาติ ความทุกข์เป็น
กระบวนการของธรรมชาติ ความไม่รู้ไม่เข้าใจในความเป็นจริง ไม่เข้าใจกระบวนการทางธรรมชาติ ไม่เข้าใจ
ตามเหตุตามผลนั้น เป็นต้นตอแห่งความทุกข์ ดังนั้นหลักการสำคัญของพระพุทธสาสนาก็คือ ความทุกข์ตา่งๆ 



442 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 4  May 2022 

    

เกิดจากการกระทำของมนุษย์ เกิดจากการกระทำของตนเอง หรือที่เรียกว่าหลักกรรมนั่นเอง ดังนั้นการ
ประกาศอิสรภาพของพุทธศาสนาจึงเอาปัญญามาแทนศรัทธา ทำให้ชาวตะวันตกไม่ยอมเรียกพุทธศาสนาว่า
เป็นศาสนา (Religion) เพราะพุทธศาสนามีจุดสำคัญคือ (1) ถือหลักธรรมชาติ (2) เป็นการประกาศอิสรภาพ
ของมนุษย์ (3) เอาปัญญามาแทนศรัทธา 

 หลักพื้นฐานทางพระพุทธศาสนา 3 ประการดังกล่าว พอจะอธิบายได้ดังนี้ 
 ข้อที่ 1 หลักกฎธรรมชาติ ธรรมชาติหรือกฎธรรมชาตินั้นมีอยู่แล้ว พระพุทธเจ้าเป็นผู้ทรงค้นพบ 
ดังพระสวดท่ีว่า “อุปฺปาทา วา ภิกฺขเว ตถาคตานํ อนุปฺปาทา วา ตถาคตาน ํ” แปลว่า พระพุทธเจ้าท้ังหลายจะ
อุบัติขึ้นหรือไม่ก็ตาม มันก็เป็นหลักยืนตัวธรรมดา เป็นกฎธรรมชาติว่า ส่ิงท้ังหลายเกิดจากเหตุปัจจัยล้วนแต่ไม่
คงท่ี ไม่คงตัว และไม่เป็นตัว 

 ไม่คงท่ี คือ มันเกิดๆ ดับๆ เกิดขึ้นแล้วสลายตัวเป็นธรรมดา 

 ไม่คงตัว คือ มันถูกปัจจัยขัดแย้ง บีบค้ัน ให้คงสภาพเดิมไม่ได้ 

 ไม่เป็นตัว คือ ไม่เป็นตัวของตัวเอง แต่เป็นไปตามเหตุปัจจัย 

 ข้อท่ี 2 หลักเหตุปัจจัย นอกจากว่าส่ิงท้ังหลายไม่คงท่ี ไม่คงตัว และไม่เป็นตัวแล้ว ก็บอกหลักความ
เป็นเหตุเป็นผล หรือความเป็นเหตุปัจจัยแบบอิงอาศัยกันของส่ิงท้ังหลาย ท่ีเราเรียกว่า “กฎปฏิจจสมุปบาท”  

 ข้อที่ 3 หลักศรัทธา หลักการของพุทธศาสนาจากศรัทธาโยงสู่ปัญญาที่มีคนแอบอ้างกันมาก คือ 
หลักกาลามสูตร พระพุทธเจ้ายังตรัสต่อไปอีกว่า จะต้องรู้เข้าใจด้วยตนเองว่า ส่ิงเหล่านี้เป็นกุศลหรือเป็นอกุศล 
ถ้ารู้ว่าเป็นอกุศล มีโทษ ไม่เป็นประโยชน์ ทำให้เกิดทุกข์ พึงละเสีย ถ้ารู้ว่าเป็นกุศล เป็นประโยชน์ เป็นไปเพื่อ
ความสุข ก็ให้ถือปฏิบัติ นี่ก็คือ เป็นเรื่องที่ต้องรู้ชัด ประจักษ์แก่ตนเอง เป็นประสบการณ์ตรง นี่คือการ เปลี่ยน

จากศรัทธา ไปสู่ปัญญา 

 ข้อท่ี 4  หลักการประกาศอิสรภาพของมนุษย์  เมื่อเจ้าชายสิทธัตถะประสูตรทรงเปล่ ง
อาสภิวาจาว่า “เราเป็นผู้เลิศแห่งโลก เราเป็นผู้ประเสริฐแห่งโลก เราคือผู้เป็นใหญ่แห่งโลก” นี่คือการประกาศ
อิสรภาพของมนุษย์พระพุทธองค์ตรัสเพื่อ แสดงว่ามนุษย์มีศักยภาพในการพัฒนาตนเองได้สูงสุด เมื่อมนุษย์
พัฒนาตนเองได้สูงสุดก็จะเป็นผู้ประเสริฐสุด 

 ข้อท่ี 5  หลักการแก้ปัญหาด้วยการกระทำของมนุษย์ 
 พุทธพจน์ การแก้ปัญหาด้วยการกระทำของมนุษย์พระพุทธองค์ตรัสว่า 
 “มนุษย์ท้ังหลายถูกภัยคุกคามแล้ว พากันถึงเจ้าป่าเจ้าเขา เจ้าภูผา ต้นไม้ศักดิ์สิทธิ์ เป็นท่ีพึ่ง แต่ส่ิง
เหล่านั้น ไม่ใช่สรณะอันเกษม เมื่อยึดเอาส่ิงเหล่านั้นเป็นสรณะ ย่อมไม่หลุดพ้นจากทุกข์ท้ังปวงไปได้” 

 “แต่ชนเหล่าใดมาถึงพระพุทธเจ้า พระธรรม พระสงฆ์เป็นสมณะ รู้เข้าใจอริยสัจ 4 เห็นปัญหา เหตุ
เกิดของปัญหา ภาวะไร้ปัญหา และวิธีปฏิบัติให้ถึงความส้ินปัญหา ก็จะหลุดพ้นจากทุกข์ท้ังปวงได้” 
 หลักพระรัตนตรัย เราก็ต้องแก้ปัญหาด้วยวิธีการของมนุษย์ท่ีเพียรทำการด้วยปัญญาท่ีรู้เหตุปัจจัย 
หลักการมันบังคับอยู่ในตัวเอง วิธีการแก้ปัญหาด้วยปัญญาของมนุษย์ ก็คือ  



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนพฤษภาคม 2565 

443 

 

 หนึ่ง ทุกข์ คือ เริ่มด้วยปัญหา ต้องรู้ปัญหาก่อน เสร็จแล้ว  
 สอง สมุทัย สืบสาวหาสาเหตุของปัญหา แล้ว 

 สาม นิโรธ กำหนดจุดหมายท่ีดับปัญหา จากนั้น  
 ส่ี มรรค ก็ปฏิบัติตามวิธีการให้ถึงความดับปัญหาได้ 

 นี่คือ หลักการท่ีว่า เป็นการแก้ปัญหาตามแนวเหตุผล ด้วยการกระทำของมนุษย์เอง 

 ข้อที่ 6  หลักการสอนแต่ความรู้หรือความจริงที่เป็นประโยชน์ ความรู้หรือความจริงที่รู้อาจจะมี
มากมาย แต่หลายอย่างอาจจะเป็นความรู้ท่ีไม่เป็นประโยชน์ ไม่เกี่ยวกับการแก้ปัญหาของมนุษย์ พระพุทธเจ้า
ไม่สอนความรู้เหล่านั้น และก็ไม่รอด้วย เอาแต่ความจริงที่เป็นประโยชน์เท่านั้นมาสอน เราจะเห็นหลักการ
เหล่านี้จากพุทธพจน์เองเช่นในข้ออุปมาท่ีพระพุทธเจ้าตรัสไว้เมื่อครั้งท่ีประทับอยู่ในป่า ท่ีเรียกว่า สีสปาวัน ซึ่ง
บางทีก็เรียกว่าป่าไม้สีเสียด หรือป่าไม้ประดู่ลาย 

 พระองค์ทรงหยิบใบไม้ประดู่ลายขึ้นมากำพระหัตถ์หนึ่ง แล้วตรัสถามภิกษุทั้งหลายว่า ใบไม้ในกำ
มือเราท่ีนี่ กับใบไม้เบ้ืองบนในป่านี่ ไหนจะมากกว่ากัน พระสงฆ์ก็ทูลตอบว่า ใบไม้ในพระหัตถ์ของพระองค์นิด
เดียว ใบไม้ในป่ามากกว่ามากนัก 

 พระพุทธเจ้าก็ตรัสว่า ส่ิงท่ีเราสอนก็ฉันนั้น ความจริงท่ีรู้มีมากมาย แต่ความจริงส่วนใหญ่นั้นรู้แล้ว
ไม่ได้สอน เหมือนใบไม้ในป่าส่วนที่สอนเหมือนใบไม้ในกำมือเท่านั้น ทำไม ก็ตรัสแสดงเหตุผลว่า เพราะความ
จริงเรานั้น ไม่เป็นไปเพื่อความรู้ยิ่ง เพื่อความเข้าใจความจริงถ่องแท้ ไม่เป็นไปเพื่อการแก้ปัญหา ไม่เป็นไปเพื่อ
ความไร้ทุกข์ ไม่เป็นไปเพื่อจุดหมายของพุทธศาสนา คือ นิพพาน 

 ประเด็นต่อมานี่พระพรหมคุนากรณ์ ได้นำเสนอที่เกี่ยวข้องกับวิทยาศาสตร์คือ กฎธรรมชาติ 5 
อย่าง หรือท่ีเรียกว่านิยาม คือ 1) อุตุนิยาม (physical laws) กฎธรรมชาติเกี่ยวกับปรากฏการณ์ในธรรมชาติ
แวดล้อม ในโลกแห่งวัตถุ เช่น ลมฟ้าอากาศ ฤดูกาล  2) พีชนิยาม (biological laws) กฎธรรมชาติเกี ่ยวกับ
พืชพันธุ์ โดยเฉพาะส่ิงท่ีเรียกว่าพันธุกรรม 3) จิตนิยาม (psychic laws) กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการทำงานของ
จิต กระบวนการของความคิด 4) กรรมนิยาม (karmic laws) กฎแห่งกรรม หรือกฎธรรมชาติเกี่ยวกับการ
กระทำหรือพฤติกรรมของมนุษย์ ได้แก่ กระบวนการแห่งเจตจำนงหรือความคิดปรุงแต่งสร้างสรรค์ต่างๆ  5) 
ธรรมนิยาม (the general laws of cause and effect) กฎธรรมชาติเกี่ยวกับความสัมพันธ์และอาการที่เป็น
เหตุเป็นผลแก่กันของส่ิงท้ังหลาย อย่างท่ีเรียกว่า ความเป็นไปตามธรรมดา หรือกฎท่ัวไปแห่งเหตุและผล 

 ในพระพุทธศาสนาการแสวงหาความรู้เพื่อเข้าถึงความจริงของกฎธรรมชาติ จะดำเนินควบคู่พร้อม
กันกับการพัฒนามนุษย์ และการพัฒนามนุษย์นั้นจะเป็นตัวบอกขอบเขตของการนำความรู้ในกฎธรรมชาติมา
ใช้ประโยชน์ด้วย ซึ่งเมื่อเป็นไปตามหลักการนี้ก็จะปิดทางมิให้มีการนำความรู้ในกฎธรรมชาติไปสนองใน โลภะ 
โสทะ โมหะ และจุดหมายของพุทธศาสนา คือ การนำความรู้ ความจริง ในกฎธรรมชาติมาแก้ปัญหา และ
พัฒนามนุษย์ให้พ้นทุกข ์ ส่วนวิทยาศาสตร์ด้นำเอาความรู้มาพิชิตธรรมชาติแล้วหาความสุข พรั่งพร้อมมาบำรุง
บำเรอตนเองของมนุษย์วิธีการเข้าถึงความรู้ ในส่วนการเข้าถึงความรู้ทางพุทธศาสนา ท่านได้นำเสนอดังนี้ 



444 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 4  May 2022 

    

 ประเด็นที่ 1 การรับรู้ตามที่มันเป็น เช่น พอตาเห็นรูป หูได้ยินเสียง ก็เป็นการรับรู้ตามที่มันเป็น 
ไม่ใช่รับรู้ อยากให้มันเป็น  

 ประเด็นท่ี 2 มีวิธีคิดอย่างเป็นระเบียบ คือ เมื่อรับรู้อย่างถูกต้อง ต้องมีวิธีคิดอย่างถูกต้อง 

 ประเด็นท่ี 3 วิธีพิสูจน์สืบสาวหาความรู้ใช้การสังเกตและทดลองด้วยประสบการณ์ตรง 

 อีกประเด็นหนึ่งของวิธีการเข้าถึงความรู้ของพุทธศาสนาคือ วิธีคิดแบบโยนิโสมนสิการ คือ 

1. คิดแบบสืบสาวหาสาเหตุปัจจัย 

2. คิดแบบแยกแยะองค์ประกอบ 

3. คิดแบบมองหาคุณและโทษ และหาทางออก 

 จุดหมายการแสวงหาความรู้ของพุทธศาสนาคือ การนำความรู้ ความจริง ท่ีปรากฏในธรรมชาติ มา
แก้ปัญหาและพัฒนามนุษย์ให้พ้นจากความทุกข์ 
 ส่วนจุดหมายการหาความรู้ของวิทยาศาสตร์คือ การนำความรู้มาพิชิตธรรมชาติ แล้วใช้เทคโนโลยี
เพื่อหาความสุขบำรุงบำเรอตนเอง 
 ถ้าวิเคราะห์วิธีการทางวิทยาศาสตร์กับหลักพุทธศาสนา คือ อริยสัจ 4 มีความเหมือนและตา่งกัน
อย่างไร 
 1. พุทธศาสนา หลักอริยสัจ 4 ขึ้นต้นด้วย ทุกข์ ทุกข์คือปัญหาของมนุษย์ วิทยาศาสตร์ก็เริ่มจาก
ปัญหาเหมือนกัน ตามท่ีท่านได้กล่าวไว้ตอนเริ่มต้น ว่า ท้ังวิทยาศาสตร์และศาสนา เริ่มจากความต้องการรู้จัก
ธรรมชาติ 
 2. พุทธศาสนา ศึกษาหาสาเหตุแห่งทุกข์ คือ สมุทัย โดยวิธีการใช้ อินทรีย์ 5 และท่ีสำคัญคือ ด้าน
จิตใจและรู้จักสาเหตุแห่งทุกข์เกิดจากอะไร ส่วนวิทยาศาสตร์ เช่น การคาดคะเน โดยการตั้งสมติฐาน การ
คาดคะเน เพื่อหาเหตุผล หาคำตอบมาตอบสมมติฐานที่ตั้งไว้ ขั้นตอนนี้ พุทธศาสนาพอจะรู้สาเหตุแห่งทุกข์
หรือสาเหตุแห่งปัญหาแล้ว ส่วนวิทยาศาสตร์ทำให้ได้คำตอบ 
 3. พุทธศาสนา คิดหาวิธีการดับทุกข์คือนิโรธ วิธีดับทุกข์ กำจัดอวิชชาให้หมดสิ้น ในส่วนของ
วิทยาศาสตร์ ขั้นที่ 3 เป็นการทดลองเพื่อตอบปัญหา การตั้งสมมติฐานหรือการคิดหาคำตอบไว้ส่วนหน้า 

 4. พุทธศาสนา ค้นพบวิธีดับทุกข์ คือ มรรค มีองค์แปด หรือ หลักศีล สมาธิ ปัญญา ในส่วนของ
วิทยาศาสตร์ คือ การวิเคราะห์ข้อมูลและการสรุปผล 

 เมื่อดูหลักอริยสัจ 4 ท่ีพระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้ด้วยพระองค์เอง ซึ่งถือว่าเป็นพระธรรมข้ันสุดยอด แต่
คำตอบของวิทยาศาสตร์มีการเปลี่ยนแปลงได้ตลอดเวลา แต่กระบวนการวิธีหาความรู้ทางพุทธศาสนากั บ
วิทยาศาสตร์มีลักษณะใกล้เคียงกัน แต่ใช้วิธีการท่ีแตกต่างกัน เพราะพุทธศาสนาใช้ อินทรีย์ 5 ในการหาความรู้
แต่วิทยาศาสตร์ใช้วิธีการทดลอง แต่ก็ใช้อินทรีย์ 5 ด้านตามากท่ีสุด แต่วิธีการสรุปความรู้ ก็คือใช้จิตเหมือนกัน 

 
 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนพฤษภาคม 2565 

445 

 

 ในส่วนของนักวิทยาศาสตร์ ท่านได้ยกตัวอย่างคำพูดของ ไอน์สไตน์ไว้หลายประเด็น เช่น “ในยุค
วัตถุนิยมของพวกเรานี้ ผู้ทำงานทางวิทยาศาสตร์อย่าเอาจริงเอาจัง เป็นจำพวกเดียวกันเท่านั้น ท่ีศาสนาอย่าง
ลึกซึ้ง” (หรือจะใช้คำว่า ‘เคร่งศาสนา’ ก็แล้วแต่) 

 ไอน์สไตน์กลับไปเห็นว่า ในยุคนี้หาคนท่ีมีศาสนายาก มีนักวิทยาศาสตร์พวกเดียวเท่านั้นท่ีเป็นคนมี
ศาสนาอย่างจริงจัง แต่ต้องเป็นนักวิทยาศาสตร์ที่ทำงานอย่างบริสุทธิ์ใจอย่างที่เรียกว่า เป็นคนที่ทำงานอยา่ง
เอาจริงจังและ บอกต่อไปว่า วิทยาศาสตร์เกิดขึ้น ได้โดยเป็นสร้างสรรค์ของคนที่เต็มเปี่ ยมด้วยความใฝ่
ปรารถนาต่อสัจธรรมและปัญญาท่ีเข้าใจความจริง…บุคคลท่ีเราเป็นหนี้ผลสำเร็จในทางสร้างสรรค์ท่ียิ่งใหญ่ทาง
วิทยาศาสตร์ทุกคนล้วนเต็มเป่ียมด้วยความช่ือมั่นทางศาสนา (ศรัทธา) อย่างแท้จริงว่าสากลจักรวาลของเรานี้ 
เป็นส่ิงท่ีมีความสมบูรณ์และสามารถรับรู้ได้ด้วยการแสวงหาความรู้อย่ามีเหตุผล  

 อันนี้เขาเรียกว่าเป็นความรู้สึกหรือสำนึกทางศาสนา อันนี้ไอน์สไตน์เรียกว่าเป็น ความรู้สึกทาง
ศาสนา หรือ สำนักทางศาสนา” โดยเฉพาะเป็น cosmic religious feeling คือ สำนึกทาศาสนาที่หยั ่งโยง
สรรพสิ่งทั่วสากล แล้ว ก็บอกว่า สำนึกทางศาสนาที่หยั่งโยงสรรพสิ่งทั่วสากลนี้ เป็นแรงจูงใจที่แรงกล้าและ
ประเสริฐที่สุดสำหรับการค้นคว้า วิจัยทางวิทยาศาสตร์ ไอน์สไตน์ว่าอย่างนี้ แล้วอีกตอนหนึ่ง บอกว่า พุทธ
ศาสนา..มีสภาวะที่เรียกว่า cosmic religious feeling คือความรู้สึกหรือสำนึกทางศาสนาอันหยั่งโยง สรรพ
ส่ิงทั่วสากลนี้อย่างเข้มข้น หรือแรงกล้ามาก พุทธศาสนามี cosmic religious feeling สูงมาก และ cosmic 

religious feeling นี้ เป็นต้นกำเนิดของการคิด ค้นคว้าทางวิทยาศาสตร์ เพราะฉะนั้นก็ให้นึกเอาเองว่าจะต้ัง
เป็นช่ือเรื่อง นี้ได้หรือเปล่า ในท่ีนี้ก็เลยถือเอาพอเป็นนัยๆ ว่า พุทธศาสนาเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์ ในแง่
หนึ่งอย่างนี้ 
 3.  จุดที่น่าสังเกตของหนังสือ 
 หนังสือพุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์”เป็นการรวบรวมคำปาฐกถามาจัดพิมพ์
เป็นรูปเล่ม จึงมีความบกพร่องอยู่บ้าง เพราะการปาฐกถาเป็นเวลาเกือบ 4 ช่ัวโมง เนื้อหาการบรรยายจึงมีมาก
เมื่อรวบรวมเป็นรูปเล่น มีท้ังหมด 213 หน้า โดยจุดอ่อนของหนังสือพอสรุปได้ดังนี้ 
 1. หนังสือไม่มีบทท่ี 1 หรือส่วนท่ี 1 เนื้อหาของหนังสือกำหนดขึ้นมาลอยๆ โดยใช้หัวข้อเรื่องแทน
ในแต่ละบทไป  ทำให้มีปัญหาในการโยงความสัมพันธ์ในแต่ละบทแต่ละเรื่อง 
 2.  เนื้อหาของแต่ละส่วน บางครั้งเหมือนมีความซ้ำซ้อน  แทนท่ีจะบอกเนื้อหาหลักเนื้อหาย่อยให้
จบไปในแต่ละส่วน แต่กลับมาอธิบายอีกในบทต่อไป จึงเกิดความสับสนในการเช่ือมโยงเนื้อหาหลักเนื้อหาย่อย 
 เมื ่อพิจาณาโดยรวมแล้ว การที่หนังสือหรือลำดับข้อในการปาฐกถาอาจจะเป็นเจตนา   ของผู้
ปาฐกถาเองท่ีต้องการนำเสนอในรูปแบบนี้ โดยเฉพาะการขึ้นหัวข้อในแต่ละหัวข้อจะเป็นเหมือนวลี หรือคำคม 
ไม่ออกแนววิชาการนี่คือ เอกลักษณ์ของท่านท่ียากท่ีใครจะลอกเลียนแบบได้ 

 



446 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 7 No. 4  May 2022 

    

สรุป   
 ถิ่นกำเนิดของศาสนาเกิดจากความกลัว  โดยเฉพาะภัยที่เกิดจากธรรมชาติ เช่นฟ้าแลบ   ฟ้าร้อง 
ฟ้าฝ่า  น้ำท่วม แผ่นดินไหว  มนุษย์พยายามจะหาคำตอบจากธรรมชาติเหล่านี้ว่าเกิดจากอะไร จะแก้ไขอย่างไร  
เมื่อค้นหาคำตอบท่ีแท้จริงไม่ได้จึงเช่ือว่าส่ิงท่ีทำให้เกิดเหตุการณ์เหล่านั้นคือพระเจ้า หรือเทวดา การแก้ปัญหา
มิให้เกิดภัยต่าง ๆ ก็ต้องเอาใจยินยอมเทพเจ้า โดยการบวงสรวง  อ้อนวอน ซึ่งศาสนาส่วนใหญ่จะยืนอยู่บน
หลักอันที่พระเจ้าเป็นสร้างและผู้ทำให้เกิดความสุข ความทุกข์ให้กับมนุษย์ให้กับโลก  ศาสนาเหล่านี้จึงเน้น 
“ศรัทธา” หรือ “ความเช่ือ” ท่ีเช่ือมโยงระหว่างมนุษย์กับเทพเจ้า 
 ส่วนต้นกำเนิดของพุทธศาสนาเกิดจากความ “ทุกข์” ความทุกข์ท่ีไม่เข้าใจกฎของธรรมชาติตัวโยง
ไปสู่กฎธรรมชาติ คือ “ปัญญา”  มิใช่ “ศรัทธา” เหมือนศาสนาอื่น ศรัทธาเป็นเพียง สิ่งที่เชื่อมโยงไปหาการ
พิสูจน์ด้วยประสบการณ์ตรงเพื่อให้เกิดปัญญา จุดหมายของพุทธศาสนา  คือ  การนำความรู้ความจริงมา
แก้ปัญหา มาพัฒนามนุษย์ มนุษย์เป็นศูนย์กลางแห่งการเรียนรู้ให้ความสำคัญกับอินทรีย์ 6 คือด้านจิตใจในการ
พัฒนาตน   
 วิธีการหาความรู้ทางพระพุทธศาสนา  มี  3 ประการท่ีสำคัญคือ 
 1. รับรู้ประสบการณ์อย่างเท่ียงตรง รับรู้อย่างท่ีมันเป็น 
 2. คิดเป็นระเบียบระบบคิดถูกต้อง  
 3. ใช้การสังเกตด้วยประสบการณ์ตรง ชำนาญด้าน กรรมนิยาม และจิตนิยามนำความรู้ความจริงท่ี
ได้จากการศึกษามาแก้ปัญหาให้ตนเองให้สังคมเพื่อการพ้นทุกข์ 
 กำเนิดวิทยาศาสตร์ คล้ายกันกับศาสนาโดยเฉพาะพุทธศาสนา เกิดจากการอยากรู้ธรรมชาติ แต่
จุดหมายคือต้องการนำความรู้ท่ีได้จากการศึกษาค้นคว้า  มาพิชิตธรรมชาติหาความสุขจากวัตถุ  วิทยาศาสตร์
ท่ีนำไปสู่เทคโนโลยีส่วนมากเป็นการสนองโลภะ โทสะ และโมหะของมนุษย์ วิทยาศาสตร์ศึกษามนุษย์ในแง่ของ
ชีววิทยาท่ีเป็นโลกภายนอก ไม่สนใจศึกษาด้านจิตใจ วิทยาศาสตร์เน้นมนุษย์เป็นศูนย์กลางเหมือนพุทธศาสนา 
แต่นำเอาความรู้ท่ีได้มาเพิ่มกิเลสให้กับตนเอง วิธีการหาความรู้ใช้อินทรีย์ 5 เพื่อเอาชนะธรรมชาติชำนาญด้าน
อุตุนิยามและพีชนิยาย 
 วิทยาศาสตร์กับศาสนากำเนิดจากจุดร่วมท่ีเหมือนกันคือต้องการรู้ธรรมชาติ ศึกษาธรรมชาติต่อมา
วิทยาศาสตร์แยกตัวออกจากศาสนา เพราะเห็นว่าศาสนาขาดการศึกษาความรู้ที ่น่าเชื ่อถือ  ส่วนระเบียบ
วิธีการวิทยาศาสตร์เป็นการหาความรู ้ที ่น ่าเชื ่อถือจนทำให้ศาสตร์ในสาขาอื่นพยายามจะทำให้ตนเป็น
วิทยาศาสตร์ พุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์  มีวิธีการหาความรู้ท่ีคล้ายกันคือการทดลอง  การสังเกต  แต่วิธีการ
ทางวิทยาศาสตร์ต้องใช้บุคคลที่มีความชำนาญเฉพาะทางเป็นเรื่องของคนกลุ่มน้อย  ส่วนพุทธศาสนาทุกคน
สามารถเข้าถึงได้  การศึกษาทางด้านวิทยาศาสตร์กำลังถึงทางตันเพราะไม่ยอมรับการศึกษาด้านจิตใจซึ่งเป็น
อายตนะท่ี 6  วิทยาศาสตร์สมัยใหม่หรือฟิสิกส์ใหม่กำลังหันมาสนใจอายตนะด้านท่ี 6 ดังคำกล่าวของไอน์สไตน์
ที่บอกว่า Cosmic religious feeling คือสำนึกทางศาสนาซึ่งในส่วนสุดท้ายของหนังสือผู้ปาฐกถาได้สรุปไว้  



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 ประจำเดือนพฤษภาคม 2565 

447 

 

ซึ่งเป็นประโยชน์ต่อวิทยาศาสตร์และพุทธศาสนา  วิทยาศาสตร์เกิดขึ้นมาจากความใฝ่รู้ความจริงของธรรมชาติ
และความปรารถนาดีงามสูงสุด โดยพร้อมด้วยการพัฒนามนุษย์  จึงจะบอกได้ว่า  วิทยาศาสตร์ท่ีมีพุทธศาสนา
เป็นรากฐาน  และวิทยาศาสตร์ต้องให้คำตอบกับความจริง  โดยไม่ต้องรอคำตอบที่เบ็ดเสร็จเพราะช่วงชีวิต
หนึ่งของมนุษย์ไม่ยืนยาวนัก วิทยาศาสตร์กับคุณธรรม จริยธรรมจะไปด้วยกันได้หรือไม่ มนุษย์ เท่านั้นเป็นผู้ให้
คำตอบ เพราะเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นบนโลกในปัจจุบัน  วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี  ได้ห่างจากแดนจิตออกไป
ทุกวัน 
  

เอกสารอ้างอิง 
ชวาล ศิริวัฒน์, (2553). ประวัติพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณวิทยาลัย 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), (2558). พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์. (พิมพ์ครั้งท่ี 
15). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์เพ็ทโฮม จำกัด. 

Phachen Thammasarangkoon. (2561). เต๋าแห่งฟิสิกส์ตอนที่ 2 สาระสังเขป. ออนไลน์. สืบค้นเมื่อ 12 
มกราคม 2561. แหล่งท่ีมา: https://www.gotoknow.org/posts/627559  

 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.gotoknow.org/posts/627559

