
การปฏิบัติธรรมในจูฬธมัมสมาทานสตูร 
Dhamma Practice in Juladhammasamatan Suta 

 
         เพ็ญแข  คงเพชรศักดิ์ และ วัฒนะ กัลยาณ์พัฒนกุล  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์         
        Pankhae  Kongpetsuk and Watthana Kanlayapatthanakul   

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Sawan Campus, Thailand                                                                   

    Corresponding Author, E-mail : penkhae36008@gmail.com 

 
********* 

 

บทคัดย่อ* 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาการปฏิบัติธรรมในจูฬธัมมสมาทานสูตร ที่มีความเป็นมาจากการที่
พระพุทธเจ้าทรงแสดงโปรดภิกษุ ณ กรุงสาวัตถี ลักษณะของพระสูตรเป็นลักษณะการบรรยายแบบโวหารถาม
เอง-ตอบเอง และมีอุปมาอุปไมยประกอบ เนื้อหาของสูตรกล่าวถึงการปฏิบัติของบุคคล 4 อย่าง ได้แก่ (1) การ
มีความเห็น(ทิฏฐิ) ความสุขในปัจจุบัน(กาม) และติดอยู่ในกามทั้งหลาย ย่อมส่งผลถึงความเดือดร้อนในทุคติ 
เพราะกามเป็นเหตุ ย่อมมีทุกข์ในวิบากของตน (2)  การปฏิบัติแบบยึดถือเอาความล าบาก ทรมานตนเองใน
ปัจจุบัน  ย่อมส่งถึงทุกข์เป็นวิบากในอนาคต (3)  การปฏิบัติโดยบุคคลผู้มีราคะ โทสะ โมหะ กล้าเป็นปกติ มี
โสมนัสบ้าง โทมนัสบ้าง แล้วประพฤติพรหมจรรย์บริสุทธิ์ บริบูรณ์ ย่อมไปเกิดเป็นสุคติในโลกสวรรค์ และ (4) 
การปฏิบัติของบุคคลนั้นสงัดออกจากกามและอกุศลธรรมทั้งหลาย และบรรลุปฐมฌานที่มีวิตก วิจาร ปีติและ
สุขอันเกิดจากวิเวกอยู่ มีภาวะจิตที่เป็นหนึ่งผุดขึ้น มีแต่ปีติและสุขอันเกิดจากสมาธิอยู่ บรรลุตติยฌาน บรรลุ
จตุตถฌานอยู่ หลังจากตายไปแล้ว ย่อมเกิดในสุคติโลกสวรรค์ 
 

ค าส าคัญ :, การปฏิบัติธรรม; จูฬธัมมสมาทานสูตร 
 
 Abstracts 
 This article aims to study was found that Juladhammasamadan Sutta was delivered 

by the Buddha in front of Anathapindika at Savathi. The characteristics of this discourse were 

narration of Sangka at Savathi. The characteristics of this discourse were narration of questions 

and answerswith analogy. The content of this discourse mentioned four individual thoughts. 

The first practice dealt with recent happiness (kama) and attraction to all types of sexuality that 

caused disaster, and suffering in the hell. The second practice depended upon self-trouble or 

self-torment that became a main cause or bringing a person to the hell in the future. The third 

practice was made by a person who was associated with greed, anger, and delusion. He would  

go to the heaven. The fourth practice was made by a person who was free from all types of 

sexuality and unwholesome action. He attained the first absorption including thought, 

                                                           
* วันที่รับบทความ : 3 ธันวาคม 2565; วนัแก้ไขบทความ 26 ธันวาคม 2565; วันตอบรับบทความ : 27 ธันวาคม 2565 
  Received: December 3, 2022; Revised: December 26, 2022; Accepted: December 27, 2022 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนมิถุนายน 2566 

303 

 

 

discrimination, rapture and happiness with tranquil mind, one-pointed, rapturous,and happy. 

He would go to the heaven after death 

 

Keywords: An analytical; Dhamma practice; Juladhammasamatan Suta 

 

บทน า 
พระพุทธศาสนา ถือเป็นศาสนาที่สูงส่งด้วยหลักธรรม กล่าวคือ ผู้ใดปฏิบัติธรรมผู้นั้นย่อมมีความสุข 

ส่วนจะมีความสุขระดับใดนั้น ขึ้นอยู่กับการปฏิบัติของแต่ละบุคคล ดังนั้น การศึกษาพระพุทธศาสนาจึงเป็น
การศึกษาเพ่ือถึงความหลุดพ้น หมายความว่าเริ่มต้นด้วยการศึกษาปริยัติให้รู้หลักการส าคัญจนเข้าใจแล้วจึงลง
มือปฏิบัติ คือ ทดลองปฏิบัติตามทฤษฎีที่เรียนมา และการปฏิบัตินี้จะน าไปสู่ความรู้แจ้งเห็นจริงแบบรู้แจ้งแทง
ตลอด จนสามารถเข้าถึงความหลุดพ้น คือ พระนิพพาน เรียกว่า รู้แล้วละและปล่อยวาง หลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาจึงมิใช่มีไว้เพ่ือศึกษาหรือตอบสนองความต้องการเพียงเพ่ืออยากรู้เท่านั้น  แต่เป็นการศึกษา
เพ่ือปรับเปลี่ยนพฤติกรรมของตนเองให้มีชีวิตที่ดีมีสุขแบบครองเรือนไปจนถึงสุขแบบพ้นจากเรือนและโลก 

ในทางพระพุทธศาสนานั้นมีหลักธรรมที่จะรับมาปฏิบัติตามโดยมีเหตุผลตามความเป็นจริงที่
ปรากฏในพระสุตตันตปิฎก ว่า จูฬธัมมสมาทานสูตร (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 12/144.) ซึ่งเป็น
พระสูตรที่กล่าวด้วยการสมาทานธรรมทั้ง 4 อย่าง คือ 1. การสมาทานธรรมที่มีสุขในปัจจุบัน แต่มีทุกข์เป็นผล
ในอนาคต 2. การสมาทานธรรมที่มีทุกข์ในปัจจุบันและมีทุกข์เป็นผลในอนาคต 3. การสมาทานธรรมที่มีทุกข์ใน
ปัจจุบันแต่มีสุขเป็นผลในอนาคต 4. การสมาทานธรรมที่มีสุขในปัจจุบันแต่มีสุขเป็นผลในอนาคต โดยพระสูตร
นี้มีเนื้อหาเกี่ยวข้องของการรับเอาธรรมมาปฏิบัติทั้ง 4 อย่าง ที่เกี่ยวกับของความเป็นอยู่ในบุคคลที่อยู่ในโลก 
เพราะใจความส าคัญนั้นจะเน้นเกี่ยวกับการปฏิบัติที่ถูกต้องหรือปฏิบัติตามความเป็นจริง จะเห็นได้จากการการ
ปฏิบัตินั้นจะแยกแยะข้อปฏิบัติ ซึ่งการปฏิบัติในแต่ละข้อนั้นจะมีผลในปัจจุบันต่างกัน และมีผลในอนาคต
ต่างกนั เช่น การปฏิบัติสุขในปัจจุบันแต่มีทุกข์เป็นผลในอนาคต เพราะในปัจจุบันนั้นยึดเอาความสุขในปัจจุบัน 
โดยยึดหลักปฏิบัติแบบมั่วสุมหลงกามคุณทั้งหลายในโลก จะเห็นได้ว่าความสุขนั้นเกิดเฉพาะการเสพทางกาย
เท่านั้น แต่ยังส่งผลถึงจิตใจที่ติดกิเลสที่ข้องในใจ ย่อมมีผลในอนาคตคือ เมื่อตายไปก็ไปเกิดในอบาย (พระธรรม
กิตติวงศ์, 2551 : 1245) คือ ความเสื่อมหรือความหายนะ เป็นต้น ย่อมเป็นการปฏิบัติที่ไม่ถูกต้อง ในทาง
พระพุทธศาสนากล่าวว่า เป็นการปฏิบัติแบบหย่อนยานหรือกามสุขัลลิกานุโยคคือ การประกอบตนให้พัวพัน
หมกมุ่นอยู่ในกามสุข ในทางพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นการปฏิบัติที่ไม่มีที่สิ้นสุดต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิด
ตลอดกาล  (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553 : 16) 

ในจูฬธัมมสมาทานสูตรนี้ ยังกล่าวถึงการปฏิบัติที่ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนา คือ การ
สมาทานธรรมที่มีทุกข์ในปัจจุบันแต่มีสุขเป็นผลในอนาคต และการสมาทานธรรมที่มีสุขในปัจจุบันแต่มีสุขเป็น
ผลในอนาคต เพราะจะเข้าหลักในส่วนของทางสายกลาง คือหลักมัชฌิมาปฏิปทา (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 



304 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 6 June 2023 

    
 

(ป.อ.ปยุตฺโต), 2553 : 311) คือ การปฏิบัติทางสายกลาง ไม่หย่อนเกินไปและไม่ตึงเกินไป ในพระไตรปิฎกยัง
กล่าวอีกว่า หลักทางสายกลาง คือ  มรรคมีองค์ 8 หรือ อัฏฐังคิกมรรค เรียกเต็มว่า อริยอัฏฐังคิกมรรค แปลว่า 
ทางมีองค์แปดประการ อันประเสริฐ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553 : 215) หมายถึง ธรรม
อันเป็นเครื่องประกอบของธรรมที่เป็นเหตุแห่งการฆ่ากิเลสและเข้าถึงพระนิพพาน คือธรรมชาติที่เป็นผู้เดินทาง
ไปสู่พระนิพพาน ซึ่งประกอบด้วย 1) สัมมาทิฏฐิ มีความเห็นชอบ 2) สัมมาสังกัปปะ ความด าริชอบ 3) 
สัมมาวาจา การพูดชอบ 4) สัมมากัมมันตะ ท าการงานชอบ 5) สัมมาอาชีวะ เลี้ยงชีวิตชอบ 6) สัมมาวายามะ 
ความเพียรชอบ 7) สัมมาสติ ความระลึกชอบ 8) สัมมาสมาธิ ตั้งใจมั่นชอบ (พระครูสังวรสมาธิวัตร, 2522 : 
738)  ดั่งที่พระพุทธองค์ตรัสว่า “ภิกษุผู้มีทิฏฐิที่ตั้งไว้ถูก มีมรรคภาวนาที่ตั้งไว้ถูก ย่อมท าลายอวิชชา ให้วิชชา
เกิดขึ้น ท านิพพานให้แจ้ง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 19/154/84) แม้สังโยชน์อย่างละเอียด 
(อุทธัมภาคิยสังโยชน์) ก็ท าให้สิ้นไปได้ เมื่อภิกษุเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 ท าอริยมรรคมีองค์ 8 นี้ให้มาก 
กล่าวคือ เจริญสัมมาทิฏฐิเรื่อยมาจนถึงเจริญสัมมาสมาธิอันอาศัยวิเวก วิราคะ นิโรธ น้อมไปในโวสสัคคะคือ
ความสละคืน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 14/406/460) ตามล าดับแล้ว ก็ย่อมทาบาปอกุศลธรรม
ที่เกิดขึ้นแล้ว ๆ ให้อันตรธานสงบไปในระหว่าง ดุจลมมรสุมพัดเอาเมฆฝนก้อนใหญ่ที่เกิดขึ้นให้อันตรธาน
หายไปในระหว่างฉันนั้นเหมือนกัน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 19/157/86) 

เมื่อเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 ให้มากแล้วสังโยชน์ทั้งหลายย่อมสงบราบคาบไปโดยง่าย  หลัก
สัมมาทิฏฐิ เป็นตัวส าคัญเพราะถ้าต้องความเห็นให้ถูกต้องแล้ว การปฏิบัตินั้นก็จะถูกต้องในหลัก
พระพุทธศาสนา คือ ปัญญาอันเห็นชอบ เช่น เห็นว่า ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว หรือเห็นว่าทุกข์เป็นผลเกิดแต่เหตุ 
ความดิ้นรนของจิต เป็นเหตุก่อให้เกิดทุกข์ ความดับแห่งความดิ้นรนของจิต เป็นเหตุให้ถึงความดับทุกข์ ความ
ด าเนินปฏิปทาให้เป็นไปโดยชอบ เป็นทางให้ถึงความดับทุกข ์(พระพุทธิวงศมุนี, 2545 : 6) 

สัมาทิฏฐินี้ปรากฏอยู่ในมรรคมีองค์ 8 และเป็นตัวน าไปสู่แสงสว่างแห่งปัญญาที่ถูกต้องเพราะมี
ปัญญาพิจารณาโดยแยบคาย สมดังพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อดวงอาทิตย์จะขึ้น สิ่งที่ข้ึนก่อน สิ่งที่เป็น
นิมิตมาก่อน คือ แสงเงินแสงทอง สิ่งที่เป็นเบื้องต้น เป็นนิมิตมาก่อน เพ่ือความบังเกิดแห่งอริยมรรคอัน
ประกอบด้วยองค์ 8 ของภิกษุ คือ ความถึงพร้อมแห่งการกระท าไว้ในใจโดยแยบคาย ฉันนั้นเหมือนกัน ภิกษุ
ทั้งหลาย อันภิกษุผู้ถึงพร้อมด้วยการกระท าไว้ในใจโดยแยบคาย พึงหวังข้อนี้ได้ว่า จักเจริญอริยมรรคอัน
ประกอบด้วยองค์ 8 จักกระท าให้มากซึ่งอริยมรรคอันประกอบด้วย องค์ 8 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 19/136/31) 

ความเห็นชอบนั้นเป็นตัวน าไปสู่แสงสว่างหรือปัญญาอันเป็นการเริ่มต้นในการปฏิบัติหรือรับเอา
ธรรมนั้นมาปฏิบัติเพ่ือให้เกิดมรรคผลตามที่ต้องการได้อย่างถูกต้องสัมมาทิฏฐินี้ยังสามารถปฏิบัติได้ทั้งในฐานะ
ข้อปฏิบัติหรือทางชีวิตทั้งของบรรพชิตและคฤหัสถ์ ดังพระพุทธพจน์ว่า “เราย่อมสรรเสริญสัมมาปฏิปทา ไม่ว่า
ของบรรพชิตหรือของคฤหัสถ์ คฤหัสถ์ก็ตาม บรรพชิตก็ตาม ปฏิบัติชอบแล้ว เพราะการปฏิบัติชอบนั้นเป็นเหตุ 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนมิถุนายน 2566 

305 

 

 

ย่อม ยังญายธรรมอันเป็นกุศลให้ส าเร็จได้ ก็สัมมาปฏิปทาคืออะไร คือสัมมาทิฏฐิ ฯลฯ  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 : 19/68/23) มรรคาอันเป็นอริยะมีองค์ ประกอบ 8 ประการนี้แล เป็นทางน าไปสู่ความ ดับ
แห่งกรรม คือ สัมมาทิฏฐิ ฯลฯ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 22/334/464) การรับเอาธรรมมา
ปฏิบัตินั้นจึงสมควรที่จะรู้หลักก่อนให้รู้ตามหลักพระพุทธศาสนา เพราะจะได้เดินตามทางได้อย่างถูกต้องโดยไม่
มีข้อผิดพลาด เพราะการปฏิบัติโดยไม่รู้หลักนั้นจะท าให้ไม่เข้าใจ อาจส่งผลถึงการปฏิบัติในปัจจุบันและส่งผล
ไปถึงอนาคตด้วย 

ดังนั้น ผู้ศึกษาจึงเห็นว่าการปฏิบัติที่เกี่ยวข้องกับความเห็นที่ถูกต้องในทางพระพุทธศาสนาที่
เกี่ยวข้องกับจูฬธัมมสมาทานสูตรนั้นในปัจจุบันมีการปฏิบัติอย่างไรทั้งสุขและทุกข์นั้นมีการปฏิบัติอย่างไร 
พร้อมทั้งหลักของจูฬธัมมสมาทานสูตรนี้เมื่อปฏิบัติแล้วมีผลเป็นไปอย่างไร และผู้ที่สมาทานธรรมทั้ง 4 อย่าง
นั้นมีบุคคลที่สามารถสมาทานธรรมได้กี่บุคคล พร้อมทั้งหลักธรรมที่ เกี่ยวข้องในส่วนของการปฏิบัติในแต่ละ
อย่างทั้ง 4 อย่างนั้นอย่างไร  
 

ความเป็นมาของจูฬธัมมสมาทานสูตร 
  ความเป็นมาของจูฬธัมมสมาทนสูตรในพระไตรปิฎก ผู้ศึกษาได้แยกออก 2 ประเด็น คือ (1) ที่มาของ
ชื่อ (2) ที่มาของพระสูตร มีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

1. ที่มาของจูฬธัมมสมาทานสูตร 
จูฬธัมมสมาทานสูตร แปลว่า  พระสูตรว่าด้วยการสมาทานธรรม  สูตรเล็ก  ค าว่า ธรรม  ในที่นี้

หมายถึง  คติที่ยึดถือกันหรือข้อปฏิบัติที่ยึดถือกัน  ส่วนค าว่า  สมาทาน  การรับเอามาปฏิบัติการสมาทาน
ธรรม  จึงหมายเอาคติที่ยึดกันมาปฏิบัติ ชื่อนี้ตั้งตามเนื้อหาสาระของพระสูตร (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 12/144.) 

ค าว่า  การสมาทานธรรม  แปลจากค าว่า  “ธัมมสมาทาน”  แยกอธิบาย  คือ  หมายถึงลัทธิหรือ
ข้อวัตรปฏิบัติ  ได้แก่  จริยาที่ตนยึดถือ  ค าว่า  สมาทาน  หมายถึง ถือปฏิบัติ  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 2/468/279) ดังนั้น การสมาทานธรรม คือ การรับเอาถือเอาตามลัทธิหรือข้อวัตรตามจริยาที่ตนยึดถือ
มาปฏิบัติตาม พระสูตรนี้ พระผู้มีพระภาคทรงแสดงแก่ภิกษุทั้งหลาย  ขณะประทับอยู่ ณ พระเชตะวัน อาราม
ของอนาถบิณฑิกเศรษฐี  เขตกรุงสาวัตถี  เพ่ือให้ภิกษุเหล่านั้นทราบว่า  การสมาทานธรรมมี 4  แบบ  แต่ละ
แบบมีผลต่างกันอย่างไร  พระสูตรนี้จัดอยู่ในประเภท ปรัชฌาสยะ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
12/145.) 
 สรุปความว่า การสมาทานธรรม คือ การรับเอามาปฏิบัติตามท่ีตนนั้นนับถือหรือยึดถือ ซึ่งหมายเอาคติ
ที่ยึดกันมาปฏิบัติ ส่วนที่มาของจูฬธัมมสมทานสูตรนั้น พระพุทธเจ้าได้แสดงแก่อนาถ บิณฑิกเศรษฐี เขตกรุงสา
วัตถี เพ่ือให้ภิกษุเหล่านั้นทราบว่า  การสมาทานธรรมมี 4  แบบ 



306 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 6 June 2023 

    
 

 2. รูปแบบของจูฬธัมมสมาทานสูตร    
ภาคอุเทศ  
รูปแบบของจูฬธัมมสมาทานนั้น พระสูตรนี้จัดอยู่ในประเภท ปรัชฌาสยะ รูปแบบนั้นเป็นการ

บรรยายโวหารแบบถามเอง – ตอบเอง และมีอุปมาอุปไมยประกอบ ใจความส าคัญ  การสมาทานธรรม  4  
แบบ ได้แก่ 1. การสมาทานธรรมที่มีสุขในปัจจุบัน แต่มีทุกข์เป็นผลในอนาคต 2. การสมาทานธรรมที่มีทุกข์ใน
ปัจจุบันและมีทุกข์เป็นผลในอนาคต 3. การสมาทานธรรมที่มีทุกข์ในปัจจุบันแต่มีสุขเป็นผลในอนาคต 4. การ
สมาทานธรรมที่มีสุขในปัจจุบันแต่มีสุขเป็นผลในอนาคต ในภาคอุเทศนี้ ถือเป็นใจความส าคัญของพระสูตร โดย
แยกแยะในแต่ละข้อหรือประเด็นจากการสมาทานหรือรับเอามาปฏิบัติ 4 แบบ พร้อมทั้งแต่ละแบบนั้นมีผล
เป็นอย่างไรในอนาคต(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 12/145) 
 ภาคนิเทศ  
 แบบที่ 1 การปฏิบัติของพวกสมณพราหมณ์ผู้ปฏิบัติตามลัทธิที่ถือว่า “โทษในกามไม่มี”  จึงบ ารุง
บ าเรอตนด้วยกามกับปริพาชิกาสาว ๆ ไม่สนใจหลักธรรมค าสอนให้ละกามเพราะเห็นภัยของกาม  พวกนี้
หลังจากตายไปแล้ว  ไปเกิดในอบาย  ทุคติ  วินิบาต  นรก 
 แบบที่ 2 การปฏิบัติของพวกอเจลก(นักบวชเปลือย) ผู้ถือวัตรต่าง ๆ เช่น ไม่ไปรับอาหารที่เขาเชิญ
ให้ไปรับ  ไม่หยุดรับอาหารที่เขาขอให้หยุดรับ  ไม่รับอาหารที่เขาแบ่งให้  ไม่รับอาหารที่ท าเจาะจง  พวกนี้จึงมี
ความเป็นอยู่ที่ทรมานมีทุกข์มาก  หลังจากตายแล้วไปเกิดในอบาย  ทุคติ  วินิบาต  นรก      
 แบบที่ 3 การปฏิบัติของบุคคลบางคนผู้มีราคะจัดโดยปกติ  จึงได้รับทุกข์โทมนัสอันเกิดจากราคะ
จัดนั้นเนื่อง ๆ บุคคลบางคนผู้มีโทสะจัดเป็นปกติจึงได้รับทุกข์โทมนัสอันเกิดจากโทสะจัดเนื่อง ๆ บุคคลบางคน
ผู้มีโมหะจัดเป็นปกติจึงได้รับทุกข์โทมนัสอันเกิดจากโมหะจัดเนื่อง ๆ บุคคลดังกล่าวนี้ ถูกโทมนัสครอบง า
ประพฤติพรหมจรรย์ทั้ง ๆ ที่ร้องให้น้ าตานองหน้า (เช่น ศิษย์ที่ถูกอาจารย์บังคับ หรือท าโทษให้ปฏิบัติธรรม ) 
จึงประพฤติพรหมจรรย์จนบริสุทธิ์บริบูรณ์หลังจากตายแล้ว เขาไปเกิดในสุคติโลกสรรค์ 

    แบบที่ 4 การปฏิบัติของบุคคลบางคนผู้ไม่มีราคะจัดโดยปกติ  ผู้ไม่มีโทสะจัดปกติ ผู้ไม่มีโมหะโดย
ปกติ  จึงไม่ได้รับทุกข์โทมนัสอันเกิดจากกิเลสเหล่านี้เนื่อง ๆ บุคคลดังกล่าว สงัดจากกามและอกุศลธรรม
ทั้งหลาย  บรรลุปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน และจตุตถฌาน  ตามล าดับ หลังจากตายแล้ว เขาไปเกิดในสุคติ
โลกสวรรค์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 12/145-146.) 
 พระพุทธเจ้าทรงอธิบายแต่ละแบบโดยละเอียด โดยเฉพาะแบบที่ 1 ทรงเน้นเป็นพิเศษ โดยทรง
อธิบายขยายความด้วยอุปมาโวหารประกอบ 

3. เนื้อหาของจูฬธัมมสมาทานสูตร 
ในจูฬธัมมสมาทานสูตร ว่าด้วยสูตรเล็ก กล่าวถึง สมัยพระผู้มีพระภาคประทับอยู่ ณ อารามของ

อนาถบิณฑิกเศรษฐี  เขตกรุงสาวัตถี ณ ที่นั่นแล พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสรับสั่งเรียกภิกษุทั้งหลายมาตรัสว่า 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนมิถุนายน 2566 

307 

 

 

“ภิกษุทั้งหลาย” ภิกษุเหล่านั้นทูลรับสนองพระด ารัสแล้วพระผู้มีพระภาคจึงได้ตรัสเรื่องนี้ว่า (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 : 12/468/508-509.) 

1) การสมาทานธรรมที่มีสุขแต่มีทุกข์เป็นวิบาก การสมาทานธรรมที่มีสุขในปัจจุบัน  แต่มีทุกข์
เป็นวิบากในอนาคต  เป็นการปฏิบัติหรือกระท าโดยมีความสุข อันที่เกิดจากลุ่มลงในกามคุณ หรือติดในห้วง
อันมีความสุขเพียงปัจจุบัน ถือเป็นการประพฤติชั่วอย่างมีความสุข (สบายกายโสมนัส (สบายใจ) เมื่อตายไปก็
เข้าถึงอบาย เป็นต้น เปรียบด้วยขัน (ใส่) น้ าดื่มท าด้วยส าริด มีสีมีกลิ่นดี แต่ระคนด้วยยาพิษ ดื่มแล้วท าให้ตาย
หรือปางตาย 

2) การสมาทานธรรมที่มีทุกข์และมีทุกข์เป็นวิบาก การสมาทานธรรมที่มีทุกข์ในปัจจุบัน  และมี
ทุกข์เป็นวิบากในอนาคต  เป็นการกระท าหรือประพฤติที่มีความทุกข์ซึ่งเป็นการประพฤติชั่ว ทั้งทางกาย ทาง
วาจา และทางใจอย่างมีทุกข์ มีโทมนัส (ไม่สบายใจ) เมื่อตายไปก็เข้าถึงอบายทุคคติวินิบาต นรกเปรียบด้วย
กะโหลกน้ าเต้าขมที่ระดมยาพิษดื่มแล้วท าให้ตายหรือปางตาย 

3) การสมาทานธรรมที่มีทุกข์แต่มีสุขเป็นวิบาก การสมาทานธรรมที่มีทุกข์ในปัจจุบัน  แต่มีสุข
เป็นวิบากในอนาคต  เป็น การปฏิบัติที่มีความทุกข์แต่มีความสุขที่ได้รับหรือการจ าใจต้องละเว้นความชั่ว จะ
ด้วยการถูกบังคับให้ท าดีโดยเจ้าตัวไม่อยากท าแต่ต้องท า อุปมาด้วยเด็กที่ไม่อยากเรียนหนังสือ แต่ต้องเรียน
เพราะพ่อแม่ผู้ปกครองบังคับ ครั้นเรียนจบแล้วได้ดีเพราะมีความรู้อันเป็นผลมาจากการเรียนนั้น 

4) การสมาทานธรรมที่มีสุขและมีสุขเป็นวิบาก การสมาทานธรรมที่มีสุขในปัจจุบัน  และมีสุข
เป็นวิบากในอนาคต  เป็น การปฏิบัติให้เกิดความสุขและผลที่ได้รับคือมีความสุขหรือบุคคลที่มีความต้องการ
ท าดี และท าดีด้วยความตั้งใจและสมัครใจอย่างมีความสุข อุปมาด้วยเด็กที่เป็นคนชอบการเรียน และเรียนด้วย
ความตั้งใจ จบแล้วได้ดีเพราะผลแห่งการเรียนนั้น 
 สรุปในเนื้อหาได้กล่าวถึง การปฏิบัติของบุคคล 4 อย่างด้วย (1) การมีความเห็น(ทิฏฐิ) ความสุขใน
ปัจจุบัน(กาม) และติดอยู่ในกามทั้งหลาย ย่อมส่งผลถึงความเดือดร้อนในทุคติ เพราะกามเป็นเหตุ ย่อมมีทุกข์
ในวิบากของตน (2)  การปฏิบัติแบบยึดถือเอาความล าบาก ทรมานตนเองในปัจจุบัน  ย่อมส่งถึงทุกข์เป็นวิบาก
ในอนาคต (3)  การปฏิบัติโดยบุคคลผู้มีราคะ โทสะ โมหะ กล้าเป็นปกติ มีโสมนัสบ้าง โทมนัสบ้าง แล้ว
ประพฤติพรหมจรรย์บริสุทธิ์ บริบูรณ์ ย่อมไปเกิดเป็นสุคติในโลกสวรรค์ และ (4) การปฏิบัติของบุคคลนั้นสงัด
ออกจากกามและอกุศลธรรมทั้งหลาย และบรรลุปฐมฌานที่มีวิตก วิจาร ปีติและสุขอันเกิดจากวิเวกอยู่ มีภาวะ
จิตที่เป็นหนึ่งผุดขึ้น มีแต่ปีติและสุขอันเกิดจากสมาธิอยู่ บรรลุตติยฌาน บรรลุจตุตถฌานอยู่  หลังจากตายไป
แล้ว ย่อมเกิดในสุคติโลกสวรรค์ 
 
 
 
 
 



308 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 6 June 2023 

    
 

การปฏิบัติธรรมในจูฬธัมมสมาทานสูตร 
ในส่วนของบุคคลในการสมาทานธรรมนั้น ผู้ศึกษาได้แบ่งออกเป็น 2 อย่าง คือ (1) บรรพชิต (2) 

คฤหัสถ์ โดยจะได้อธิบายตามล าดับดังต่อไปนี้ 
1. บรรพชิต  หมายถึง ผู้บวช นักบวช เช่น ภิกษุ ภิกษุณี สมณะ ดาบส ฤษี เป็นต้น แต่เฉพาะใน

พระพุทธศาสนา ได้แก่ ภิกษุ ภิกษุณี สามเณร และสิกขมานาบรรพชิตเมื่อสมาทานธรรมหรือรับเอาข้อมา
ปฏิบัติตามสถานะของตนมาเป็นการประพฤติปฏิบัติ การกระท านั้นย่อมมีผลจากการปฏิบัติ ในความเป็นอยู่
ของบรรพชิตนั้น ต้องถือปฏิบัติตาม(ศีล)สถานะของตนแล้วน ามาปฏิบัติอย่างเคร่งครัด โดยเห็นภัยในวัฏสงสาร 
หรือการกระท าที่ท าให้เกิดความสุข-ทุกข์ ในปัจจุบัน โดยไม่หลงไปตามกิเลสหรือสิ่งที่ยั่วยุให้เกิดความหลงผิด 
เช่น ไม่หลงกามคุณ (พระธรรมกิตติวงศ์, 2551 : 48) ไม่ถือตัว อันเป็นเครื่องเศร้าหมองหรืออกุศลกรรม แต่จะ
เห็นประโยชน์จากการปฏิบัติที่ถูกต้อง เช่น การประพฤติพรหมจรรย์ และการเจริญสมาธิ เป็นต้น (สมเด็จพระ
พุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553 : 174) 
     ดังนั้นเมื่อบรรพชิตรับเอาการสมาทานธรรมแล้ว รู้ในการปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด โดยเห็นตาม
ความเป็นจริง แล้วปฏิบัติก็จะส่งผลถึงการปฏิบัติที่ถูกต้อง ไม่ได้รับความเดือดร้อน จะมีแต่ความสุขในปัจจุบัน 
และยังส่งถึงความสุขในอนาคตอีกด้วย 

2. คฤหัสถ์ หมายถึง บุคคลทั่ว ๆ ไปที่ไม่ใช่นักบวช  คนผู้อยู่ครองเรือนการปฏิบัติของคฤหัสถ์นั้นมี
ทั้งสุขและทุกข์ เมื่อมีการสมาทานหรือรับเอามาปฏิบัติแล้ว จะจัดเข้าในการกระท าที่เป็นประโยชน์หรือไม่เป็น
ประโยชน์ต่อตนเอง แล้วเมื่อปฏิบัติแล้วย่อมมีผลเป็นสุข และเป็นทุกข์ การปฏิบัติของคฤหัสถ์นั้น เมื่อปฏิบัติ
โดยประกอบด้วยอกุศลกรรมในปัจจุบัน ย่อมมีผลเป็นทุกข์ในอนาคต แต่เมื่อปฏิบัติกุศลกรรม ก็จะส่งผลโดย
ความสุขอนาคต การปฏิบัติแบ่ง เป็น 2 อย่าง คือ (1) คฤหัสถ์ผู้อยู่ในสถานะผู้บ าเพ็ญพรต (2) คฤหัสถ์ใน
สถานะผู้ครองเรือน (สุชีพ  ปุญญานุภาพ, 2541 : 46) 

ดังนั้นการสมาทานหรือการปฏิบัติของคฤหัสถ์นั้น  ก็จะรับเอามาปฏิบัติตามหน้าที่และสถานะของ
ตน โดยเมื่อปฏิบัติแล้วถ้าปฏิบัติเพียงเห็นแค่ความสุขในปัจจุบัน โดยมีกิเลสหรือกุศลกรรมเป็นเหตุ จะส่งผลมี
ความทุกข์ในอนาคต แต่เมื่อปฏิบัติความสุขในปัจจุบันโดยมีกุศลเป็นเหตุ ก็จะส่งผลมีความสุขในอนาคต  

 ผลของการปฏิบัติสมาทานธรรมนั้น เมื่อผู้ปฏิบัติแล้วตามหลักเปรียบเทียบการปฏิบัติธรรม  4  
แบบโดยทรงถือเอาความทุกข์และความสุขในการปฏิบัติกับความทุกข์และความสุขที่เป็นผลแห่งการปฏิบัติเป็น
เกณฑ์เทียบ 

แบบที่ 1   ปฏิบัติสุข      แต่ได้ผลเป็นทุกข์       ไม่ด ี (อบาย) 
แบบที่ 2   ปฏิบัติเป็นทุกข์  และได้ผลเป็นทุกข์     ไม่ดีเลย (อบาย) 
แบบที่ 3   ปฏิบัติเป็นทุกข์   แต่ได้ผลเป็นสุข   ดี (สวรรค์) 
แบบที่ 4   ปฏิบัติเป็นสุข     และได้ผลเป็นสุข   ดีมาก (สวรรค์) 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนมิถุนายน 2566 

309 

 

 

ผู้ศึกษาแบ่งผลการปฏิบัตินั้นออกเป็น 2 อย่าง คือ (1) อบายภูมิ และ  (2) สวรรค์  ดังมีรายละเอียด
ดังต่อไปนี้ 

1. อบายภูมิ  
การปฏิบัติตามหรือสมาทานธรรมตามแบบที่ 1 และแบบที่ 2 นั้นแล้ว จะส่งผลถึงไม่ดีและไม่ดีเลย 

ดังนั้นผลจากการปฏิบัติใน 2 แบบนี้ ย่อมส่งผลความทุกข์ในอนาคต คือ อบายภูมิ  
 พระธรรมกิตติวงศ์ ให้ความหมายของค าว่า อบายภูมิ  หมายถึง ภูมิที่มีแต่ความทุกข์ทรมาน เป็นที่เกิด
ของผู้ที่ท าบาปกรรมไว้ในขณะยังมีชีวิตอยู่ ผลแห่งกรรมนั้นจะส่งเขาไปเกิดในอบายภูมิหลังจากเขาตายแล้ว 
แบ่งออกเป็น 4 อย่าง คือ 
 (1) นรก เป็นที่เกิดของคนท่ีมากด้วยโทสะ ชอบฆ่าฟัน ชอบท าร้ายผู้อ่ืน 
 (2) เปรต เป็นที่เกิดของคนท่ีมากด้วยโลภะ ชอบฉ้อโกง ลักขโมย เบียดเบียนทรัพย์ 
 (3) อสุรกาย เป็นที่เกิดของคนท่ีมากด้วยโลภะ 
 (4) ดิรัจฉาน เป็นที่เกิดของคนที่มากด้วยโมหะ หลงงมงาย อกตัญญู เห็นผิด (พระธรรมกิตติวงศ์, 
2551 : 1246) 
 ดังนั้นเมื่อปฏิบัติหรือสมาทานธรรม 2 อย่าง (แบบ 1,แบบ 2) คือ (1) ธรรมสมาทานที่ให้สุขในปัจจุบัน 
แต่มีทุกข์เป็นวิบากต่อไป เช่น การหลงมัวเมาหมกมุ่นอยู่ในกาม หรือการประพฤติอกุศลกรรมบถด้วยความ
สนุกสนานพอใจ เป็นต้น (2) ธรรมสมาทานที่ให้ทุกข์ในปัจจุบัน และมีทุกข์เป็นวิบากต่อไป เช่น การประพฤติ
วัตรทรมานตนของพวกอเจลก หรือการประพฤติอกุศลกรรมบถด้วยความยากล าบาก ทั้งมีความเดือดร้อนใจ 
เป็นต้น ย่อมส่งผลถึงอบายภูมิ หรือหนทางแห่งความเดือดร้อนและความเสื่อมที่จะได้รับผลในอนาคต 

2.สวรรค์  
 การปฏิบัติตามหรือสมาทานธรรมตามแบบที่ 3 และแบบที่ 4 นั้นแล้ว จะส่งผลถึงดีและดีมาก ดังนั้น
ผลจากการปฏิบัติใน 2 แบบนี้ ย่อมส่งผลความสุขในอนาคต คือ สวรรค์ หมายถึง ภูมิหรือโลกของเทวดา อัน
เป็นภูมิที่มีแต่สิ่งที่ดีงาม ให้แต่สิ่งที่ดีเลิศซึ่งล้วนเป็นของทิพย์ ท าให้ผู้ ไปเกิดมีแต่ความสุข (พระธรรมกิตติวงศ์, 
2551 : 1246) แบ่งออกเป็น 6 ชั้น ได้แก่ 1) จาตุมมหาราช 2) ดาวดึงส์ 3) ยามา  4) ดุสิต  5) นิมมานรดี  (6) 
ปรนิมมิตวสวัสดี (เสฐียรพงษ์, วรรณปก, 2529 : 154) 

ดังนั้นเมื่อปฏิบัติสมาทานธรรม 2 อย่าง (แบบ 3,แบบ 4) คือ (1) ธรรมสมาทานที่ให้ทุกข์ในปัจจุบัน 
แต่มีสุขเป็นวิบากต่อไป เช่น ผู้ที่กิเลสมีก าลังแรงกล้า ฝืนใจพยายามประพฤติพรหมจรรย์ให้บริสุทธิ์บริบูรณ์ 
หรือผู้ที่ประพฤติกุศลกรรมบถด้วยความยากล าบาก เป็นต้น (2) ธรรมสมาทานที่ให้สุขในปัจจุบัน และมีสุขเป็น
วิบากต่อไป เช่น ผู้ที่กิเลสมีก าลังน้อย ประพฤติพรหมจรรย์ด้วยความพอใจ หรือ ผู้ที่ประพฤติกุศลกรรมบถ 
ด้วยความพอใจ ได้เสวยสุขโสมนัส เป็นต้น ย่อมส่งผลถึง สวรรค์ความสุขในภพหน้า หรือสุคติภูมิในอนาคต 

 



310 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 6 June 2023 

    
 

หลักธรรมที่เกี่ยวข้องการสมาทานธรรม 
การวิเคราะห์หลักธรรมที่เก่ียวข้องกับการสมาทานธรรมนั้น ผู้ศึกษาได้แบ่งในส่วนของ(1)ความเห็น

คือ  1) ทิฏฐิ  2) ความเชื่อ คือ ศรัทธา และ 3) ความละอายหรือความเกรงกลัวต่อบาป คือ เทวธรรม ดังจะได้
อธิบายต่อไปนี้ 

1. หลักทิฎฐิ 
ทิฏฐิ คือ ความเห็น ความเข้าใจตามแนวคิดของตน ลักษณะส าคัญของทิฏฐิ คือ การยึดถือเป็นของ

ตน ความรู้ที่เป็นทิฏฐินี้ มีได้ตั้งแต่ข้ันไม่มีเหตุผล มีเหตุผลน้อยบ้าง มากบ้าง แต่เมื่อใดทิฏฐินั้นพัฒนาขึ้นไปเป็น
ความรู้ ความเข้าใจ ตามความเป็นจริงแล้วก็จะมีความถูกต้อง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2546 : 44) ในทางพระพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ มิจฉาทิฏฐิ เป็นความเห็นที่ผิดจากความเป็น
จริงเป็นไปเพื่อสร้างโลกสร้างกิเลส และสัมมาทิฏฐิ คือ ความเห็นชอบเห็นความจริง ได้แก่การเห็นที่ถูกต้องตาม
อริยสัจ 4 ดังที่มีพระพุทธพจน์แสดงไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย สัมมาทิฏฐิ คืออะไร คือ ความรู้ในทุกข์ ความรู้ใน
สมุทัย ความรู้ในทุกขนิโรธ ความรู้ในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา นี้เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ” (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 : 10/402/266) 

(1) มิจฉาทิฏฐิ 
ในการสมาทานธรรม นั้นผู้ศึกษาได้แบ่งผู้ที่มีความเห็นผิดย่อมไปสู่อบายนั้น 2 ทาง คือ (1) ผู้ปฏิบัติ

สุขแต่ได้ผลเป็นทุกข์ และ(2) ปฏิบัติเป็นทุกข์และได้ผลเป็นทุกข์ นั้นจะมีความเห็นในส่วนของมิจฉาทิฏฐิหรือยัง
มีการติดอยู่ในกิเลส ดังจะได้อธิบายต่อไปนี้  

ในอังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต ท่านแสดงเหตุผลของความเห็นผิดที่เรียกว่า มิจฉัตตะ 10ที่มีส่วน
เกี่ยวข้องกับเรื่องของบุคคลผู้มีความเห็นของมิจฉาทิฏฐิไว้ดังนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 24/226) 
1) มิจฉาทิฎฐิ เห็นผิด ได้แก่พวกท่ีมีความเห็นที่เป็นอกิริยาทิฏฐิ อเหตุกทิฏฐิ นัตถิกทิฏฐิ 2) มิจฉาสังกัปปะ ด าริ
ผิด ได้แก่การด าริเข้าไปหากาม ความใคร่ ด าริไปในทางอาฆาต พยาบาท จองเวร ด าริไปในทางท าให้ผู้อื่นได้รับ
ความยากล าบากเดือดร้อน เสียหายเป็นทุกข์ เป็นต้น 3) มิจฉาวาจา วาจาผิด ได้แก่ ทุจริต 4 อย่างคือ พูดเท็จ 
พูดส่อเสียดยุยงให้เขาแตกแยกกัน พูดค าหยาบด่าว่า หรือค าหยาบโลน และพูดเพ้อเจ้อไร้สาระ ก่อความ
ร าคาญความเดือดร้อนให้กับผู้อ่ืน เป็นต้น 4) มิจฉากัมมันตะ การงานผิด ได้แก่การกระท าการงานด้วยกาย
ทุจริต 3 คือ ฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ และประพฤติผิดในกามอันเป็นสาเหตุยังความเดือดร้อนให้กับผู้อ่ืน  5) มิจฉา
อาชีวะ เลี้ยงชีวิตผิด คือการหลอกลวงผู้อ่ืนเลี้ยงชีวิต เช่นไม่บรรลุคุณธรรมก็กล่าวว่า ตนเองได้บรรลุคุณธรรม 
เป็นต้น 6) มิจฉาวายามะ พยายามผิด ได้แก่ความพยายามในทางยังบาปอกุศลธรรมให้เกิดขึ้นและให้เจริญขึ้น 
7) มิจฉาสติ ระลึกผิด ได้แก่ระลึกถึงอาการอันยั่วยวนให้เกิดราคุ โทสะ โมหะ 8) มิจฉาสมาธิ ตั้งจิตไว้ผิด ได้แก่
ภาวนาสะกดใจในทางหาลาภ ในทางให้ร้ายผู้อ่ืน และในทางท าให้ตัวเองหลงและผู้อ่ืนหลงด้วย 9) มิจฉาญาณะ 
รู้ผิด ได้แก่ความรอบรู้เกิดขึ้นในจิตของผู้ถือลัทธิต่าง ๆ และประกอบภาวนาตามลัทธินั้น เพราะไม่รู้อาการที่จิต



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนมิถุนายน 2566 

311 

 

 

ได้รับการปรุงแต่ง ความรู้ชนิดนี้ มิได้ผ่านญาณ 3 คือ สัจญาณ กิจญาณ กตญาณดังนั้นจึงท าให้บุคคลหลงทาง
และเชื่อไปตามที่จิตปรุงแต่งไปตามอารมณ์นั้น ๆ 10) มิจฉาวิมุตติ พ้นผิด ได้แก่ วิมุตติที่นิยมในลัทธิอ่ืน ซึ่งเป็น
การระงับกิเลสได้ชั่วคราว แต่อาจเข้าใจว่าตนเองได้บรรลุถึงความหลุดพ้นจากทุกข์ได้ตลอดไป ในมิจฉัตตะ 10 
ข้างต้นนั้น มีความเกี่ยวข้องกับกิเลสเครื่องผูกใจสัตว์ให้ข้องหรือติดอยู่ในโลกียวิสัย ดังนั้น ผู้มีปัญญาจึงต้อง
ท าลายกระบวนการแห่งกิเลสหรือที่เรียกว่าอวิชชานี้ให้ได้เสียก่อนจึงจะเข้าถึงมรรคาแห่งอริยผลได้ตามล าดับ 
 ดังนั้นผู้ที่มีความคิดเห็นในทางผิดและประพฤติปฏิบัติที่ยังติดอยู่กับกิเลสนั้นต้องเวียนวายตายเกิด ไม่
จบสิ้น และถือเป็นการปฏิบัติสุขแต่ได้ผลเป็นทุกข์และปฏิบัติทุกข์แล้วได้ผลเป็นทุกข์ในอนาคต ย่อมไปสู่ที่
ล าบากหรืออบายภูม ิ

(2) สัมมาทิฏฐิ 
 ในการสมาทานธรรม นั้นผู้ศึกษาได้แบ่งผู้ที่มีความเห็นชอบแล้วปฏิบัติตามในทางที่ถูกต้องย่อม

ไปสู่ความสุขนั้น 2 ทาง คือ (1) ผู้ปฏิบัติทุกข์แต่ได้ผลเป็นสุข และ(2) ปฏิบัติเป็นสุขและได้ผลเป็นสุข นั้นจะมี
ความเห็นในส่วนของสัมมาทิฏฐิหรือมีความเห็นที่ถูกต้อง ดังจะได้อธิบายต่อไปนี้  

 (1) โลกิยสัมมาทิฏฐิ คือ ปัญญาที่ยังขึ้นตรงต่อโลก ได้แก่ มีความเห็น ความเชื่อความเข้าใจ
เกี่ยวกับโลกและชีวิตที่ถูกต้องตามหลักแห่งความดี เป็นไปในทางที่สอดคล้องกับศีลธรรมอันดีงาม รู้จักผิดชอบ
ชั่วดี รู้ทางที่เป็นไปเพ่ือประโยชน์ เพ่ือความสุข แก่ชีวิตตนเองครอบครัวและสังคม แต่ยังไม่หมดทุกข์ โลกิย
ปัญญานี้ เป็นบาทฐานหรือเป็นบันไดก้าวแรกให้มนุษย์ก้าวเดินไปสู่เส้นทางแห่งโลกุตตรปัญญาในโอกาสต่อไป 

(2) โลกุตตรสัมมาทิฏฐิ คือ ปัญญาที่เหนือโลก ไม่ขึ้นต่อโลกธรรม ได้แก่ ความรู้ ความเข้าใจ
เกี่ยวกับโลกและชีวิตถูกต้องตามความเป็นจริง หรือรู้เข้าใจตามสภาวะของธรรมชาติ ไม่ตกเป็นทาสของกิเลส
ตัณหาอันเป็นมูลเหตุของความเร่าร้อนทางด้านจิตใจที่เรียกกันในภาษาสมัยใหม่ว่าไม่ตกเป็นทาสทางอารมณ์
ของตนเอง ไม่ตกเป็นทาสของอ านาจหรือค่านิยมจากภายนอก มีพฤติกรรมที่อิสระเพราะมีจิตใจที่หลุดพ้น จาก
อ านาจของการปรุงแต่งจากสิ่งภายนอกของสังคมได้อย่างสิ้นเชิง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2546 : 739) 

ดังนั้นการสมาทานธรรมโดยยึดปฏิบัติที่ถูกต้องและยึดถือในส่วนของผู้ปฏิบัติทุกข์แต่ได้ผลเป็นสุข
และปฏิบัติเป็นสุขและได้ผลเป็นสุขนั้น เป็นการมีความเห็นที่ถูกต้องโดยมีปัญญาในการที่จะเลือกไปสู่ที่ดี เมื่อ
ปฏิบัติตามแล้วในอนาคตนั้นจะไปสู่สวรรค์ คือ ความสุข 

2. หลักศรัทธา 
ศรัทธาที่เป็นหลักส าคัญหลักหนึ่ง ในค าสอนของพระพุทธศาสนาที่พระพุทธองค์ได้ทรงสอนไว้นั้น 

แต่ศรัทธาที่ถูกนั้นต้องอยู่ภายใต้เงื่อนไขของหลักสัมมาทิฏฐิ , วิชชา, ญาณและโพธิ เป็นต้น เพราะมิฉะนั้นแล้ว 
ศรัทธาคือความเชื่อนี้อาจเป็นความเชื่อที่ผิด ซึ่งอาจน าไปสู่จุดหมายปลายทางที่ผิด อันไม่พึงประสงค์ได้ในทาง
ประพฤติปฏิบัติ 



312 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 6 June 2023 

    
 

ศรัทธา หมายถึง ความเชื่อ เชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ (พระธรรมกิตติวงศ์, 2551 : 950) ศรัทธาในทาง
พระศาสนา นั้นท่านจ าแนก 2 ระดับ ระดับที่ 1 สัทธาญาณวิปปยุต หมายถึง ความเชื่ออันเกิดจากความไม่รู้
เหตุรู้ผล หรือไม่อยู่บนพ้ืนฐานของเหตุและผล ซึ่งมักเป็นความเชื่อแบบหยั่งดิ่งอุทิศทุ่มเท ระดับที่  2  สัทธา
ญาณสัมปยุต หมายถึง ความเชื่อที่ประกอบด้วยปัญญา รู้เหตุ รู้ผล เชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อโดยอยู่บนพ้ืนฐานของ
เหตุและผลก่อนที่จะตกลงปลงใจเชื่อ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546 : 107) 
 ผู้ศึกษาจะได้อธิบายความหมายของสัทธาญาณวิปปยุตและสัทธาญาณสัมปยุต ในแต่ละประเด็น
ดังต่อไปนี้ 

(1) สัทธาญาณวิปปยุต เป็นศรัทธาไม่ประกอบด้วยความรู้ พบได้ลักษณะดังต่อไปนี้ 1)โลกิยสัทธา 
(ธมฺมปทฏฺฐกถา (ปญฺจโม ภาโค), 2536 : 13) หมายถึง สัทธาฝ่ายโลกหรือสัทธาของชาวโลกทั่วไปเป็นสัทธาที่
ไม่มีความมั่นคง ไม่ตั้งมั่น หวั่นไหวและและมีโอกาสเปลี่ยนแปลงได้เสมอ 2) จลสัทธา หมายถึง สัทธาที่ยัง
หวั่นไหวและเปลี่ยนแปลงได้อยู่เสมอ ไม่มั่นคง ไม่แน่นอน 3) อาวคสัทธา หมายึง สัทธาที่มุ้งเร้าอารมณ์ ปลุก
ระดมความรู้สึก ไม่เกี่ยวข้องกับเหตุผล 4) อนาการวตสัทธา หมายถึง สัทธาที่ไม่มีเหตุผล ไม่มีบ่อเกิด 5.อทัสส
มูลกสัทธา หมายถึง สัทธาที่ไม่มีการเห็นเป็นมูลฐาน 6) อมูลิกาสัทธา หมายถึง สัทธาที่ไม่มีมูลเหตุ หรือเชื่อ
อย่างลอย ๆ 7) ปสาทสัทธา หมายถึง สัทธาชนิดเลื่อมใส ขึ้นอยู่กับบุคคล เร้าอารมณ์และเป็นอัตวิสัย  8) สัม
ปสาทลักขณสัทธา หมายถึง ความเชื่อที่ท าให้จิตใจผ่องใส ข่มนิวรณ์ไว้ได้ ไม่ขุ่นมัวด้วยมลทิล เมื่อรักษาศีลให้
ทานหรือสนทนาธรรม เป็นสัทธาที่เกิดขึ้นและดับหายไปได้เป็นครั้งคราวไม่มั่นคง 9) สัทธาจริต หมายถึง คนที่
มีลักษณะนิสัยหนักไปในทางสัทธา เป็นคนเชื่อคนง่ายเอาความชื่อมาก่อนสิ่งอ่ืนใด  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 : 13/654/600) 

สัทธาญาณวิปปยุตหรือสัทธาที่ไม่ประกอบด้วยปัญญาด้วยญาณนี้ เป็นสัทธาประเภทที่ไม่มี
ความเห็นความเข้าใจอันเกิดจากปัญญาเป็นมูลฐานรองรับ เป็นสัทธาที่เอียงไปทางโมหะ หลงงมลายได้ง่าย 
ปสาทสัทธาและสัทธาฝ่ายอาเวคะสัทธาที่มุ้งเร้าอารมณ์ ก็จัดอยู่ในสัทธาประเภทนี้ สัทธาประเภทนี้เป็นสัทธาที่
ปิดกั้นปัญญา ปิดโอกาสที่จะให้มีการโต้แย้ง ตรวจสอบ ห้ามสงสัย ห้ามถาม ใช้วิธีปลุกเร้า บังคบให้เชื่อ และท า
ตามอย่างเดียว อย่างมืดบอด 

ดังนั้นการปฏิบัติสมาทานธรรมเมื่อปฏิบัติสุขได้ผลทุกข์และปฏิบัติทุกข์ได้ผลทุกข์นี้ จัดเข้าสัทธา
ญาณวิปปยุต เพราะไม่ปนระกอบด้วยปัญญา เชื่อโดยการเร้าอารมณ์ เชื่อโดยการลัทธิของตน เชื่อในการ
ปฏิบัติที่ไม่มั่นคง หวั่นไหว จนไม่สามารถบรรลุสิ่งที่สูงขึ้นต่อไป ย่อมมีผลในอนาคตนั้นไปสู่ที่อบายภูมิอย่าง
แน่นอน 

2 สัทธาญาณสัมปยุต พระพุทธศาสนาได้แสดงเกี่ยวกับสัทธาไว้หลายแห่ง ส่วนมากจะมุ่งเน้น
สัทธาประเภทญาณสัมปยุตนี้ ดังปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาหลายแห่ง พิจารณาได้ดังต่อไปนี้  1. 
โลกุตตรสัทธา หมายถึง สัทธาฝ่ายธรรม อยู่เหนื่อสัทธาของชาวโลก มีความตั่งมั่น ไม่ง่อนแง่น คลอนแคลนและ



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนมิถุนายน 2566 

313 

 

 

มีโอกาสเปลี่ยนแปลงได้ยาก  2. อจลสัทธา หมายถึง สัทธาที่ไม่หวั่นไหวและไม่เปลี่ยนแปลงเป็นอย่างอ่ืนได้ง่าย 
ๆ มีความมั่นคง เที่ยงแท้ และแน่นอน เป็นสัทธาของพระอริยบุคคลระดับพระโสดาบันขึ้นไป  3. อาการวตี
สัทธา หมายถึง สัทธาที่มีเหตุผล เป็นไปตามเหตุผล ไม่มุ้งเร้าอารมณ์ หรือปลุกระดมความรู้สึก แต่มุ้งตรงไปที่
เหตุผล ถือเหตุผลเป็นประมาณ 4. ทัสสนมูลลิกสัทธา หมายถึง สัทธาที่มีการเห็น มีความเข้าใจเป็นมูลฐาน 5. 
มูลิกาสัทธา หมายถึง สัทธาที่มีมูลหรือมีเหตุ 6. โอกัปปนสัทธา หมายถึง สัทธาที่ไม่ก าเริบกลับกลายเป็นอย่าง
อ่ืน เป็นสัทธาที่มั่นคง ไม่หวั่นไหว เปลี่ยนแปลงง่าย 7. สัทธาสัมปทา หมายถึง เชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ เช่นเชื่อว่า
ท าดีต้องได้ดี ท าชั่วต้องได้ชั่ว บุญมีบาปมี ไม่เชื่อในสิ่งที่เหลวไหล 8. สัมปักขันธลักษณสัทธา หมายถึง ความ
เชื่อที่ท าให้จิตโลกแล่นไปด้วยความเพียร พยายามเพ่ือให้บรรลุมรรคผลที่ยังมิได้บรรลุชั้นสูงขึ้นไป  9. อเวจจัป
ปสาท หมายถึง ความเชื่อชนิดเลื่อมใสที่หยั่งลงมั่นคงด้วยปัญญา สัทธาที่อาศัยปัญญาแล้วท าให้เกิดความม่ันคง 
10. ตถาคตโพธิสัทธา หมายถึง ความเชื่อต่อพระปัญญาตรัสรู้พระตถาคตว่า พระผู้มีพระภาคพระองค์นั้น เป็น
พระอรหันต์ ตรัสรู้เองโยชอบ ฯลฯ เป็นผู้ตื่นแล้ว เป็นผู้จ าแนกธรรม  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
23/4/3) สรุปสัทธาญาณสัมปยุต คือ เป็นสัทธาที่มีเหตุผล มีการใคร่ครวญ คิดครวญอย่างรอบคอบด้วยดี มี
การเห็นเป็นมูลฐาน มีการเห็นแจ้งประจักษ์ชัด เข้าใจชัดแจ้ง ไม่หวั่นไหวและเปลี่ยนแปลงได้ยาก เกี่ยวข้องกับ
เหตุผล มีเหตุผลรองรับ มีการเห็นเป็นมูลฐานหรือไม่ใช่เชื่ออย่างลอย ๆ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
13/654/600) 

ดังนั้นสรุปการสมาทานธรรมที่ประกอบด้วยปัญญาจะปฏิบัติทุกข์เพ่ือให้เกิดสุขและปฏิบัติสุข
เพ่ือให้เกิดสุขในอนาคตเพราะมีปัญญาในความเชื่อตามหลักความจริงในทางพระพุทธศาสนา โดยเมื่อเชื่อแล้ว
ปฏิบัติตาม ถึงบางครั้งอาจจะทุกข์อยากแต่ก็เพ่ือความสุขในอนาคตก็ไม่หวั่นไหว ไม่ยอท้อต่อความยากล าบาก
แต่ผลในอนาคตนั้นเกิดความสุขในสุคติภพ(สวรรค์)อย่างแน่นอน 

3. หลักเทวธรรม 
ในการสมาทานธรรมนั้น จะจัดเข้าหลักธรรมที่จะเป็นเหตุให้เป็นคนดีนั้น จะต้องมีหลักปฏิบัติต่อ

ความละอายหรือความเกรงกลัวต่อบาปในการกระท าของตน ซึ่งการสมาทานธรรมมาปฏิบัตินั้น ผู้ที่ปฏิบัติเมื่อ
มีความเห็นผิด มีความเชื่อในสิ่งที่ไม่ประกอบด้วยปัญญาแล้วยังถือเป็นเหตุภายในตนเป็นที่ตั้ง ถือเอาตัวเองเป็น
ใหญ่ ย่อมเป็นเหตุด้วยไม่ละอายและไม่เกรงกลัวต่อการท าบาป แต่เมื่อมีความเข้าใจหลักการปฏิบัติด้วย
ความเห็นที่ถูกต้องแล้วจะจัดเข้าหลักเทวธรรม หมายถึง หิริและโอตตัปปะ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 23/4/3.) แปลความว่า บุคคลผู้มีหิริและโอตตัปปะ ได้ชื่อว่าเป็นคนสะอาด เป็นคนมีความสงบระงับ 
เป็นคนดีงาม จนได้ชื่อว่าเป็นผู้มีเทวธรรมในโลกนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 27/6/3) ค าว่า หิริ 
คือ กิริยาเป็นเหตุให้ละอายและโอตตัปปะ คือ กิริยาเป็นเหตุให้เกรงกลัวต่อการทุจริตเป็นต้น ซึ่งเป็นบาปอกุศล 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 34/30-31/31-33) 



314 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 6 June 2023 

    
 

สรุปหลักเทวธรรมก็คือ หิริและโอตตัปปะ มีความหมายว่า เป็นกิริยาอาการที่ละอายและเกรงกลัว
ต่อบาปทุจริตทั้งปวง การมีความละอายและเกรงกลัวนั้น จะท าให้เป็นผู้มีหิริโอตตัปปะเป็นคนดี เป็นคนสะอาด 
เป็นคนสงบเยือกเย็น เป็นมีคุณธรรม เป็นคุณธรรมจนได้ชื่อว่าเป็นเทพในโลกมนุษย์และเบื้องหน้าโลกสวรรค์
ต่อไป 

หลักธรรมอันเป็นข้อปฏิบัติของเทวดาโดยตรงและเป็นข้อปฏิบัติให้ไปเกิดเป็นเทวดา หลักธรรมนี้
เรียกว่า เทวธรรม แปลว่า ธรรมของเทวดา หรือธรรมที่ท าให้เป็นเทวดา ดังข้อความที่ปรากฏในขุททกนิกาย
ชาดกว่า “สัตบุรุษทั้งหลาย ประกอบด้วยหิริโอตตัปปะ ตั้งอยู่ในธรรมอันขาว ท่านเรียกว่า ผู้มีเทวธรรมในโลก” 
หลักเทวธรรม ดังค ากล่าวที่มีความหมายที่ขยายออกเป็นประเด็นใหญ่ๆ ได้ 3 ประเด็นคือ (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 : 7/6/3) 

(1) ผู้ที่เกิดเป็นเทวดาแล้วต้องปฏิบัติตนอยู่ในเทวธรรม คือ หิริ ความละอายบาปมีกายทุจริตเป็น
ต้น และโอตตัปปะ ความกลัวต่อผลของบาปมีกายทุจริตเป็นต้น เพ่ือทรงสถานะของความเป็นเทวดาให้อยู่ได้
นาน เพราะถ้าเทวดาขาดความละอายชั่วกลัวบาป กระท าชั่วขึ้นมาก็จะต้องเคลื่อนจากสวรรค์ไปเกิดในคติอ่ืน 
อรรถกถาได้แสดงเหตุที่ท าให้เทวดาเคลื่อนจากเทวโลกไว้  4 ประการ คือ . 1.ด้วยความสิ้นอายุ 2.ด้วยความ
สิ้นบุญ 3. ด้วยความสิ้นอาหาร 4. ด้วยความโกรธ ในเหตุ 4 ประการนั้น เทวดาที่ไม่ตั้งอยู่ในธรรม ชื่อว่า 
เคลื่อนด้วยความโกรธ เช่น เทพบุตรตนหนึ่งไม่อดทนต่อสมบัติของผู้อื่นมีความโกรธเคืองแล้วจึงท ากาละ  

(2) ผู้ประกอบด้วยเทวธรรมทั้ง คือ หิริ และโอตตัปปะ ตั้งอยู่ในธรรมอันขาว ท่านเรียกว่า ผู้มีเทวธ
รรม คือมนุษย์ทั้งหลายที่เป็นคนดีด ารงตนอยู่ในเทวธรรม ชื่อว่า ผู้มีเทวธรรม เป็นเทวดาในโลกมนุษย์ จะเห็น
ได้ว่าการจัดประเภทเทวดา ท่านจัดพระราชาเป็นเทพประเภทหนึ่ง เรียกว่า สมมติเทพ เป็นเทวดาโดยสมมติ 
อีกประการหนึ่ง เทียบได้กับการจัดมารดาบิดาซึ่งเป็นมนุษย์แต่ประพฤติพรหมวิหารธรรมต่อบุตร ท่านจัดว่า 
มารดาบิดาเป็นพรหมของบุตรคือเป็นพรหมในโลกมนุษย์  

(3) เทวธรรมเป็นหลักปฏิบัติที่ท าให้ผู้ปฏิบัติได้ไปเกิดเป็นเทวดา พระอรรถกถาจารย์แสดงไว้ว่า 
กุศลธรรมทั้งหลาย มีหิริและโอตตัปปะเป็นมูล ชื่อว่า เทวธรรม เพราะมีความหมายว่า เป็นเหตุแห่งกุศลสัมปทา 
แห่งการเกิดในเทวโลก และแห่งความหมดจด เหตุแห่งการเกิดในเทวโลกก็คือเหตุที่ท าให้ไปเกิดเป็นเทวดา 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 3/304/7) 

สรุปว่าหลักเทวธรรมนั้นท าให้ผู้ปฏิบัติได้รับสิ่งที่พึงประสงค์ 3 ประการ คือ (1)ทรงสถานะความ
เป็นเทวดาให้คงอยู่ได้นาน (2) ผู้ปฏิบัติเทวธรรมชื่อว่าเป็นเทวดาในโลกมนุษย์ (3) หลักเทวธรรมเป็นเหตุให้ผู้
ปฏิบัติได้ไปเกิดเป็นเทวดา จากการศึกษาหลักเทวธรรมจึงทราบได้ว่า ผู้ประพฤติตนยกจิตสูงขึ้นจนได้ไปเกิด
เป็นเทวดาแล้วก็ยังต้องประพฤติธรรมเพ่ือรักษาภาวะของตนไว้ไม่ให้ตกไปสู่ความหายนะ โดยเฉพาะอย่างยิ่งก็
คือต้องประพฤติเทวธรรมอยู่ตลอดเวลา หลักเทวธรรมนี้ยังเป็นมูลเหตุกุศลสัมปทาแห่งการเกิดในเทวโลกและ
แห่งความหมดจดด้วย 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนมิถุนายน 2566 

315 

 

 

ดังนั้น ผู้ปฏิบัติของการสมาทานธรรมนั้น แยกออก 2 ประเด็น คือ  (1) ปฏิบัติสุขแต่ได้ผลเป็นทุกข์
และปฏิบัติเป็นทุกข์และได้ผลเป็นทุกข์ ย่อมมีผลในส่วนของความไม่ละอายและเกรงกลัวต่อการท าบาป เพราะ
มีผลในอนาคตนั้นล าบากและเป็นทุกข์เรื่อยไป (2) แต่เมื่อปฏิบัติเป็นทุกข์   แต่ได้ผลเป็นสุขและปฏิบัติเป็นสุข
และได้ผลเป็นสุข ย่อมมีความเห็นในส่วนของการละอายหรือเกรงกลัวต่อการท าบาปย่อมส่งผลในอนาคตให้
เกิดความสุขหรือความสุขในโลกเบื้อง(สวรรค์)หน้าเพื่อไปเกิดเป็นเทวดาสืบต่อไป  

 

สรุป 
การปฏิบัติธรรมในจูฬธัมมสมาทานสูตร สามารถสรุปได้ดังนี้ 
บุคคลที่สมาทาน 2 ประเภท หมายถึง (1) บรรพชิต (2) คฤหัสถ์ ผลของสมาทาน แบ่ง (1) 

อบายภูมิ คือ เมื่อปฏิบัติสุขในปัจจุบันแต่มีผลเป็นทุกข์ในอนาคต และปฏิบัติทุกข์ในปัจจุบัน แล้วมีผลเป็นทุกข์
ในอนาคต ย่อมไปสู่ความไม่เจริญและล าบาก (2) สวรรค์ คือ เมื่อปฏิบัติทุกข์ในปัจจุบัน แล้วมีผลเป็นสุขใน
อนาคต และเม่ือปฏิบัติสุขในปัจจุบันแล้วมีผลเป็นสุขในอนาคต ย่อมไปสู่ความสุข ความเจริญในที่สุด 
  วิเคราะห์การปฏิบัติจูฬสมาทานสูตรในพระสุตตันตปิฎก (1)  กามสุขขัลลิถานุโยค หมายถึง การ
ปฏิบัติแบบลุ่มหลงกามคุณต่าง ๆ หรือติดอยู่ด้วยกิเลสทั้งหลาย (2) อัตตกิลมถานุโยค หมายถึง การปฏิบัติแบบ
ทรมานตนเอง ตามที่ตนนับถือซึ่งยังมีกิเลสเป็นเครื่องร้อยรัดคือสังโยชน์ (3) เนกขัมมะ หมายถึง การออกจาก
กามหรือออกบวช เพ่ือปฏิบัติเข้าหาความจริงในชีวิตและเพ่ือดับซึ่งสังสารวัฏ (4) ฌาน หมายถึง การเพ่ง หรือ
ตั้งมั่น และเชื่อมั่นในการปฏิบัติตามเพ่ือให้เข้าถึงการบรรลุธรรมต่าง ๆ การปฏิบัติเช่นนี้ย่อมน าความสุขมาให้
ในปัจจุบันแล้วมีผลความสุขในอนาคต 

หลักธรรมที่เก่ียวข้องการสมาทานธรรม (1) หลักทิฎฐิ หมายถึง ความเห็น ในการสมาทานธรรมนั้น
การปฏิบัติต้องมี 2 อย่าง (1) มีความเห็นไม่ถูกต้อง คือ มิจฉาทิฏฐิ เพราะติดกามคุณ กระท าตนให้ล าบาก 
ส่งผลเป็นทุกข์ในอนาคต และ(2) มีความเห็นถูกต้อง คือ สัมมาทิฏฐิ มีความเห็นชอบในทางที่ถูกต้องถูกหลัก
แล้วปฏิบัติตามก็จะส่งผลให้มีความสุขในอนาคต (2) หลักศรัทธา หมายถึง ความเชื่อในการปฏิบัตินั้นมี 2 
ประเด็น (1) ความเชื่อโดยไม่มีปัญญา หรือสัทธาญาณวิปปยุต การปฏิบัติเช่นนี้เป็นการปฏิบัติแบบสุขใน
ปัจจุบันแล้วมีผลเป็นทุกข์ในอนาคตและปฏิบัติทุกข์ในปัจจุบันและมีผลเป็นทุกข์ในอนาคต (2) ความเชื่อโดยมี
ปัญญาประกอบหรือสัทธาญาณสัมปยุต คือ เป็นสัทธาที่มีเหตุผล มีการใคร่ครวญ คิดครวญอย่างรอบคอบ
ด้วยดี มีการเห็นเป็นมูลฐาน มีการเห็นแจ้งประจักษ์ชัด เข้าใจชัดแจ้ง ไม่หวั่นไหวและเปลี่ยนแปลงได้ยาก การ
ปฏิบัติเช่นนี้เป็นภาคปฏิบัติแบบทุกข์ในปัจจุบันแล้วมีผลเป็นสุขในอนาคตและการปฏิบัติสุขในปัจจุบันแล้วมีผล
เป็นสุขในอนาคต ดังนั้นผู้ปฏิบัติของการสมาทานธรรมนั้น แยกออก 2 ประเด็น คือ  (1) ปฏิบัติสุขแต่ได้ผลเป็น
ทุกข์และปฏิบัติเป็นทุกข์และได้ผลเป็นทุกข์ ย่อมมีผลในส่วนของความไม่ละอายและเกรงกลัวต่อการท าบาป มี
ผลในอนาคตนั้นล าบากและเป็นทุกข์เรื่อยไป (2) แต่เมื่อปฏิบัติเป็นทุกข์ แต่ได้ผลเป็นสุขและปฏิบัติเป็นสุขและ



316 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 6 June 2023 

    
 

ได้ผลเป็นสุข ย่อมมีความเห็นในส่วนของการละอายหรือเกรงกลัวต่อการท าบาปย่อมส่งผลในอนาคตให้เกิด
ความสุขหรือความสุขในโลกเบื้อง(สวรรค์)หน้าเพื่อเป็นเทวดาสืบต่อไป  

 

เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมกิตติวงศ์. (2551). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์ฉบับค าวัด. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร 

: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม.  
พระครูสังวรสมาธิวัตร (ประเดิม โกมโล). (2522). คู่มือการศึกษาพระอภิธรรมปิฎก เล่ม 3 ภาครูป นิพพาน. 

(พิมพ์ครั้งที ่2). กรุงเทพมหานคร : แผนกเรียนพระไตรปิฎกวัดเพลงวิปัสสนา.  
พระพุทธิวงศมุนี (บุญมา ทีปธมฺมเถร). (2545). ทีปธรรม, เทศนา โอวาท คติธรรม. กรุงเทพมหานคร : 

อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับบลิชชิ่งจ ากัด (มหาชน).  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 14). 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ บริษัท ธนธัชการพิมพ์ จ ากัด.  
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 

18). กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์เพ่ิมทรัพย์การพิมพ์. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ. (พิมพ์ครั้งที่ 11).

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุชีพ  ปุญญานุภาพ. (2541). พจนานุกรมศัพท์พระพุทธศาสนาไทย –  อังกฤษ, อังกฤษ – ไทย. (พิมพ์ครั้งที่ 

8) กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย 
เสฐียรพงษ์ วรรณปก. (2529). พระพุทธศาสนาทัศนะวิจารณ์. กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์การพิมพ์.  
  

 

 


