
          การพัฒนามนษุยต์ามหลักกุศลกรรมบถ 10 ในพระพุทธศาสนา 
The Development of the Human Beings in Accordance with the Ten 

Wholesome Courses of Action in Buddhism 

 
                                                ธัญกนกรัชต์ จิรโชคนิธิชโยธร, 

สมเดช  นามเกตุ และ บุญส่ง สินธุ์นอก 
         มหาวิทยาลัยมหาจฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 

                                                                                 Thankanokrat  Jirachoknithichayotorn,                                                                                       
                                             Somdet Namket and Boonsong Sinthunok 

                                         Mahachulalongkornrajavidyalaya, Nongkhai Campus 

Corresponding Author, E-mail : jacknitikorn2517@gmail.com 

 
********* 

 

บทคัดย่อ* 

หลักกุศลกรรมบถ 10 ประการถือได้ว่ า  เป็นหลักธรรมส าคัญในการพัฒนามนุษย์ของ
พระพุทธศาสนาอีกหลักธรรมหนึ่งที่สามารถพัฒนามนุษย์ได้ครบทั้งกาย วาจา และใจ เพราะว่าการพัฒนา
มนุษย์ในทางพระพุทธศาสนานั้น มุ่งเน้นไปในการพัฒนาที่มองคนในฐานะที่เป็นมนุษย์ ความหมายคือ มนุษย์
นั้นมีความเป็นมนุษย์ของเอาเอง ชีวิตมนุษย์นั้นมีจุดหมายของชีวิต คือ ความสุข ความอิสรภาพ ความดีงาม
ของชีวิต ซึ่งเป็นเรื่องเฉพาะตัวบุคคล อีกทั้งเป็นการพัฒนาที่มุ่งเน้นในส่วนของจิตใจหรือพฤติกรรมเป็นหลัก
ใหญ ่สาหรับหลักธรรมที่ใช้ในการพัฒนาก็มีหลายอย่างด้วยกัน แต่ในที่นี้ได้เลือกศึกษาเฉพาะหลักกุศลกรรมบถ 
10 ประการ ซึ่งเป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ใช้ในการพัฒนามนุษย์ด้านพ้ืนฐานในสมัยพุทธกาล  ดังนั้นได้
ศึกษาการพัฒนามนุษย์ตามหลักกุศลกรรมบถ 10  ในการสร้างสรรค์รูปแบบสังคมที่ดีอันมีจุดหมายเพ่ือสร้าง
สภาพแวดล้อมที่ดีเกื้อกูลให้มนุษย์ได้พัฒนาศักยภาพของตนเพ่ือให้เข้าถึงชีวิตที่ดีงาม ยิ่งสังคมเจริญพัฒนาขึ้น
เท่าใดก็จะเป็นสภาพแวดล้อมที่ดีที่ทาให้มนุษย์พัฒนาตนเองได้ง่ายขึ้นเท่านั้น “เราสร้างสังคมที่ดีที่สุดเพ่ือช่วย
เป็นสภาพแวดล้อมที่เกื้อกูลให้ชีวิตมนุษย์ได้พัฒนาอย่างดีที่สุดการพัฒนามนุษย์ในทีน่ี้ ไม่ใช่เน้นด้านการพัฒนา
ความสามารถหรือความรู้ในวิชาการต่าง ๆ แต่หมายถึงพัฒนาคุณสมบัติที่อยู่ภายในตัวบุคคล เช่นศีลธรรมหรือ
พัฒนาจิตใจนั้นเอง การพัฒนามนุษย์ เป็นการพัฒนาขั้นพ้ืนฐานต่อเนื่องเป็นการพัฒนาระยะยาว มองคนใน
ฐานะเป็นมนุษย์ต้องให้ความส าคัญว่า การจะพัฒนามนุษย์ให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์และการพัฒนาตนเพ่ือการ
บรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิตหลักพุทธธรรม 

ค าส าคัญ: การพัฒนามนุษย;์ กุศลกรรมบถ 10; หลักพุทธธรรม 

 

                                                           
* วันที่รับบทความ : 19 ธันวาคม 2565; วันแก้ไขบทความ 14 มิถุนายน 2566; วันตอบรับบทความ : 15 มิถุนายน 2566 
   Received: December 19 2022; Revised: June 14 2023; Accepted: June 15 2023 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 7 ประจ าเดือนกรกฎาคม 2566 

435 

 

Abstracts 
The cuses on man’s development as human. The meaning is that those are the self-

human beings. The human beings’ goal of life is the happiness, freedom and goodness of life that 

is the specific personal issue and again to develop by aiming at spiritual development or the 

behavior as the great principle. There are a lot of principles of Dhamma for development but in 

here, the Ten Wholesome Courses of Action are selected for study that the principle of this 

Dhamma was taught by the Lord Buddha for developing the human beings as the foundation in 

the advent of the Buddha. So the study of human development in accordance with the principle 

of the Ten Wholesome Courses of Action is used for constructing the good format of society that 

aims at constructing good environments for supporting human beings to develop the self-

potentiality to arrive in good living. The more the society develops, the more the environment 

becomes great and to make human develop themselves easily. “We build up the best society to 

assist the good environments for the best development of human beings. The development of 

human beings here, not only to focus on the aspect of developing ability or various academic 

knowledge, but also means to develop the properties inside the personnel such as morality or 

spiritual development. To develop human beings is the continuous basic development for a long 

time and to watch man as human. So the importance must be given to all human beings that to 

develop human to be perfect human and to develop oneself to reach the ultimate goal of life in 

accordance with the principle of Dhamma. 

 

Keywords: Development; Ten Wholesome Courses; Buddhist Principles 

 

บทน า 
หลักกุศลกรรมบถ 10 ประการถือได้ว่า เป็นหลักธรรมส าคัญในการพัฒนามนุษย์ของพระพุทธศาสนา

อีกหลักธรรมหนึ่งที่สามารถพัฒนามนุษย์ได้ครบทั้งกาย วาจา และใจ เพราะว่าการพัฒนามนุษย์ในทาง
พระพุทธศาสนานั้น มุ่งเน้นไปในการพัฒนาที่มองคนในฐานะที่เป็นมนุษย์ ความหมายคือ มนุษย์นั้นมีความเป็น
มนุษย์ของเอาเอง ชีวิตมนุษย์นั้นมีจุดหมายของชีวิต คือ ความสุข ความอิสรภาพ ความดีงามของชีวิต ซึ่งเป็น
เรื่องเฉพาะตัวบุคคล  (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542 : 2) อีกทั้งเป็นการพัฒนาที่มุ่งเน้นในส่วน
ของจิตใจหรือพฤติกรรมเป็นหลักใหญ่ สาหรับหลักธรรมที่ใช้ในการพัฒนาก็มีหลายอย่างด้วยกัน แต่ในที่นี้ได้
เลือกศึกษาเฉพาะหลักกุศลกรรมบถ 10 ประการ ซึ่งเป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ใช้ในการพัฒนามนุษย์ด้าน
พ้ืนฐานในสมัยพุทธกาล ดังนั้นได้ศึกษาการพัฒนามนุษย์ตามหลักกุศลกรรมบถ 10 มนุษย์นั้นจัดได้ว่าเป็นสัตว์มี
ความพิเศษกว่าสัตว์ประเภทอ่ืน เพราะมีพลังทางปัญญามีมากกว่าสัตว์อ่ืนทุกชนิด มนุษย์จึงสามารถที่จะพัฒนา
ตนเองให้ดีเลิศ หรือให้ยิ่งกว่าค าว่ามนุษย์ได้ การพัฒนามนุษย์ให้ก้าวไปสู่ขั้นสูงสุด จึงเรียกหลักเกณฑ์ดังกล่าว
นั้นว่า ทฤษฎีเชิงสัจจะธรรมส่วนทฤษฎีเชิงสัจจะทางโลก อาจจะพัฒนาตนให้เป็นผู้มีความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่แก่
สรรพสัตว์ จนก้าวถึงระดับขั้นการพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนให้ดียิ่งขึ้น มนุษย์มีความสัมพันธ์กับทั้งโลก
ภายนอกและทั้งโลกภายในหมายความว่า ยังมีตัวควบคุมกลไกที่อยู่เบื้องหลังอีกชั้นหนึ่ง คือ เจตนา แต่เจตนา
จะแสดงบทบาทแค่สนองความต้องการของมนุษย์เท่านั้น ส่วนจะเป็นฉันทะหรือเป็นตัณหาก็จะขึ้นอยู่กับ
หลักเกณฑ์ทางจริยธรรม ถ้ามนุษย์พัฒนาตนไปในแนวฉันทะ มีเจตนาเพ่ือที่จะพัฒนาชีวิต เพ่ือต้องการจะ



436 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 7 July 2023 

    

เรียนรู้เพื่อต้องการศึกษา เพ่ือการสร้างสรรค์ แต่ถ้าไม่ได้พัฒนาความต้องการดังกล่าว แต่กลับมีจุดมุ่งหมายไปที่
ความต้องการเพียงเพ่ือจะสนองความรู้สึกแค่การเสพ เจตนาเลยหักเหไปเพียงเพ่ือต้องการใช้อินทรีย์ภายนอก 
เพ่ือเสพสิ่งที่ชอบใจ แต่พยายามหนีสิ่งที่ตนไม่ชอบใจ หรือที่เรียกว่าหาความสุขจากการเสพ เจตนาที่อยู่ภายใน
จึงเป็นตัวส าคัญ เพียงแค่ดูที่พฤติกรรมภายนอก หรือแค่ดูเพียงการใช้อินทรีย์ภายนอกเท่านั้นยังไม่พอ จ าเป็นที่
จะต้องพิจารณาให้ถึงส่วนลึกของเจตจ านงนั้นด้วย 

ปัญหาในปัจจุบันที่เป็นเรื่องหนักใจแกสังคมไทยทั่วไปไมน่้อยไปกว่าปัญหาด้านอ่ืน ๆ นั่นคือ เมื่อโลกมี
ความเจริญด้านวัตถุมากยิ่งขึ้นเท่าใด ความเจริญด้านจิตใจของมนุษย์ในสังคมกลับมีความเสื่อมถอยลงเพราะ
ความนิยมในวัตถุ จนเรียกไดวา คนในปัจจุบันตกอยู่ภายใต้อ านาจของวัตถุนิยมก็ว่าได เพราะแทบไมมีกิจกรรม
ใด ๆ ในโลกนี้ซึ่งจะไม่อิงอาศัยสิ่งอ านวยความสะดวกด้านวัตถุเลย อย่างเช่น เครื่องอ านวยความสะดวก ด้าน
สื่อสารมีโทรศัพท์มือถือ คอมพิวเตอร์ อินเตอร เน็ต โทรทัศน์ วิทยุกระจายเสียง เป็นต้น แต่เมื่อวัตถุ
เจริญก้าวหน้าไปเท่าใด ด้านจิตใจของมนุษย์ก็สับสน วุ่นวายมาเป็นเท่าตัว เพราะการไมสามารถจะพัฒนาตนให้
รู้ทันต่อสภาพความจริง จึงตกเป็นทาสวัตถุเหล่านั้นไดง่าย และยังท าให้เกิดปัญหาที่ตามมา 

พระพุทธศาสนา มีหลักค าสอนที่เหมาะแกจริตนิสัยของบุคคลในการฝึกฝนพัฒนาตนเองในหลายระดับ 
คือ ตั้งแต่ในระดับศีลธรรม กุศลกรรมบถ และในระดับสัจธรรมชั้นสูง อันหมายถึง มรรคมีองค์ 8 ในอริยสัจ 4 
ประการและ หลักภาวนา 4 ทั้งนี้เพ่ือพัฒนาฝึกฝน อบรมปุถุชนซึ่งมีชีวิตที่อยู่ด้วยความอยากได อยากดี อยากมี 
อยากเป็น ให้มีความสามารถด ารงชีวิตอยู่ในสังคมได อย่างปกติสุข มีสัมมาชีพ รูจักการด าเนินชีวิตตามมรรควิธี
ก็ดว้ยการพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนตามแนวทางพระพุทธศาสนานั่นเอง 

 

แนวคิดเกี่ยวกับการพัฒนามนุษย์เชิงพุทธ  
ความคิดพ้ืนฐานทางพระพุทธศาสนา มี 4 อย่าง คือ 1. พระพุทธศาสนามองว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวง

เป็นธรรมชาติที่มีอยู่และเป็นไปตามธรรมชาติในระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยและมนุษย์ก็เป็นส่วนหนึ่งใน
ระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยของธรรมชาตินั้น เมื่อธรรมชาติเป็นระบบความสัมพันธ์ของเหตุปัจจัย มนุษย์
ซึ่งเป็นธรรมชาติส่วนหนึ่งด้วย ก็จึงเป็นส่วนหนึ่งอยู่ในระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยที่เป็นองค์รวมอันนี้ การ
ที่สิ่งทั้งหลายเป็นไปตามเหตุปัจจัยนี้ เราเรียกว่าความเป็นไปตามกระบวนการของเหตุปัจจัย โลกทั้งโลก 
จักรวาลทั้งจักรวาล เป็นระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยทั้งสิ้น เมื่อมนุษย์มาเป็นพวกหนึ่งหรือประเภทหนึ่ง
อยู่ในระบบนี้ มันก็อยู่ในระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยนี้ด้วย จะเรียกว่าเป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติหรือไม่
เป็น ก็เป็นไปโดยอัตโนมัติเท่านี้  

2. ในเมื่อมนุษย์อยู่ในระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยของธรรมชาติ  ชีวิตและการกระท าของ
มนุษย์ ก็ย่อมเป็นไปตามระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยนั้น เพราะฉะนั้น มนุษย์ท าอะไรขึ้นมา ก็มีผลใน
ระบบเหตุปัจจัยนี้ กระทบต่อสิ่งภายนอกบ้าง กระทบตัวเองบ้าง และในท านองเดียวกัน สิ่งที่เกิดข้ึนภายนอก ก็
มีผลกระทบต่อตัวมนุษย์ด้วย คือทั้งในมุมกิริยาและปฏิกิริยา ตัวเองท าไปก็กระทบสิ่งอ่ืน สิ่งอ่ืนเป็นอย่างไรก็มา



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 7 ประจ าเดือนกรกฎาคม 2566 

437 

 

กระทบตัวเอง ข้อส าคัญคือมองไปให้ครบตลอดทั่วระบบความสัมพันธ์นี้  ว่าชีวิตและกิจกรรมการกระท าของ
ตนเอง ทั้งเป็นไปตามระบบเหตุปัจจัยแล้วก็ท าให้เกิดผลตามระบบเหตุปัจจัย  

3. มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้ และต้องฝึก ทางพระเรียกว่าเป็นทัมมะ คือเป็นสัตว์ที่พัฒนาได้ข้อนี้ถือว่า 
เป็นความคิดรากฐานที่ส าคัญที่สุด การเกิดระบบจริยธรรมในพระพุทธศาสนาขึ้นมาก็เพราะถือว่ามนุษย์เป็น
สัตว์ที่ฝึกได้และต้องฝึก หลักนี้เป็นแกนส าคัญของจริยธรรมในพระพุทธศาสนา ซึ่งทาให้จริยธรรมมีความหมาย
เท่ากับการศึกษา และเพราะเหตุที่มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกฝนพัฒนาได้ จริยธรรมจึงเป็นระบบที่มีความประสาน
กลมกลืน เช่น ท าให้จริยธรรมกับความสุข เป็นสภาพที่พัฒนาไปด้วยกันได้หรือเป็นจริยธรรมแห่งความสุข 
หลักการนี้ถือว่า ความประเสริฐของมนุษย์อยู่ที่การฝึกฝนพัฒนา ถ้าไม่พัฒนาแล้วมนุษย์ไม่ประเสริฐ และมนุษย์
นั้นเมื่อพัฒนาแล้วสามารถเข้าถึงอิสรภาพและความสุขได้จริง อันนี้เป็นข้อยืนยันของพระพุทธศาสนาว่า มนุษย์
เป็นสัตว์ที่พัฒนาได้จนประเสริฐสุดเข้าถึงอิสรภาพและความสุขได้จริง  

4. ความสามารถของมนุษย์ที่พัฒนาแล้วอย่างหนึ่ง  คือการท าให้ความแตกต่างกลายเป็นความ
ประสานเสริมเติมเต็มกลมกลืนซึ่งกันและกัน ท าให้เกิดความสมบูรณ์และดุลยภาพ เมื่อมนุษย์ยังไม่พัฒนา ท า
ให้เกิดความแตกต่างเป็นขัดแย้ง หรือเกิดความสับสนแล้วความแตกต่างก็กลายเป็นความขัดแย้ง ศักยภาพของ
การพัฒนาคือการท าให้คนสามารถทาให้ความขัดแย้งมีความหมายเป็นความประสานเสริม การพัฒนามนุษย์
อย่างนี้จะต้องมาประยุกต์เข้ากับการแก้ปัญหาสภาพแวดล้อมทั้งหมด  
เครื่องวัดการพัฒนาของมนุษย์ที่แท้จริง คือการที่ความสามารถยิ่งขึ้นๆ ในการทาให้ความเป็นอยู่ร่วมกัน
ระหว่างมนุษย์และสรรพสิ่งทั้งหลายเกื้อกูลเอ้ือประโยชน์แก่กันมากขึ้นเบียดเบียนกันน้อยลง  และทาให้โลก
อุดมสมบูรณ์งดงามเหมาะแก่การอยู่อาศัยมากยิ่งขึ้นการพัฒนามนุษย์  โดยมองคนในฐานะเป็นมนุษย์  
หมายความว่า มนุษย์มีความเป็นมนุษย์ของเขาเอง ชีวิตมนุษย์นั้นมีจุดหมายของชีวิตคือ ความสุข ความ
อิสรภาพ ความดีงามของชีวิต ซึ่งเป็นเรื่องเฉพาะตัวบุคคล (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุต  โต), 2550 : 151) 

การพัฒนามนุษย์ในที่นี้ไม่ใช่เน้นด้านการพัฒนาความสามารถหรือความรู้ในวิชาการต่าง ๆ แต่
หมายถึงพัฒนาคุณสมบัติที่อยู่ภายในตัวบุคคล เช่นศีลธรรมหรือพัฒนาจิตใจนั้นเอง การพัฒนามนุษย์ เป็นการ
พัฒนาขั้นพ้ืนฐานต่อเนื่องเป็นการพัฒนาระยะยาว มองคนในฐานะเป็นมนุษย์ต้องให้ความส าคัญว่า การจะ
พัฒนามนุษย์ให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์อย่างไร เพ่ือพร้อมที่จะเป็นทรัพยากร เป็นทุนเป็นปัจจัยที่มีประสิทธิภาพ 
ในการพัฒนาประเทศโดยองค์รวม ส่วนการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในความหมายเป็นการพัฒนาระยะสั้น เป็น
การพัฒนาโดยยุคสมัย มีความหมายขึ้นกับกาลเทศะ และสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมของยุคสมัยนั้นๆ แต่ทั้งนี้
แม้เป็นค าที่แยกออกจากกันชัดเจน แต่ทั้งสองค ามีความสัมพันธ์กันเป็นอย่างมากกล่าวคือดุลยภาพของการ
พัฒนาใด ๆ จะบังเกิดได้ประโยชน์สูงสุดต่อเมื่อมีการพัฒนาการอย่างมีดุลยภาพของการพัฒนาทั้งสองอย่าง
ด้วยกัน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2531 : 4) 



438 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 7 July 2023 

    

จากการที่มนุษย์พัฒนาได้นี้เองทาให้มนุษย์มีระดับการพัฒนาที่แตกต่างกัน ความแตกต่างทาง
สังคมในทัศนะจึงเกิดจากระดับการพัฒนาของบุคคล โดยท่านได้แบ่งบุคคลในสังคมออกเป็น 4 ระดับตาม
ความสามารถในการพัฒนาจิตใจและปัญญา โดยวัดจากมาตรฐานของปุถุชน คือ  

1. มนุษย์ที่ต่ ากว่ามาตรฐานปุถุชนสามัญ  
2. มนุษย์ปุถุชนสามัญ  
3. มนุษย์ที่พัฒนาแล้ว  
4. มนุษย์ที่ประเสริฐ  
จากการแบ่งมนุษย์ออกเป็นระดับต่าง ๆ นี้เองท าให้เห็นว่า การพัฒนามนุษย์ในสังคมมีความ

แตกต่างกันหลากหลายตามระดับของการพัฒนาคุณธรรมและปัญญาที่มีความก้าวหน้าและล้าหลังแตกต่างกัน 
โดยที่บางคนมีคุณธรรมน้อย บางคนมีคุณธรรมมาก แต่บุคคลเหล่านี้ก็สามารถที่จะพัฒนาตนเองให้
เจริญก้าวหน้าได้ทุกเมื่อ และบุคคลที่ความแตกต่างกันนี้มีความเป็นเพ่ือนที่ดีต่อกันไม่มีการแบ่งแยกชนชั้นทาง
สังคม ท่านยังได้กล่าวอีกว่า “คนจะพัฒนาได้ต้องอาศัยเครื่องมือที่ส าคัญที่สุดคือการศึกษา การศึกษาจะท าให้
คนเป็นคนดีมีความสุข และเป็นทรัพยากรที่มีคุณภาพ การพัฒนาคนมีความหมายที่สาคัญอยู่สองประการ คือ 
1) การพัฒนาคนในฐานะผู้มีความเป็นมนุษย์ 2) การพัฒนาคนในฐานะเป็นทรัพยากรมนุษย์” การพัฒนามนุษย์
ต้องพัฒนาคนเป็นแกนกลาง โดยเริ่มต้นที่ฐานคือการพัฒนาความเป็นมนุษย์ให้เป็นผู้ที่มีคุณสมบัติพร้อมที่จะดา
เนินชีวิตตามวิถีแห่งปัญญาเพ่ือให้มีชีวิตที่ดีงามเรียกว่า “พัฒนาให้เป็นบัณฑิตผู้สามารถนาชีวิตและสังคมไปสู่
สันติสุข” ส่วนการพัฒนาคนในฐานะเป็นทรัพยากรมนุษย์นั้นเป็นการช่วยให้สังคมมีทุนมนุษย์ที่คุณภาพ และ
ประสิทธิภาพในการประกอบกิจกรรมที่จะทาให้เกิดผลในการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม โดยพัฒนาให้เป็นนัก
ผลิตผู้มีความพร้อมที่จะนองความต้องการของสังคม เมื่อสังคมได้พัฒนามนุษย์ให้มีความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์
และเป็นทรัพยากรที่มีคุณภาพ มนุษย์ที่พัฒนาดีแล้วก็จะเป็นส่วนร่วมที่รวมก าลังกันสร้างสรรค์สังคมให้เจริญ
งอกงาม “เป็นสภาพแวดล้อมที่เอ้ือโอกาสให้ทุกคนเจริญยิ่งขึ้นไปในการมีชีวิตที่ดีงามและมีความเกษมสุข” คน
กับสังคมจึงเป็นปัจจัยของกันและกัน การพัฒนาคนกับการพัฒนาสังคมมีความสัมพันธ์กันโดยจะต้องค านึงถึง
สภาพแวดล้อมด้วย  

ดังนั้น ในการสร้างสรรค์รูปแบบสังคมที่ดีอันมีจุดหมายเพ่ือสร้างสภาพแวดล้อมที่ดีเกื้อกูลให้มนุษย์
ได้พัฒนาศักยภาพของตนเพ่ือให้เข้าถึงชีวิตที่ดีงาม ยิ่งสังคมเจริญพัฒนาขึ้นเท่าใดก็จะเป็นสภาพแวดล้อมที่ดีที่
ทาให้มนุษย์พัฒนาตนเองได้ง่ายขึ้นเท่านั้น “เราสร้างสังคมที่ดีที่สุดเพ่ือช่วยเป็นสภาพแวดล้อมที่เกื้อกูลให้ชีวิต
มนุษย์ได้พัฒนาอย่างดีที่สุด  

 
 
 
 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 7 ประจ าเดือนกรกฎาคม 2566 

439 

 

ความหมายของค าว่า “การพัฒนาตน” ตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
การพัฒนาตนของมนุษย์มีเป้าหมายอยู่ที่มโนกรรมซึ่งเป็นต้นก าเนิดแห่งอารยธรรมของมนุษย์ชาติที่

ปรากฏในรูปแบบต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นความเห็น ความเชื่ อ เจตจ านงหรือทัศนคติ เป็นต้น ซึ่งส่งผลให้เกิด
กายกรรม และวจีกรรม ตามมาอย่างมีความสัมพันธ์ซึ่ งกันและกัน กล่าวคือเมื่อคิดอย่างไรก็จะท าและพูด
เช่นนั้น หรือเมื่อท าและพูดอย่างไรก็จะสะท้อนถึงความคิดว่าเป็นอย่างไร ดังนั้นการมีความเข้าใจในมโนกรรม
ว่า มีความส าคัญและส่งผลอย่างไร ทั้งต่อตนเองและต่อโลก ย่อมจะท าให้เราสามารถเลือกที่จะประกอบ
มโนกรรมที่ถูกต้อง และส่งผลดีทั้งต่อตนและต่อโลก นั่นคือการท าให้เกิดการพัฒนาตนและโลกไปในทิศทางที่
ถูกต้องพร้อมกันไป (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต,), 2544 : 83) 

ค าว่า “พัฒนา” ในภาษาสันสกฤตมาจาก ค าว่า “วรฺธน” แปลว่า ความเจริญ มาจากภาษาบาลีว่า 
“วฑฺฒน” หรือ “วัฒนะ” แปลว่า ความเจริญ ความงดงาม เพ่ิมขยายขึ้น ฝึกฝน ท าให้ยืนยาวขึ้น และน ามาใช้
ในภาษาไทยก็มีความหมายว่า ความ เจริญ ความงอกงาม การขยับขยาย (ราชบัณฑิตยสถาน, 2525 : 580) 
ส่วนค าว่า “พัฒนา” หรือ “วฒฺนา” ในภาษาบาลีนั้นแปลว่า รก คือ รกอย่างหนาแน่น เช่น รกหญ้า ผมบน
ศีรษะรก ก็เรียกว่าพัฒนา คือเป็นความเจริญด้วยเหมือนกัน ถ้าบุคคลมีความประพฤติหรือการกระท าที่ไม่มี
ประโยชน์อะไรในโลกนี้ ก็เรียกว่า คนท าโลกให้รก รวมความค าว่า “พัฒนา” แปลว่า ท าให้รก หรือสร้างความ
รก ถ้าจะ ให้รกไปด้วยคนดี หรือทรัพยากรมนุษย์ที่ดีแล้วจ าเป็นต้องส่งเสริมปลูกสร้าง ทัศนคติโดยต้องพัฒนา
ทางจิต ซึ่งเป็นผู้น าของกาย ถ้าจะให้รกไปด้วยปัญหายุ่งยาก รกไปด้วยความโกลาหลวุ่นวาย ก็ต้องพัฒนาวัตถุ 
การพัฒนาที่สมบูรณ์แบบจ าเป็นต้องพัฒนาให้ครบทั้ง 2 ด้าน กล่าวคือ ควรพัฒนาทั้งทางวัตถุและทางจิตใจให้
ควบคู่และทัศนคติ โดยเฉพาะทัศนคติ เป็นการพัฒนาทางด้านจิตใจจะต้องเน้นเป็นพิเศษ เพราะการพัฒนา
ถูกต้องดีแล้ว ก็จะสามารถควบคุมการพัฒนาทางด้าน วัตถุให้เป็นไปในทิศทางที่ถูกต้องได้และการพัฒนาจิตที่
ถูกต้องก็คือ พัฒนาจิตให้มีธรรมเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจจนกระทั้ง พัฒนาจิตให้มีสมาธิ ตั้งมั่น มั่นคง สะอาด 
สว่าง จากกิเลสเครื่องเศร้าหมองทั้งหลาย จนเป็นจิตที่ควรแก่การท างาน สามารถ จะน าไปใช้ในชีวิตประจ าวัน
ได ้

ดังพุทธพจน์ตอนหนึ่งว่า ในอนาคต ภิกษุทั้งหลายจักไม่อบรมกาย ไม่อบรมศีล ไม่อบรมจิตไม่อบรม
ปัญญาเมื่อไม่อบรมกาย ไม่อบรมศีล ไม่อบรมจิต ไม่อบรมปัญญาจักให้อุปสมบทกุลบุตรเหล่าอ่ืนจักไม่สามารถ
แนะน าแม้กุลบุตรเหล่านั้นในอธิศีลอธิจิต อธิปัญญา แม้กุลบุตรเหล่านั้น ก็จักไม่อบรมกาย ไม่อบรมศีล ไม่
อบรมจิต ไม่อบรมปัญญา เมื่อไม่อบรมกาย ไม่อบรมศีล ไม่อบรมจิต ไม่อบรมปัญญา ก็จักให้อุปสมบทกุลบุตร
เหล่าอ่ืน จักไม่สามารถแนะน าแม้กุลบุตรเหล่านั้นในอธิศีลอธิจิต อธิปัญญา แม้กุลบุตรเหล่านั้นก็จักไม่อบรม
กาย ไม่อบรมศีล ไม่อบรมจิต ไม่อบรมปัญญาเพราะเหตุดังนี้แล การลบล้างวินัยย่อมมีเพราะการลบล้างธรรม 
การลบล้างธรรมย่อมมีเพราะการลบล้างวินัย (องฺ.ปญฺจก. (ไทย, ฉบับหลวง.) 22/79/91.) ในภาวนาสูตรพระ
พุทธองค์ตรัสไว้ว่า ภิกษุไม่หมั่นเจริญภาวนา แม้พึงเกิดความปรารถนาขึ้นอย่างนี้ว่า ขอให้จิตของเรานั้น พึง



440 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 7 July 2023 

    

หลุดพ้นจากอาสวะเพราะไม่ถือมั่นก็จริง แต่จิตภิกษุนี้ย่อมยังไม่หลุดพ้นจากอาสวะ เพราะเหตุไร เพราะไม่ได้
เจริญสติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 อริยมรรค 8 ภิกษุทั้งหลายหมั่น
เจริญภาวนา จิตย่อมหลุดพ้นจากอาสวะ เพราะเจริญโพธิปักขิยธรรม (องฺ.สตฺตก. (ไทย, ฉบับหลวง.) 
23/68/98-99.) อรรถกถา ตติยปาราชิก วรรณนา สมันตปาสาทิกามีทรรศนะไว้ว่า ภาวนา คือ อบรมความ
เจริญให้งอกงามความเพ่ิมเติมที่จิต ถืออาการอันไม่งามในส่วนทั้งหลาย มีผมและหนังเป็นต้น ในอสุภะมีอุท
ธุมาตกะอสุภะหรือในวัตถุภายในและภายนอกท้ังหลาย (วิ.มหา.อ. (ไทย, มหามกุฏ.), 2/318.) 

ในทางพระพุทธศาสนาได้แบ่งการพัฒนา คือ ท าให้มีความเจริญฝึกอบรมหรือการท าให้เป็นการท าให้มี
ขึ้น โดยอาศัยหลักไตรสิกขา มีหลักเกณฑ์ 3 ประการ คือ 

  1) อธิศีลสิกขา หมายถึง การฝึกฝนอบรม การพัฒนาด้านความประพฤติ กฎระเบียบวินัย 
ความสุจริต ทางกาย วาจาและอาชีวะ 

  2) อธิจิตตสิกขา หมายถึง การฝึกฝน การอบรม พัฒนาด้านจิตใจ ที่ปลูกฝังคุณธรรมเพ่ือสร้าง
เสริมคุณภาพ สมรรถภาพและสุขภาพจิต  

  3) อธิปัญญา หมายถึง การฝึกฝนอบรม พัฒนาด้านปัญญา เพ่ือให้เกิดความรู้เข้าใจในสรรพ
สิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง รู้ตามความเป็นไปตามเหตุปัจจัยอันเกิดข้ึน เพ่ือจะช่วยแก้ไขปัญหาที่บังเกิดข้ึนได้
อย่างถูกต้อง (Bukkyo Dendokyokai, 1998 : 50) 

เหตุที่ต้องเพียรพัฒนาจิตให้ดียิ่งขึ้นเพราะว่า มนุษย์นั้นเป็นสัตว์ประเสริฐ สามารถที่จะพัฒนาได้
ยิ่งๆขึ้นไปได้ คนที่ประสบความส าเร็จในชีวิตได้ เพราะมีการพัฒนาตนเอง (พระมหาวุฒิชัย  วชิรเมธี (ว. วชิร
เมธี), 2553 : 81-82) 

สรุปได้ว่าการพัฒนา หมายถึง การท าให้เจริญขึ้นไป หรือการเปลี่ยนแปลงอีกจุดหนึ่งไปสู่อีกจุดหนึ่ง
เพ่ือความงอกงามไพบูลย์ขึ้น เป็นลักษณะเชิงบวก เป้าหมายจะมีจุดประสงค์ท่ี พัฒนากาย พัฒนาศีลพัฒนาจิต
และพัฒนาปัญญาหลักการทั้ง 4 ข้อ จึงเป็นหลักการทางทฤษฎี เพ่ือน าไปไปปฏิบัติในการเปลี่ ยนแปลง
พฤติกรรมได้อย่างสมบูรณ์ ซึ่งพระอริยบุคคลใช้หลักการดังกล่าวนั้นน ามาปฏิบัติตน จนส าเร็จผลอันสูงสุดได้   

การพัฒนาตามความหมายของพระพุทธศาสนาก็คือ ภาวนา หมายถึง การท าให้เป็นให้มีขึ้น , การ
ฝึกอบรม, การพัฒนา ซึ่งมีการพัฒนาอยู่ 4 ประเภทคือ  

1. กายภาวนา คือ การเจริญกาย พัฒนากาย การฝึกอบรม ให้รู้จักติดต่อเกี่ยวกับสิ่งทั้งหลายภายนอก
ทางอินทรีย์ ทั้งห้าด้วยดี และปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านั้นในทางที่เป็นคุณ มิให้เกิดโทษให้กุศลธรรมงอกงาม ให้อกุศล
ธรรมเสื่อมสูญ การพัฒนา ความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพ  

2. ศีลภาวนา คือ การเจริญศีล พัฒนาความประพฤติ การฝึกอบรมศีล ให้ตั้งอยู่ในระเบียบวินัยไม่
เบียดเบียนหรือ ก่อความเดือดร้อนเสียหาย อยู่ร่วมกันกับผู้อื่นได้ด้วยดี เกื้อกูลแก่กัน  



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 7 ประจ าเดือนกรกฎาคม 2566 

441 

 

3. จิตตภาวนา คือ การเจริญจิต พัฒนาจิต การฝึกอบรมจิตใจ ให้เข็มแข็งมั่นคง เจริญงอกงามด้วย
คุณธรรมทั้งหลาย เช่น มีการเมตตา มีฉันทะ ขยันหมั่นเพียร อดทน มีสมาธิ และสดชื่นเบิกบาน เป็นสุขผ่องใส 
เป็นต้น  

4. ปัญญาภาวนา คือ การเจริญปัญญา พัฒนาปัญญา การฝึกอบรมปัญญา ให้รู้เข้าใจสิ่ งทั้งหลายตาม
เป็นจริง รู้เท่าทันเห็นแจ้งโลกและชีวิตตามสภาวะ สามารถท าให้เป็นอิสระ ท าตนให้บริสุทธิ์จากกิเลสและ
ปลอดพ้นจากความทุกข ์แก้ไขปัญหาที่เกิดข้ึนได้ด้วยปัญญา  

ความหมายการพัฒนาตนตามแนวพระพุทธศาสนานั้นต้องพัฒนาร่วมกันหลายอย่าง เช่น การพัฒนา
กาย การพัฒนาจิต การพัฒนาปัญญา เข้าด้วยกันจึงจะเป็นการพัฒนาที่ยั่งยืน โดยไม่เน้นอย่างใดอย่างหนึ่ง 
 

การพัฒนาตนตามหลักภาวนา 4 
1. การพัฒนาด้านกาย (กายภาวนา)  
การพัฒนาด้านกายนั้น จัดอนุโลมอยู่ในการพัฒนาระดับศีล เพราะล าพังเพียงกายอย่างเดียว ไมมีศีล

ควบคุมแลว พระพุทธศาสนาไมถือเป็นการพัฒนาทางกาย แต่ตรงกันข้ามถ้าพัฒนากายด้านเดียวแลว อาจเป็น
การส่งเสริมให้เกิดตัณหาความทะยานอยาก เพ่ือให้ไดวัตถุมาบ ารุงกายให้เจริญ โดยทางพระพุทธศาสนาไม
พิจารณาการพัฒนากายแยกต่างหากจากจริยธรรม เพราะล าพังความเจริญทางกายอย่างเดียว ยอมไมมี
ความหมายเป็นสิกขา และ ตามปกติจะเอียงไปทางเป็นการสนับสนุนให้ตัณหาได้เครื่องมือที่จะเสพแสวงหายื้อ
แย่ง โลกามิส (ที.ปา.(ไทย) 11/305/48/272 ดูเทียบ องฺ.ป  ฺจก.(ไทย) 22/79/145) ซึ่งเป็นสายตรงข้ามกับ
การศึกษา คือ ไตรสิกขาเพ่ือพัฒนาฝึกปรือตนเองให้เจริญยิ่งขึ้น เมื่อไมพัฒนาเรื่องกายให้ชัดเจนหรือช านาญแล
ว ก็ย่อมตกเป็นเครื่องมือของวัตถุนิยม ไปโดยหลีกเลี่ยงได้ยาก โดยเฉพาะในสังคมปัจจุบันที่ใช้สื่อมวลชนสาขา
ต่างๆ  เช่น สื่อทางโทรทัศน์ สื่อทางหนังสือพิมพ์ สื่อทางอินเตอรเน็ต เป็นต้น 

ความหมายในการพัฒนากาย คือ พัฒนาอินทรีย์ 6 การพัฒนากายในความหมายที่แท้จริง ก็คือการ
พัฒนาอินทรีย์ ไดแก่ การใช้อินทรีย์ 6 ภายใน คือ ตา หูจมูกลิ้น กาย ซึ่งเป็นสิ่งที่ใช้ส าหรับสัมพันธ์หรือเป็นทาง
เชื่อมต่อกับโลกภายนอก (คือ อินทรีย์ภายนอก 6) ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส อารมณ์ท่ีใจรับรู้เปิดช่องทาง
ที่เข้าไปสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมทางวัตถุและทางธรรมชาติทั้งหมด ในการฝึกพัฒนากาย หรือ ฝึกพัฒนา
อินทรีย์นั้น การพัฒนากายจึงเป็นการการพัฒนาอินทรีย์ คือ ฝึกให้มีอินทรีย์สังวร ไดแก ความส ารวมอินทรีย์ 6 
เพ่ือเป็นเครื่องมือให้เกิดความแข็งแกร่งของศีล ความประพฤติเพ่ือสนับสนุนจิต ให้มีพลังงานที่มั่นคงและเป็น
ทางให้เจริญปัญญาอีกด้วย 

 
 
 



442 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 7 July 2023 

    

 
2. การพัฒนาด้านศีล (สีลภาวนา) 
การพัฒนาตนเองด้วยหลักศีลนั้น โดยเนื้อหาสาระส าคัญก็เพ่ือให้บุคคลสามารถด ารงตนให้ อยู่ร่วมกับ

สังคม หรอือยูรว่มกับคนอ่ืนไดอ้ย่างปกติสุข ทั้งศีลที่เป็นสิกขาบททั่วไป และศีลที่เป็นองคมรรค คือ อธิศีลสิกขา 
ความหมายของศีลในแงของการฝึกฝนตน คือ การฝึกฝนอบรมตนซึ่งเรียกว่า อธิศีล หรือ ข้อปฏิบัติ

ส าหรับฝึกอบรมในทางความประพฤติอย่างสูง หรือ การฝึกฝน อบรมความประพฤติทางกาย วาจา คือ 
ระเบียบวินัย การอยูร่วมกับผู้อ่ืนและในสิ่งแวดล้อมต่างๆ ด้วยดีให้เกื้อกูลไมเบียดเบียน ไมท าลายเป็นพ้ืนฐาน
แห่งการฝึกอบรมจิตใจ ในอธิจิตตสิกขา เรียกสั้นๆ วา ศีล 16 และศีล ยังหมายถึง ระเบียบความประพฤติหรือ
ระเบียบ ความเป็นอยู่ทั้งส่วนตัวและท่ีเกี่ยวข้องกับสภาพแวดล้อมทางกายวาจา ตลอดถึงท ามาหาเลี้ยงชีพ  

นอกจากนั้น ศีลครอบคลุมไปถึง การไมละเมิดระเบียบวินัย หรือการไมเจตนา ลวงเกินเบียดเบียนผู้อ่ืน 
ถามองในด้านการกระท าศีล จึงหมายถึง ความไมละเมิดและการไม เบียดเบียน สาระของศีลอยู่ที่ความส ารวม 
หมายถึง การส ารวมระวังคอยปิดกั้น หลีกเว้นไมให้ความชั่วเกิดขึ้นนั่นเองเป็นศีล และสภาพจิตของผู้ไมคิดจะ
ละเมิด ไมคิดเบียดเบียนใครนั่นแหละเป็นตัวศีล 

3. การพัฒนาด้านจิต (จิตตภาวนา) 
พัฒนาจิต คือ พัฒนาจิตใจให้มีคุณสมบัติดีงามพรั่งพร้อม ซึ่งอาจแบ่งออกเป็น 3 ด้าน ดังนี้คือ 
1) คุณภาพจิต คือ ให้มีคุณธรรมต่าง ๆ ที่เสริมสร้างจิตใจให้ดีงาม เป็นผู้มีจิตใจสูง ละเอียดอ่อน เช่น มี

เมตตา มีความรักความเป็นมิตร มีกรุณา อยากช่วยเหลือปลดเปลื้องความทุกข์ของผู้อื่น มีจาคะ คือมีน้ าใจเผื่อ
แผ่ มีคารวะ มีความกตัญญู รวมทั้งมุ่งพัฒนาบุคคลให้มีจิตที่มีคุณภาพ เป็นต้น 

2) สมรรถภาพจิต คือ ให้เป็นจิตที่มีความสามารถ เช่น มีสติ มีวิริยะ คือ ความเพียร มีขันติ คือความ
อดทน มีสมาธิ คือ จิตตั้งมั่นแน่วแน่ มีสัจจะ คือความจริงจัง มีอธิษฐาน คือ ความเด็ดเดี่ยวแน่วแน่ต่อ
จุดมุ่งหมาย เป็นจิตใจที่พร้อมและเหมาะที่จะใช้งานโดยเฉพาะงานทางปัญญา คือการคิดพิจารณาให้เห็นความ
จริงแจ่มแจ้งชัดเจน รวมทั้งการสร้างเกราะป้องกันโดยอาศัยหลักธรรมต่าง ๆ ดังกล่าว 

3) สุขภาพจิต คือ ให้เป็นจิตที่มีสุขภาพดี มีความสุขสดชื่น ร่าเริงเบิกบาน ปลอดโปร่ง สงบ ผ่องใส 
พร้อมที่จะยิ้มแย้มได้ มีปิติ ปราโมทย์ ไม่เครียด ไม่กระวนกระวายใจ ไม่คับข้องใจ ไม่ขุ่นมัวเศร้าหมอง ไม่หดหู่
โศกเศร้า รวมทั้งการสร้างให้มีสุขภาพจิตที่ดีได้ เป็นต้น 
 4. การพัฒนาด้านปัญญา (ปัญญาภาวนา) 

นอกจากการฝึกฝนให้มีความสามารถในการคิดเป็นคิดอย่างถูกต้องตามความเป็นจิรง ปราศจากอคติ
แล้วยังมีความหมายต่อไป ถึงการรู้จักเข้าใจโลกและชีวิตตามความเป็นจริงรู้เท่าทันธรรมดาของสังขารจน
สามารถช าแหรกอวิชชาจนจิตใจเป็นอิสระ ไม่ถูกกิเลสครอบง าหลุดพ้นจากความทุกข์สิ้นเชิงเมื่อบุคคลสามารถ
พัฒนาตนให้เป็นที่ พ่ึงมีจิตและปัญญาแล้วการพัฒนาชีวิตด้านในของบุคคลด้วยกระบวนการศึกษาอบรมใน
หลายลักษณะ จะท าให้บุคคลมีคุณภาพภายใน อันเป็นพ้ืนฐานส าคัญในการรองรับการจัดระเบียบสังคมอย่าง



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 7 ประจ าเดือนกรกฎาคม 2566 

443 

 

ใหม่ ที่เป็นผลจากการพัฒนาสังคมอย่างแท้จริง การพัฒนาสภาพทางกายภาพตลอดจนการพัฒนาความสัมพันธ์
ทางสังคมจะสามารถด าเนินไปได้อย่างราบรื่น เพราะผู้คนมีหลักธรรมพ้ืนฐาน เช่น มี สัมมาทิฐิ  เห็นความเจริญ
งอกงามของชีวิตดีกว่าความมั่งคั่งทางวัตถุ มีความสันโดษพึงพอใจในความเป็นอยู่แต่พอดี ควบคู่ไปกับความ
ขยันหมั่นเพียร และมีฉันทะเป็นแรงจูงใจในการท างาน มีจิตใจเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ต่อสรรพชีวิตเป็นต้น คุณภาพของ
ชีวิตที่กล่าวมาแล้วย่อมเป็นสิ่งสะท้อนและเป็นทั้งปัจจัยในการบรรลุเป้าหมายของการพัฒนาสังคมอย่างแท้จริง 

 

จุดมุ่งหมายของการพัฒนาตนตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
 พระพุทธศาสนาได้แบ่งจุดหมายของชีวิตออกเป็น 2 ระดับ คือ จุดหมายระดับโลกียะและระดับโลกุต
ตระ การจะเข้าถึงแต่ละจุดหมายนั้นมีวิธีการที่แตกต่างกัน และคุณสมบัติของผู้ส าเร็จในแต่ละเป้าหมายก็
แตกต่างกันเช่นกัน ดังมีรายละเอียด ดังนี้ 
 1. การพัฒนาตนแบบโลกิยะ 
 ค าว่า โลกิยะ โลกียะ หรือโลกีย์ ที่เกี่ยวกับโลก เนื่องในโลก หรือเรื่องของชาวโลก ยังอยู่ในภพสาม ยัง
เป็นกามาวจร รูปาวจร หรืออรูปาวจร (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร  ธมฺมจิตฺโต), 2546 : 349-350) หลักการ
ขัดเกลาส าหรับฆราวาสนั้น เรียกว่า สังคหวัตถุ หมายถึง หลักธรรมที่เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวน้ าใจของผู้อ่ืน ผูก
ไมตรี เอ้ือเฟ้ือ เกื้อกูล หรือเป็นหลักการสงเคราะห์ซึ่งกันและกัน มีอยู่ 4 ประการ ได้แก่ 

1. ทาน คือ การให้ การเสียสละ หรือการเอ้ือเฟ้ือแบ่งปันของๆตนเพ่ือประโยชน์แก่บุคคลอ่ืน ไม่
ตระหนี่ถี่เหนียว ไม่เป็นคนเห็นแก่ได้ฝ่ายเดียว คุณธรรมข้อนี้จะช่วยให้ไม่เป็นคนละโมบ ไม่เห็นแก่ตัว 

2. ปิยวาจา คือ การพูดจาด้วยถ้อยค าที่ไพเราะอ่อนหวาน พูดด้วยความจริงใจ ไม่พูดหยาบคาย
ก้าวร้าว พูดในสิ่งทีเ่ป็นประโยชน์เหมาะส าหรับกาลเทศะ 

3. อัตถจริยา คือ การสงเคราะห์ทุกชนิดหรือการประพฤติในสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ผู้อ่ืน 
4. สมานัตตา คือ การเป็นผู้มีความสม่ าเสมอ หรือมีความประพฤติเสมอต้นเสมอปลาย คุณธรรม

ข้อนี้ จะช่ วยให้ เ รา เป็นคนมีจิ ต ใจหนั กแน่น ไม่ โล เล  และไว้ ว าง ใจให้แก่ผู้ อ่ื น อีกด้ วย  (  Somdej 

PhraNyanasamvara, 2535 : 55) 

1.1 การพัฒนาตนแบบโลกิยะขั้นพื้นฐาน 
  หลักการพัฒนาคนตามหลักพระพุทธศาสนา มี 3 ระดับ คือ ( P.A. Payutto, 2017 : 9-10) 

ขั้นที่ 1 ทิฏฐธัมมิกตถะ จุดหมายขั้นตาเห็น หรือ ประโยชน์ปัจจุบัน ทั้ง 4 นี้ พึงให้เกิดมีโดย
ธรรม และใช้ให้เป็นประโยชน์ ทั้งแก่ตนและผู้อื่น 

1) มีสุขภาพดี ร่างกายแข็งแรง ไร้โรค อายุยืน 
2) มีเงินมีงาน มีอาชีพสุจริต พ่ึงตนเองได้ทางเศรษฐกิจ 
3) มีสถานภาพดี เป็นที่ยอมรับนับถือในสังคม 



444 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 7 July 2023 

    

4) มีครอบครัวผาสุก ท าวงศ์ตระกูลให้เป้นที่นับถือ 
ขั้นที่ 2 สัมปรายิกัตถะ จุดหมายขั้นเลยตาเห็น หรือ ประโยชน์เบื้องหน้า 

1) มีความอบอุ่นซาบซึ้งสุขใจ ไม่อ้างว้างเลื่อนลอย มีหลักยึดเหนี่ยวใจให้เข้มแข็ง ด้วยศรัทธา 
2) มีความภูมิใจ ในชีวิตสะอาด ที่ได้ประพฤติแต่การอันดีงามด้วยความสุจริต 
3) มีความอ่ิมใจ ในชีวิตมีคุณค่า ที่ได้ท าประโยชน์ตลอดมา ด้วยน้ าใจเสียสละ 
4) มีความแกล้วกล้ามั่นใจ ที่จะแก้ไขปัญหา น าชีวิตและภารกิจไปได้ด้วยปัญญา 
5) มีความโล่งจิตมั่นใจ มีทุนประกันภพใหม่ ด้วยได้ท าไว้แต่กรรมที่ดี 

ขั้นที่ 3 ปรมัตถะ จุดหมายสูงสุด หรือ ประโยชน์อย่างยิ่ง 
1) ถึงโลกธรรมกระทบ ถึงจะพบความผันผวนปรวนแปร ก็ไม่หวั่นไหว มีใจเกษมศานต์มั่นคง 
2) ไม่ถูกความยึดติดถือมั่นบีบคั้นจิต ให้ผิดหวังโศกเศร้า มีจิตโล่งโปร่งเบาเป็นอิสระ 
3) สดชื่น เบิกบานใจ ไม่ขุ่นมัวเศร้าหมอง ผ่องใสไร้ทุกข์ มีความสุขที่แท้ 
4) รู้เท่าทันและท าการตรงตามเหตุปัจจัย ชีวิตหมดจดสดใส เป็นอยู่ด้วยปัญญา 

ถ้าบรรลุจุดหมายชีวิตถึงขั้นที่ 2 ขึ้นไป เรียกว่าเป็น บัณฑิต 
1.2 การพัฒนาตนแบบโลกิยะขั้นสูง 
หลักธรรมของมนุษย์ที่เมื่อน าไปปฏิบัติแล้ว จะท าให้ก าเนิดเป็นเทวดามีหลายประการด้วยกัน 

เช่น หลักธรรมเกี่ยววัตตบท 7 กุศลกรรมบถ 10 บุญกิริยาวัตถุ 10 ในที่นี้ขอยกมาเพียงหัวข้อเดียว คือ 
หิริโอตตัปปะเท่านั้น ในทางพระพุทธศาสนา มีความเชื่อว่า เมื่อน าหลักธรรมดังกล่าวมาประพฤติปฏิบัติแล้ว 
ย่อมก าเนิดในเทวภูมิ หรือเกิดเป็นเทวดาภพใดภพหนึ่งนั่นเอง หลักธรรมดังกล่าว คือ หิริโอตตัปปะ เพราะ
หมายถึง ความละอายบาป หรือละอายใจต่อการท าความชั่ว หรือเพ่ือเป็นการเตือนสติให้มีความยั้งคิด ให้
ไตร่ตรองก่อนการกระท าสิ่งใด ๆ และเพ่ือให้วิเคราะห์ว่า สิ่งที่ตนก าลังกระท าลงไปนั้น เป็นสิ่งดีงาม หรือสิ่งชั่ว
ช้า ถ้าเป็นสิ่งชั่วช้า ก็ให้นึกละอายที่จะกระท าเช่นนั้น และให้นึกเกรงกลัวผลที่จะเกิดขึ้นจากการกระท าของ
ตนเอง 

ในพระสุตตันปิฎก อรรถกถา ปรมัตถทีปนี อธิบายไว้ว่า หิริ มีลักษณะ ย าเกรง โอตตัปปะมีลักษณะ
เห็นภัยอันเป็นโทษที่น่ากลัวนั้นอย่างไร ตอบว่า จริงอยู่บุคคลบางคนยังหิริอันมีลักษณะย าเกรงให้เกิดขึ้น ด้วย
เคารพในผู้นั้น โดยอาการ 4 อย่าง คือ (ขุ.อิติ.อ.) ไทย, มหามกุฏ), 45/295) 

1) นึกถึงความเป็นใหญ่โดยชาติ  
  2) นึกถึงความเป็นใหญ่โดยเป็นผู้สอน  
  3) นึกถึงความเป็นใหญ่ในมรดก  
  4) นึกถึงความเป็นใหญ่ในทางประพฤติพรหมจรรย์ แล้วไม่ท าความชั่ว บางคนกลัวโดยความ

เป็นโทษ ด้วยเหตุ 4 อย่าง คือ 
 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 7 ประจ าเดือนกรกฎาคม 2566 

445 

 

   1) อัตตานุวาทภัย คือ กลัวถูกติเตียนตน  
   2) ปรานุวาทภัย คือ กลัวผู้อื่นติเตียน  
   3) ทัณฑภัย คือ กลัวถูกลงอาญา  
   4) ทุคติภัย คือ กลัวตกนรก  

เราเป็นคนไม่มีหิริ ไม่มีโอตตัปปะ คือ ไม่ละอายเป็นคนหน้าด้าน แล้วก็ไม่กลัว เหมือนกับคนบ้า ไม่
รู้จักกลัวอะไร แต่ถ้าว่ามีความละอายอย่างพุทธบริษัท หรืออย่างชาวพุทธแล้ว ก็จะละอายมากเมื่อเผลอสติถ้า
ว่ากิเลสเกิดขึ้นได้แล้ว ก็เป็นเรื่องที่ต้องละอายอย่างยิ่ง แล้วก็กลัวทุกข์ภัยในวัฏสงสารอย่างยิ่ง ค าว่า หิริ 
หมายถึง ความละอายบาปละอายใจต่อการท าความชั่ว ; โอตตัปปะ คือ ความกลัวบาปเกรงกลัวต่อความชั่ว 
ธรรมหมวดนี้ ช่วยรักษาตัวไม่ให้ตกไปในความเสื่อมเสียและช่วยให้รับผิดชอบในการรักษาสังคม 

ถ้ามีวิชชา มีความรู้ ก็จะมีหิริ มีโอตตัปปะตามมา มีสมาธิตามมาหิริ ละอายต่อความชั่ว โอตตัปปะ 
เกรงกลัวต่อผลของบาป มีความตั้งใจ จิตใจที่มั่นคงขึ้น ก็จะช่วยป้องกันบาปต่างๆ (สุภีร์ ทุมทอง, 2557 : 25) 
จึงตั้งข้อสังเกตได้ว่า เป้าหมายในการฝึกอบรมตนเองในเบื้อต้นนั้น เพ่ือต้องการท าให้คนมีประสิทธิภาพ เพราะ
ถ้ามนุษย์มีศักยภาพแล้ว ย่อมสามารถจะส่งผลในเชิงธุรกิจบางอย่าง หรือต้องการพัฒนาคนเพ่ือเพ่ิมผลผลิตของ
งาน เพราะถ้าคนมีคุณภาพ ย่อมท างานได้อย่างมีประสิทธิภาพ  

2. การพัฒนาตนแบบโลกุตตรธรรม 
 โลกุตตรธรรม คือ ธรรมอันมิใช่วิสัยของโลก ไม่เนื่องในภพทั้งสาม หรือสภาวะพ้นโลก มี 9 ได้แก่ มรรค 
4 ผล 4 และนิพพาน 1 (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546 : 350) เมื่อมีผู้เลื่อมใสในหลักค าสอนของ
พุทธศาสนาและบวชเข้ามาแล้ว จะต้องมีธุระส าคัญอยู่ 2 ประการ คือ  

1) คันถธุระ หมายถึง ธุระฝ่ายคัมภีร์หรือกิจด้านการเล่าเรียน  การศึกษาจากคัมภีร์  
พระไตรปิฎก ต ารา ทางพระพุทธศาสนา ตลอดถึงการแสวงหาความรู้จนเกิดความรู้ความสามารถ ในด้าน
วิชาการต่างๆ เพราะฉะนั้นเมื่อบวชเข้ามาแล้วจึงต้องเรียนรู้วิชาการต่างๆ โดยเฉพาะไตรสิกขา 3 คือศีล การ
ส ารวมกาย วาจา สมาธิ ความตั้งใจมั่น และปัญญา ความรอบรู้ 
  2) วิปัสสนาธุระ หมายถึง ธุระฝ่ายเจริญวิปัสสนาหรือกิจด้านการบ าเพ็ญภาวนา หรือเจริญ
กรรมฐาน อันรวมทั้งสมถะที่เป็นเบื้องต้น ซึ่งเรียกรวมเข้าไว้ด้วยโดยฐานมีวิปัสสนาเป็นส่วนส าคัญและคลุมยอด
นั่นเอง 

2.1 หลักการเพื่อพัฒนาตนแบบโลกุตตระ 
การพัฒนาตนตามแบบโลกุตตระ นักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาได้อธิบายไว้หลายประการ

ด้วยกันพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต)กล่าวหลักการดังกล่าวไว้ว่า ภาวนา 2 คือ การเจริญการฝึกอบรม
การท าให้เกิดให้มีขึ้น ได้แก่ 

 
 



446 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 7 July 2023 

    

1) สมถภาวนา คือ การฝึกอบรมจิตให้เกิดความสงบหรือการฝึกสมาธิ  
  2) วิปัสสนาภาวนา คือ การฝึกอบรมปัญญาให้เกิดความรู้แจ้งตามเป็นจริงหรือการเจริญ
ปัญญา (สองอย่างนี้ ในบาลีที่มาท่านเรียกว่า ภาเวตัพพธรรม และวิชชาภาคิยธรรมในคัมภีร์สมัยหลัง บางที
เรียกว่า กรรมฐาน หรืออารมณ์เป็นที่ตั้งแห่งงานเจริญภาวนา, ที่ตั้งแห่งงานท าความเพียรฝึกอบรมจิต, วิธี
ฝึกอบรมจิต (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546 : 70) ซึ่งสมถะและวิปัสสนา ก็ย่อมจะได้บรรลุวิชชา 3
อภิญญา 6 บุคคลนั้นย่อมท าโลกมีขันธโลกเป็นต้น ให้สว่างไสวด้วยวิชชาและอภิญญาอันตนบรรลุเหมือน
พระจันทร์พ้นแล้วจากหมอกเป็นต้น ท าโอกาสโลกให้สว่างอยู่ฉะนั้น (ขุ.เถร.อ., 53/144-145.) 

2.2 การพัฒนาตนแบบโลกุตตระ 
การพัฒนาตน หมายถึง ท าให้เจริญยิ่งขึ้น ใช้ในความหมายได้หลายประเภท เช่น พัฒนาคน 

พัฒนาวัตถุ หรือการเปลี่ยนแปลงไปจากเดิม เพ่ือน าไปสู่มิติที่ดีกว่า ความเจริญเติบโต  ความก้าวหน้าการ
ปรับปรุงสภาพความเป็นอยู่ของมนุษย์ให้มีคุณภาพยิ่งขึ้น หรือการเปลี่ยนแปลงสภาพด้านจิตใจจนสามารถท า
ให้แต่ละบุคคลเจริญขึ้น หรือเพ่ิมทับทวียิ่งขึ้นในวิถีทางของพระพุทธศาสนานี้ พระพุทธองค์ทรงได้ก าหนด
แนวทางในการศึกษาและน ามาปฏิบัติ ดังพระปิฎกจุฬาภัย ได้แสดงทรรศนะเอาไว้ในหนังสือมิลินทปัญหา ที่ได้
กล่าวถึงการพัฒนาตนในการสนทนาธรรมของพระเจ้ามิลินท์และพระนาคเสน ว่า ข้าแต่พระนาคเสนผู้ปรีชาซึ่ง
วิสัชนานี้ควรจะอยู่ที่ร้านตลาดยารักษาโรคของสมเด็จพระบรมครูที่ตั้งไว้ ได้แก่ธรรมสิ่งไรเล่าพระผู้เป็นเจ้าพระ
นาคเสนก็ได้วิสัชนาแก้ไขว่ามหาราชขอถวายพระพรบพิตรพระราชสมภารสมเด็จพระบรมโลกุตตมาจารย์ทรง
รักษาโรคคือ ราคาทิกิเลสแห่งมนุษย์ทั้งหลาย เพ่ือจะให้เบาบางห่างการหายด้วยธรรมทั้งหลาย ได้แก่ สติปัฏ
ฐาน4 (พระปิฎกจุฬาภัย), 2550 : 466)  

ข้อสังเกตจากหลักการดังกล่าวได้ว่า การพัฒนา หมายถึง การท าให้เจริญขึ้นไป หรือการ
เปลี่ยนแปลงอีกจุดหนึ่งไปสู่อีกจุดหนึ่งเพ่ือความงอกงามไพบูลย์ขึ้น เป็นลักษณะเชิงบวก เพราะฉะนั้น 
ยุทธศาสตร์การพัฒนาตนในทางพระพุทธศาสนาจึงเป็นวิธีการสืบค้นหาเหตุผลนั้นได้เป็นอย่างดี แนวทฤษฎีโดย
ละเอียดมีหลักการ ดังนี้ 

โพธิปักขิยธรรม เป็นเรื่องที่เป็นไปเพ่ือการตรัสรู้ การน าเรื่องนี้มาท าการประยุกต์ คือ การน าเอามา
ปฏิบัติ เพ่ือใช้เป็นประโยชน์ให้ได้ไม่ใช่เพียงแต่เรียนไว้ สูตรการประยุกต์ 2 ค า คือ การท าปริยัติให้เป็นปฏิเวธ 
น ามาประยุกต์ให้เป็นการปฏิบัติ หลักการดังกล่าวจ าแนกได้ 7 ประการ ได้แก่ (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส
ภิกขุ), 2550 : 48-68) 

  1) สติปัฏฐาน 4 แปลว่า การตั้งไว้ซึ่งสติอย่างถูกต้อง จนเกิดความส าเร็จประโยชน์แปลใน
ระดับสูง คือ การก าหนดตั้งไว้ซึ่งสติด้วยเจตนา เป็นเฉพาะเรื่อง เฉพาะหน้าที่ เป็นเฉพาะกิจ หลักการดังกล่าว
จ าแนกได้ 4 ประการ ได้แก่ 

  (1)  กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การก าหนดกาย อาศัยกายเพ่ือใช้ลมหายใจไว้กับร่างกาย 
กระท าแก่กันและกันไปตามวิธีการ  



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 8 ฉบับท่ี 7 ประจ าเดือนกรกฎาคม 2566 

447 

 

  (2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ ก าหนดสติเพ่ือจะตามดูเวทนา ที่เป็นเวทนาอันสูงสุดแล้ว 
จะพึงได้จากอาการสามารถท ากายให้สงบระงับ เวทนาเป็นความรู้สึกประเภทพอใจและไม่พอใจที่เกิดขึ้นกับจิต 
จิตอยู่เฉยๆ ก็ยังอมความหมายค าว่า พอใจและไม่พอใจอยู่ดี มันก็ลังเลว่าพอใจหรือไม่พอใจ 
  (3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การตั้งไว้เฉพาะสติตามเห็นจิต ตั้งสติไว้ให้ดีเพ่ือตามดูจิต 
ตามเห็นจิต ตามเข้าใจจิต ตามศึกษาจิต จนรู้ทุกอย่างที่เกี่ยวกับจิต จนสามารถจะบังคับจิตได้ตามที่เราต้องการ 
มีหลักเกณฑ์ส าคัญ 

จากการศึกษาโพธิปักขิยธรรมประยุกต์ของพระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ) จึงตั้งข้อสังเกตได้ว่า 
กลไกทางจิตนี้มีพลังมหาศาล ขั้นตอนแรกจะต้องรู้ว่า วิธีที่จะท าให้มันเกิดมีพลังงานขึ้นมาได้เขาท ากันอย่างไร 
ทฤษฎีมีส่วนประกอบด้วยอะไรบ้าง วิธีปฏิบัติตามกระบวนการอย่างถูกต้องนั้นใช้ยุทธศาสตร์ใดต่อปฏิบัติการ 
เหล่านี้ จะต้องท าความเข้าใจกับทฤษฎีให้ถูกต้อง จึงสามารถปฏิบัติเพ่ือให้บรรลุเป้าหมายได้ ทฤษฎีส่วนใหญ่
สังเคราะห์จากพระไตรปิฎก พร้อมกับทั้งอธิบายรวมกับประสบการณ์ที่เกิดขึ้นกับตนเอง หรือการอธิบายใน
แบบประยุกต์ เพ่ือท าให้เข้าใจได้ง่ายยิ่งขึ้น แต่จุดประสงค์ยังคงเดิม กล่าวคือ เป็นกระบวนการของการ
เปลี่ยนแปลงพฤติกรรม อันจะก้าวเข้าไปสู่ความหลุดพ้น เรียกได้อีกอย่างว่า ทฤษฎีแห่งการตรัสรู้ เพราะฉะนั้น 
หลักการปฏิบัติจึงสลับซับซ้อน ในกรรมวิธีแห่งความส าเร็จประโยชน์ได้นั้น จะต้องมีปัญญา มีสติ มีวิริยะและ
ขันต ิ
 

สรุป 
มนุษย์เป็นสัตว์ที่พัฒนาได้ง่าย เพราะรู้จักปรับเปลี่ยนตนเองได้ในทุกสภาพ ถ้าหมั่นฝึกตนตามแนวทาง

ที่ถูกต้องตามทฤษฎีทางพระพุทธศาสนา ก็จะเจริญก้าวหน้างอกงามในหน้าที่การงาน สามารถด าเนินชีวิตไปได้
อย่างถูกต้องเรียบง่าย พอเพียงต่อการด ารงชีพ ไม่ยึดติดอยู่ในเทคโนโลยีมากจนเกินเหตุ หากไม่รู้เท่าทันก็จะไม่
ก่อประโยชน์อะไรเลย ในหลักปฏิบัติทางพระพุทธศาสนา จะเน้นเรื่องการใช้ชีวิตไม่ให้ฟุ้งเฟ้อ รู้จักประหยัด อด
ออม เพราะฉะนั้น การพัฒนาตนอย่างถูกต้องนั้น จึงมีคุณประโยชน์ต่อการด ารงชีวิตในหลายๆด้าน ในทาง
พระพุทธศาสนามีจุดประสงค์ในเชิงบวก คือ เป็นไปเพ่ือความเจริญแก่ตนเอง และบุคคลอื่น จุดหมายปลายทาง
อาจแตกต่างกันออกไป เพราะความเข้มข้นของหลักธรรมในการน าไปปฏิบัตินั้น ต่างชั้นกันอย่างสิ้นเชิง ดังนั้น 
ผลที่ได้รับจึงต่างกัน มนุษย์สามารถที่จะเลือกเกิดได้ เลือกท่ีจะเป็นดังใจปรารถนาของตนได้ ถ้าไม่เกินวิสัยแห่ง
ปัญญาและเหตุแห่งผลบุญผลทานที่ตนเคยสั่งสมมาแต่ก่อน มองโดยภาพรวมอธิบายเพ่ิมเติมได้ว่า "หลักการ
ทางโลกิยะ" ผลที่ได้รับจากการปฏิบัติ ยังวนเวียนอยู่ในกามภพมีการเวียนว้ายตายเกิด และหลักการทาง "โลกุต
ตระ" มีเป้าหมายไปสู่การบรรลุธรรมในชั้นสูงสุด กล่าวคือ นิพพานนั่นเอง เหตุนั้น การพัฒนาตนของแต่คนจึงมี
เป้าหมายแตกต่างกัน ดังนั้นจึงต้องอาศัยหลักการดังกล่าว เพ่ือท าความเข้าใจในหลักการ เพ่ือการปฏิบัติตนให้



448 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 8 No. 7 July 2023 

    

ถูกต้องตามหลักการทางพระพุทธศาสนา เพ่ือความเจริญงอกงามแก่ตนเอง และเป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อบุคคล
อ่ืน เพราะมนุษย์ต้องพ่ึงพาอาศัยกันและกัน สังคมโลกก็จะเกิดความสงบ ร่มเย็นเป็นสุขสืบไป 

 

เอกสารอ้างอิง 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับ 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหามกุฏราชวิทยาลัย,  
พระปิฎกจุฬาภัย. (2550). มิลินทปัญหา. (พิมพ์ครั้งที่ 9). กรงุเทพมหานคร: ประยูรวงศ์พริ้นท์ติ้ง.   
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (2550). โพธิปักขิยธรรมประยุกต์. กรุงเทพมหานคร : ตถาคตาพับลิเคชั่น

จ ากัด.  
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร  ธมฺมจิตฺโต). (2546).  การเผยแผ่เชิงรุก. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต,). (2544). การศึกษากับการวิจัย. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธ

ธรรม.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต,). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 11). 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต,). (2550). การพัฒนาที่ยั่งยืน. (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพมหานคร: บริษัท 

สหธรรมิก จ ากัด.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต,). (2542). การศึกษากับการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ . (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์มูลนิธิพุทธธรรม,  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต,). (2531). พัฒนาตน. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: สานักพิมพ์โกมลคีม

ทอง. 
พระมหาวุฒิชัย  วชิรเมธี (ว. วชิรเมธี). (2553). ความทุกข์มาโปรดความสุขโปรยปราย. กรุงเทพมหานคร : พับ

ลิชชิ่งจ ากัด,  
สุภีร์ ทุมทอง. (2557). อริยมรรคมีองค์ 8 ภาคปฏิบัต.ิ กรุงเทพมหานคร : ห้างหุ้นส่วนจ ากัด ภาพพิมพ์.  
ส านักงานราชบัณฑิตยสถาน, (2525). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: 

อักษรเจริญทัศน์.  
Bukkyo Dendokyokai. (1998). The Teaching of Buddha. Printed by Kosaido Printing Co., Ltd, 

P.A. Payutto. (2017).A constitution for living. Petandhome: Bangkok,  

Somdej PhraNyanasamvara. (2535). Plan of life. Bang kok: Mahamakut printing,  


