
กรรม : เกณฑ์วินิจฉัยการกระทำทางพุทธศาสนาและปรัชญา 
Karma as Criteria for Considering Action in Buddhism and Philosophy 

 
พระเทพวชิรวิมล, 

 โสวิทย์ บำรุงภักดิ์, พระมหาสากล สุภรเมธี, 
 พระครูสีลสราธิคุณ, พระมหาใจสิงห์ สิริธมฺโม และ สงวน หล้าโพนทัน  

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด 
Phratepvachairavimon, 

 Sowit Bamrungphak, Phramaha Sakol Doenchaban, 

Phrakhusilasarathikhun, Phramaha Jaising Sirithammo and Sanguan Laphontan  

Mahamakut Buddhist University, Roi-Et Campus, Thailand 

Corresponding Author, Email: shriprachya@gmail.com 

 
********* 

 

บทคัดย่อ* 

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1. ศึกษาความรู้พื้นฐานเรื่องกรรมในพุทธศาสนา 2. ศึกษาเกณฑ์
วินิจฉัยการกระทำทางพุทธศาสนาและปรัชญา และ 3. วิเคราะห์กรณีตัวอย่างการกระทำตามเกณฑ์วินิจฉัย
ทางพุทธศาสนาและปรัชญา งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ซึ่งศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎก เอกสาร
วิชาการทางพุทธศาสนา และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง วิเคราะห์ข้อมูลด้วยการใช้เหตุผลและให้เหตุผล แล้วนำเสนอ
ผลการวิจัยด้วยวิธีการพรรณนาเชิงวิเคราะห์ 
 ผลการวิจัยพบว่า 
 กรรมเป็นคำสอนสำคัญในพุทธศาสนา หมายเอาการกระทำอันเป็นเหตุให้เกิดผลแก่ผู้กระทำ ทวารให้
เกิดกรรมมีกายกรรม วจีกรรม มโนกรรม โดยมีรากเหง้ามาจากความจงใจ ที่สำเร็จแล้ว กรรมมี 4 ประเภท คือ 
กรรมดำ กรรมขาว กรรมทั้งดำทั้งขาว กรรมทั้งไม่ดำทั้งไม่ขาว และกรรมอีก 3 ประเภท คือ แบ่งตามคุณภาพ 
แบ่งตามทวาร และแบ่งตามสภาพ  
 เกณฑ์วินิจฉัยการกระทำทางพุทธศาสนา ได้แก่ 1) เกณฑ์วินิจฉัยหลักเป็นเกณฑ์ที่กล่าวถึงเจตนาใน
การกระทำของมนุษย์ ซึ่งขับเคลื่อนให้ทำดีทำชั่ว 2) เกณฑ์วินิจฉัยร่วม คือ มโนธรรมและมติของท่านผู้รู้ เกณฑ์
วินิจฉัยการกระทำทางปรัชญา ได้แก่ สัมพัทธนิยม สัมบูรณนิยม ประโยชน์นิยม และทัศนะของอิมมานูเอล 
ค้านต์  
  วิเคราะห์กรณีตัวอย่างการกระทำตามเกณฑ์วินิจฉัยทางพุทธและปรัชญาพบว่า กรณีชายไปมี
เพศสัมพันธ์กับหญิงโสเภณีขึ้นอยู่กับพฤติกรรมทางเพศของแต่ละบุคคล โสเภณีถือว่าเป็นภรรยาชนิดหนึ่งที่
เรียกว่าภรรยาชั่วคราว (มุหุตฺติกา) และกรณีหญิงขายรังไข่มีสาเหตุมาจากหญิงมีบุตรยาก สัตว์ (มนุษย์) มี

 
* วันที่รับบทความ : 7 มกราคม 2567; วนัแก้ไขบทความ 13 มกราคม 2567; วนัตอบรับบทความ : 14 มกราคม 2567 
   Received: January 7, 2024; Revised: January 13, 2024; Accepted: January 14, 2024 

mailto:shriprachya@gmail.com


Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม 2567 

313 

 

 

อัธยาศัยต่างกัน บางคนเป็นปุถุชน เป็นมิจฉาทิฏฐิ ธรรม 2 ข้อนี้เป็นเหตุปัจจัยให้กระทำสิ่งต่างๆ ตามความ
ต้องการของตน  
 

คำสำคัญ:  ความรู้พื้นฐานเรื่องกรรม; เกณฑ์วินิจฉัยการกระทำ; การกระทำทางพุทธศาสนาและปรัชญา; กรณี
ตัวอย่างการกระทำ 

 
Abstracts 
   The objectives of this research were: 1. Study basic knowledge about karma in 

Buddhism 2. Study the criteria for diagnosing actions in Buddhism and philosophy and 3. 

Analyze examples of actions according to Buddhist and philosophical diagnostic criteria. This 

research is a documentary research which studied information from the Tripitaka, Buddhist 

academic documents and related research, then presented the research results with a descriptive 

and inductive analysis method. 

   The research results found that :  

   Karma is an important teaching in Buddhism, refers to actions that cause results to the 

doer. An openings or orifices that give rising  Kamma: physical Kamma, verbal Kamma, 

mental Kamma, with roots coming from intentionality (intention) that has been accomplished. 

There are 4 types of Kamma: black Kamma, white Kamma, both black and white Kamma, 

Karma is neither black nor white. And karma is divided into 3 types: divided according to 

quality, divided according to the anus, and divided according to condition. 

   Criteria for diagnosing actions in Buddhism include: 1) The main diagnostic criteria 

are criteria that refer to the intent of human actions which drives one to do good or evil, 2) the 

common diagnostic criteria are the conscience and the opinion of an expert. As for the criteria 

for judging philosophical actions, there are relativism, absolutism, utilitarianism and view of 

Immanuel Kant. 

   Analyzing example cases of actions according to the diagnostic criteria of Buddhist 

and philosophy, there are: In the case of a man having sex with a prostitute, it depends on the 

sexual behavior of the individual, a prostitute is considered a type of wife called a temporary 

wife (Muhuttika),  and in the case of a woman selling her ovaries, it was caused by a woman 

having infertility. These 2 Dhammas are the supporting factors for doing various things, always 

follow themself desires and needs. 

 

Keyword: Basic knowledge about Karma; The criteria for diagnosing actions; Buddhist and 

philosophical actions; Example cases of actions 

 
 
 
 
 
 



314 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 9 No. 1 January 2024 

    
 

บทนำ 
   ชาวพุทธมีการดำเนินชีวิตไปตามความเชื่อความเลื่อมใสในคำสอนของพระพุทธเจ้า โดยเฉพาะคำ
สอนเรื่องกรรมซึ่งมีส่วนทำให้ชีวิตของชาวพุทธมีรูปแบบที่หลากหลาย แม้จะมีการดำเนินชีวิตที่ผิดแผกออกไป
บ้าง แตก็่ยืนยันว่าตนเป็นพุทธศาสนิกชน ผู้มีความเชื่อความเลื่อมใสตามหลักคำสอนในพุทธศาสนา นอกจากนี้
ยังมีหลักกรรมนอกพุทธศาสนา เช่น ศาสนาพราหมณ์หรือลัทธิความเชื่ออื่นๆ ซึ่งจะมีอิทธิพลและส่งผลต่อ
ความคิด ความเชื่อ และความเข้าใจของคนในสังคมไทยปัจจุบันอยู่ไม่น้อย ในเบื้องต้นผู้วิจัยขอสำรวจความเชื่อ
เรื่องกรรมในสมัยก่อนพุทธกาล ดังความปรากฏในมัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ ความว่า ภิกษุทั้งหลาย สมณ
พราหมณ์พวกหนึ่งมีวาทะอย่างนี้มีทิฐิอย่างนี้ว่า ‘บุรุษบุคคลนี้เสวยสุขบ้างทุกบ้าง เสวยอทุกขมสุขบ้าง ทั้งหมด
นั้นเพราะเหตุแห่งกรรมที่ทำไว้ในชาติก่อน (ม.อุ. 14/1/1-2) 
   นอกจากนี้ยังมสีิ่งที่จะต้องศึกษาส่วนสำคัญอีก 2 ประการ คือ  
   1. หลักกรรมท่ีพระพุทธเจ้าไม่ทรงสอน ประเด็นเกี่ยวกับหลักกรรมที่พระพุทธเจ้าไม่ทรงสอนนี้ มี
แนวคิดเรื่องกรรมของเจ้าลัทธิทั้ง 3 คน ได้แก่ 1) ครูปูรณะ กัสสปะ 2) ครูมักขลิ โคศาล 3) ครูอชิตะ เกสกัมพล 
ซึ่งแนวคิดดังกล่าวจะตรงข้ามกับคำสอนของพระพุทธเจ้า ดังที่ปรากฏในสามัญผลสูตร โดยเป็นเรื ่องราว
เกี่ยวกับพระเจ้าอชาตศัตรูได้เข้าไปสนทนาซักถามเจ้าลัทธิที่มีชื่อเสียงเกี่ยวกับ ‘การกระทำและผลขอการ
กระทำ’ ในประเด็นนี้ผู้วิจัยจักได้ยกแนวคิดที่มีลักษณะปฏิเสธกรรมและผลของกรรม 1 แนวคิดเพื่อประกอบ
การศึกษา ได้แก่ ความเชื่อที่ว่า ‘ไม่มีเหตุ ไม่มีผล ไม่มีคนรับกรรมที่ตนทำไว้’ ในพระสูตรเรียกว่า อกิริยวาท 
(ที.สี. 9/165/53) 
   นอกจากนี้ ยังปรากฏในติตถายตนสูตรอีก ความว่า สมณพราหมณ์พวกหนึ่งมีวาทะอย่างนี้ มีทิฐิ
อย่างนี้ว่า สุขทุกข์หรือไม่ทุกข์ไม่สุข ที่บุรุษบุคคลประสบอยู่นี้ ทั้งหมดล้วนแต่มีกรรมที่ทำไว้ในปางก่อนเป็นเหตุ
...สุขทุกข์หรือไม่ทุกข์ไม่สุข ที่บุรุษบุคคลนี้เสวย ทั้งหมดล้วนแต่มีการเนรมิตของพระผู้เป็นเจ้าผู้ยิ่งใหญ่เป็นเหตุ
...สุขทุกข์หรือไม่ทุกข์ไม่สุข ที่บุรุษบุคคลเสวย ทั้งหมดล้วนแต่ไม่มีเหตุไม่มีปัจจัย (องฺ.ติก. 20/62/238) 
   2. หลักกรรมที่พระพุทธเจ้าทรงสอน แนวคิดเรื ่อง ‘กรรมเก่า’ ของลัทธินิครนถ์ นาฏบุตรของ
ศาสนาเชน ถือว่าเป็นเรื่องท้าทายเรื่องกรรมเก่าในสังคมไทยอยู่ไม่น้อย เพราะศาสนาเชนสอนว่า กรรมเก่าเป็น
ผลสุดท้าย โดยสอนให้ทำกรรมเก่าให้หมดไปโดยไม่ต้องทำกรรมใหม่ ด้วยการบำเพ็ญตบะ ทำทุกรกิริยา 
ทรมานตน เช่น การบำเพ็ญอัตตกิลมถานุโยค ซึ่งพระพุทธองค์ได้เคยทรงบำเพ็ญมาก่อนตรัสรู้ อันเป็นหนทาง
นำไปสู่ความหลุดพ้น หรือนำไปสู่เป้าหมายสูงสุดได้แท้จริง (พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2526: 128)  
   นัยสำคัญที่กล่าวมาได้แก่ข้อความว่า การทำกรรมเก่าให้หมดไปและไม่ต้องทำกรรมใหม่ แต่พุทธ
ศาสนาปฏิเสธสิ่งตรงข้าม โดยพระพุทธองค์แสดงกรรมเก่ากรรมใหม่ ความดับกรรมและทางดับกรรมเอาไว้ว่า 
กรรมเก่า คือ จักขุ โสตะ ฆานะ ชิวหา กาย มโน กรรมใหม่ คือ การกระทำในปัจจุบัน ความดับกรรม วจีกรรม 
มโนกรรม คือ การดับกรรมและมรรคมีองค์ 8 คือ ทางดับกรรม (สํ.สฬา. 18/146/179-180) 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม 2567 

315 

 

 

 แนวคิดเรื่องกรรมโดยพื้นฐานที่กล่าวมาข้างต้นแสดงให้เห็นว่า พุทธศาสนามีจุดยืนที่แตกต่างไปจาก
เจ้าลัทธิต่างๆ โดยสิ้นเชิง ทั้งก่อนพุทธกาลและร่วมพุทธกาล แต่หากนำแนวคิดตามนัยแห่งพุทธศาสนาที่กล่าว
แล้ว ไปพิจารณาผ่านทัศนะหรือมุมมองทางปรัชญา จะพบว่าแนวคิดของเจ้าลัทธินี้มีครูปูรณะ กัสสปะ เป็นต้น 
ซ่ึงสื่อนัยสำคัญทางปรัชญาได้ว่า มนุษย์เป็นผู้ไร้เจตจำนงเสรี หมายถึงมนุษย์ไม่มีสิทธิ์ ไม่มีอิสระที่จะเป็นผู้เลือก
กระทำ จึงไม่ต้องรับผิดชอบต่อการกระทำ เพราะเจ้าลัทธิสอนว่าแท้จริงแล้วมนุษย์ไม่ใช่เป็นเจ้าของการกระทำ
เหมือนไม่กระทำ หรือไม่ว่าจะกระทำหรือไม่กระทำมีค่าเท่ากัน ไม่ว่าการกระทำนั้นจะเป็นบุญหรือบาป โดย
อาจตีความได้ว่า แนวคิดของครูปูรณะ กัสสปะนี้ ยอมรับว่ามนุษย์ถูกกำหนดด้วยปัจจัยทั้งภายนอกและภายใน
ให้ลงมือกระทำสิ่งต่างๆ ซึ่งเป็นทรรศนะที่พระพุทธเจ้าทรงปฏิเสธ (วิทย์ วิศทเวทย์, 2553: 28) 
   สาเหตุสำคัญที่พระพุทธองค์ทรงปฏิเสธทัศนะดังกล่าว ไม่น่าจะเกิดจากการที่พระพุทธองค์ทรง
ปฏิเสธเรื่องเหตุปัจจัย แต่น่าจะเป็นเพราะเรื่อง ‘การให้ผล’ ของกรรมมากกว่า เพราะการปฏิเสธผลแห่งการ
กระทำนั้นมีผลกระทบเชิงศีลธรรมด้วย หากบุคคลมีความเชื่อว่ากรรมดีกรรมชั่วไม่มีผลแล้ว จะไม่มีสิ่งใดเป็น
เครื่องยับยั้งมิให้คนกระทำความชั่วได้ หรือความชั่วก็จะทวีคูณ จึงถือว่าเป็นทัศนะที่เป็นภัยหรือขัดต่อศีลธรรม
อันดีงามสำหรับชาวโลก (วิจิตร เกิดพิสิษฐ์, 2531: 6) และอีกลัทธิหนึ่งคือคำสอนของครูมักขลิ โคศาล หาก
พิจารณาไปตามทัศนะทางปรัชญา ถือว่าเป็นกลุ่มที่ยกผลประโยชน์ให้กับ ‘พระพรหมหรือพรหมลิขิต’ มนุษย์
จะทำดีทำชั่วล้วนแต่เป็นไปตามชะตากรรมคำสอนที่ว่า แม้มนุษย์จะมีความเพียรพยายาม มีความบากบั่นมาก
น้อยเพียงใดก็ตาม นั่นเป็นเพียงภาพมายา ทุกสรรพสัตว์ต่างท่องเที่ยวไปในสังสารวัฏกระทั่งถึงที่สุดสังสารวัฏ 
ก็จะคลี่คลายลงไปเองโดยอัตโนมัติ เหมือนกลุ่มด้ายที่ขว้างไปจนสุดเส้นด้ายย่อมคลี่หมดไปเอง จึงไม่มีการ
กระทำของเราเอง และไม่มีการกระทำของบุคคลอ่ืน จัดเป็นกลุ่มท่ีปฏิเสธเจตจำนงเสรี (วิทย์ วิศทเวทย์, 2553: 
28-29) หรือเป็นกลุ่มที่ยึดตามแนวคิดนิยัตินิยม (Determinism) หมายถึง 1) ลัทธิที ่ถือว่าสิ่งทั้งหลายใน
จักรวาลเป็นไปตามกฎที่ตายตัว 2) เจตจำนงของมนุษย์ไม่ได้เป็นไปโดยอิสระ แต่ถูกกำหนดโดยภาวะทางจิต
และทางวัตถุ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2540: 26)  
   ทัศนะเรื่องกรรมคือการกระทำทั้งตามนัยแห่งพุทธศาสนาและปรัชญาที่กล่าวมา ผู้วิจัยจึงมีความ
ประสงค์ศึกษาการกระทำเชิงวิเคราะห์ โดยใช้เกณฑ์การวินิจฉัยทางพุทธศาสนาและปรัชญาไปวิเคราะห์การ
กระทำผ่านกรณีตัวอย่าง ทั้งนี้ เพื่อให้เกิดความรู้ความเข้าใจในทัศนะเรื่องกรรมทางพุทธศาสนาและปรัชญา 
และจะได้ศึกษาเรื่องกรรมให้มีความหลากหลายในแวดวงวิชาการมากยิ่งขึ้นต่อไป 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
   1. เพ่ือศึกษาความรู้พ้ืนฐานเรื่องกรรมในพุทธศาสนา 
   2. เพ่ือศึกษาเกณฑ์วินิจฉัยการกระทำทางพุทธศาสนาและปรัชญา 
   3. เพ่ือวิเคราะห์กรณีตัวอย่างแห่งการกระทำตามเกณฑ์วินิจฉัยทางพุทธศาสนาและปรัชญา 



316 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 9 No. 1 January 2024 

    
 

ระเบียบวิธีวิจัย  
   1. การออกแบบวิจัย 
   ผู้วิจัยได้มีการออกแบบการวิจัยไว้ 4 ลำดับ ดังนี้ 

   1) ผู้วิจัยได้พิจารณาถึงสิ่งขับเคลื่อนหรือนำพามนุษย์ให้เป็นไปในลักษณะและอาการต่างๆ สิ่งนั้น
ท่านเรียกว่า กรรม (การกระทำ) ซึ่งมนุษย์ได้แสดงออกผ่านทางกายและทางวาจา ดังนั้น จึงได้ศึกษาเรื่องกรรม
ในคัมภีร์ทางพุทธศาสนาตามนัยต่างๆ เช่น ความหมายของกรรม ประเภทของกรรม การให้ผลของกรรม เป็น
ต้น 
   2) เมื่อศึกษาเรื่องกรรมอย่างครบถ้วนแล้ว ผู้วิจัยได้คำนึงถึงเกณฑ์วินิจฉัยหรือเกณฑ์ตัดสินกรรมหรือ
การกระทำ ซึ่งการศึกษาในปัจจุบันไม่ได้มีเฉพาะแวดวงทางพุทธศาสนาเท่านั้น แต่ยังรวมไปถึงแวดวงทาง
ปรัชญาด้วย ดังนั้น จึงได้ศึกษาเกณฑ์วินิจฉัยทางพุทธศาสนาและทางปรัชญา 
   3) ผู้วิจัยได้พิจารณาการกระทำ พฤติกรรม และปรากฏการณ์ทางสังคมหลายนัยด้วยกัน เช่น การขาย
บริการทางเพศ การขายอวัยวะ การขายรังไข่ของผู้หญิง เป็นต้น ด้วยอ้างว่าเป็นการบริจาคแล้วได้บุญ สิ่งต่างๆ 
เหล่านี้เกิดขึ้นมากในสังคมไทย ซ่ึงชวนให้เกิดความสงสัยว่า มีคำถามที่เป็นข้อถกเถียง (Dilemma) ในประเด็นที่
กล่าวมา จะมีคำตอบอย่างไร จึงจะมีความสมเหตุสมผล ดังนั้น จึงได้ศึกษาเกณฑ์วินิจฉัยทางพุทธศาสนาและทาง
ปรัชญา 
   4) ประการสุดท้าย ได้นำประเด็นที่เป็นข้อถกเถียงขึ้นเป็นบทตั้ง แล้วนำเกณฑ์วินิจฉัยทั้งทางพุทธ
ศาสนาและปรัชญาไปวิเคราะห์ (Analysis) เป็นกระกระบวนวิธีที่เรียกว่า การใช้เหตุผล (Reasoning) คือการ
อ้างแนวคิดทฤษฎีและหลักการทางพุทธศาสนาไปตีความ (Interpretation) และการให้เหตุผล (Arguing) คือ
การอ้างเอกสารวิชาการสนับสนุนแนวคิดทฤษฎีและหลักการนั้นอีกชั้นหนึ่ง  
   2. การเก็บรวบรวมข้อมูล 

  การเก็บรวบรวมข้อมูลการวิจัยในงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยได้กำหนดวิธีการในการเก็บรวบรวมข้อมูลอยู่ 4 
ประการ ได้แก่ 

  1) เก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารในคัมภีร์ทางพุทธศาสนา ได้แก่ พระไตรปิฎก อรรถกถา ปกรณ์วิ
เสส วิสุทธิมรรค พุทธธรรม หนังสือ ตำรา ซึ่งเป็นเอกสารวิชาการทางพุทธศาสนา และสิ่งตีพิมพ์อื่นที่เรียกว่า 
เอกสาร ซึ่งกล่าวถึงแนวคิด ลัทธิ หรือทฤษฎีเกี่ยวกับปรัชญาตะวันตกมีทฤษฎีสัมพัทธนิยม ทฤษฎีประโยชน์
นิยม ทฤษฎีสุขนิยมอสุขนิยม เป็นต้น 

  2) เก็บรวบรวมข้อมูลจากงานวิจัยที่เกี่ยวข้องทั้งที่เป็นดุษฎีนิพนธ์ วิทยานิพนธ์ สารนิพนธ์ วิจัย
ประยุกต์และวิจัยสถาบันจากสถานศึกษาต่างๆ 

  3) เก็บประเด็นปัญหาที่เกิดจากการอ่านค้นคว้าหาประเด็นที่เกี ่ยวกับเกณฑ์วินิจฉัยทั้งทางพุทธ
ศาสนาและปรัชญา ค้นคว้าหาแสวงหาประเด็นที่เป็นปัญหาเชิงถกเถียงกันในสังคม และวิเคราะห์เกณฑ์วินิจฉัย



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม 2567 

317 

 

 

ให้สอดคล้องเพื่อตอบประเด็นปัญหานั้นๆ ได้อย่างสมเหตุผล จนสามารถขยายเหตุผลนั้น ได้อย่างเข้าใจ และ
สามารถนำไปศึกษาวิจัยต่อไปจนไม่รู้จักจบสิ้น 

  4) แยกย่อยประเด็นปัญหา คือ หลังจากมีการศึกษาค้นคว้าหาและแสวงหาประเด็นปัญหาต่างๆ 
อย่างครบถ้วนแล้ว ผู้วิจัยได้แยกแยะหรือแยกย่อยเอาเฉพาะประเด็นปัญหาที่จำเป็นต้องนำสู่การวิจัยเท่านั้น 
ส่วนประเด็นปัญหาที่ตรงกับสิ่งจะทำวิจัยก็ปล่อยไปให้เป็นหน้าที่ของนักวิจัยท่านอ่ืนได้ศึกษาวิจัยต่อไป 

  3. การวิเคราะห์ข้อมูล 
  การวิเคราะห์ข้อมูล (Data analysis) ถือว่าเป็นขั้นตอนสำคัญอีกข้อหนึ่งในกระบวนวิธีของการทำ

วิจัย เพราะหลังจากมีการเก็บข้อมูลเชิงเอกสาร ทั้งข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Sources) ได้แก่ เอกสารงานวิจัย
ตำรา วิชาด้านพุทธศาสนาและตำราอื่นๆ รวมทั้งบทความวิชาการที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยแล้ว กระบวนวิธีนี้
เรียกว่าการวิเคราะห์ข้อมูล ซึ่งประกอบด้วย 3 ขั้นตอน คือ 

  1) การตีความ (Interpretation) เป็นทั้งวิธีการ (Approach) และเครื่องมือ (Tools) ในการวิจัย 
การตีความก็คือการให้ความหมายใหม่กับหลักฐานหรือข้อมูลที่ได้มา เพ่ือนำไปสู่การใช้เหตุผลและให้เหตุผลต่อ
หลักฐานหรือข้อมูลได้อย่างสมเหตุผล 

  2) การใช้เหตุผล (Reasoning) เป็นการอ้างอิงแนวคิด ทฤษฎีและหลักการที่เป็นปฐมภูมิ ทั้งในส่วน
ที่เป็นพระไตรปิฎก ประวัติศาสตร์พุทธศาสนา เพ่ือยืนยันความถูกต้องของข้อมูล 
   3) การให้เหตุผล (Arguing)  เป็นการอ้างอิงเอกสารและงานวิจัยที่เกี ่ยวข้องสนับสนุนแนวคิด 
ทฤษฎีและหลักการที่ใช้เหตุผลในประเด็นและเนื้อหาที่นำเสนอไปในแต่ละบท งานวิจัยนี้การวิเคราะห์ข้อมูลถือ
ว่าเป็นวิธีการเชิงคุณภาพ เป็นการวิเคราะห์ข้อมูลแบบบรรยายและพรรณนา และการนำเสนอผลการวิจัยใน
ลักษณะพรรณนาความ (Descriptive presentation)  

   4. การสังเคราะห์ข้อมูล 
    เมื่อผู้ว ิจัยได้ทำการวิจัยตามระเบียบวิธีวิจัยอย่างครบถ้วนแล้ว ในขั้นตอนสุดท้ายผู ้วิจัยจึงได้
สังเคราะห์ (Synthesis) ข้อมูลทั้งหมดออกมาเป็นองค์ความรู้และเขียนรายงานการวิจัย เมื่อว่าโดยความหมาย
แล้ว การสังเคราะห์ข้อมูลก็คือการถักทอหรือการหลอมรวมเนื้อหาทั้งหมดออกมาเป็นความรู้ใหม่ (New 

knowledge) และกลายเป็นหลักฐานใหม่ (New evidence) แต่หากกล่าวเฉพาะการสังเคราะห์ข้อมูลมีอยู่   
3 ขั้นตอน คือ 
    1) กำหนดวัตถุประสงค์ของสิ่งใหม่ที่ต้องการสร้างหรือสังเคราะห์ 
    2) หาความรู ้เกี ่ยวกับหลักการ เพื ่อศึกษาส่วนประกอบหรือวิเคราะห์ข้อมูลที ่สอดคล้องกับ
วัตถุประสงค์ 
    3) เลือกและนำข้อมูลที่สอดคล้องกับวัตถุประสงค์มาจัดทำกรอบแนวคิดสำหรับสร้างองค์ความรู้ใหม่
และหลักฐานใหม ่



318 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 9 No. 1 January 2024 

    
 

    5. การนำเสนอข้อมูล 
 ขั้นตอนสุดท้ายของการทำวิจัย คือ การนำเสนอข้อมูล ซึ่งหมายถึงการนำเสนอผลการวิจัยนั่นเอง 

เพราะหลังจากผู้วิจัยได้วิเคราะห์และสังเคราะห์อย่างสมบูรณ์แล้ว สามารถนำเสนอข้อมูลอันเป็นผลการวิจัย
ดังนี้ 

   1) นำเสนอเนื้อหาในบทที่ 2 ซึ่งเป็นการตอบวัตถุประสงค์ข้อ 1 และข้อ 2 
   2) นำเสนอเนื้อหาในบทที่ 4 ซึ่งเป็นการตอบวัตถุประสงค์ข้อ 3 
   3) นำเสนอเป็นบทสรุปผลการวิจัยที่ครอบคลุมเอา 3 วัตถุประสงค์ โดยสรุปเรียงไปตามลำดับ 
   4) นำเสนอองค์ความรู้และสร้างหลักฐานใหม่ที่ได้จากการวิจัย ซึ่งจะช่วยให้ผู้อื่นได้นำไปศึกษาวิจัย

ต่อไปจนไม่รู้จักจบสิ้น 
   5) ข้อเสนอแนะ ซึ่งแบ่งออกเป็นข้อเสนอแนะในเชิงวิชาการ และข้อเสนอแนะของผู้ที่สนใจในการ

ศึกษาวิจัยต่อไป 
   6) การนำเสนอข้อมูลเป็น..บทความวิจัย.. สามารถนำไปตีพิมพ์เผยแพร่ผลการวิจัยในวารสารฐาน 1 

หรือฐาน 2 (TCI) ซึ่งบุคคลทั่วไปสามารถศึกษาค้นคว้าและนำไปอ้างอิงในงานเขียนวิชาการทุกระดับ 
 

กรอบแนวคิดในการวิจัย 
           กรรม คือ การกระทำทางกายทางวาจา ซึ่งมีพลังขับจากภายในใจ โดยมีเจตนาเป็นสิ่งกำหนดให้ลงมือ
กระทำและเปล่งวาจา หากเจตนาดีผลการกระทำทางกายก็จะดี และการเปล่งวาจาก็จะไพเราะน่าฟัง สำหรับ
เกณฑ์วินิจฉัยกรรมทางพุทธศาสนาใช้เกณฑ์วินิจฉัยหลักคือกุศลกับอกุศลหรือบุญกับบาป และเกณฑ์วินิจฉัย
ร่วมคือมโนธรรมกับมติของผู้รู้ ส่วนเกณฑ์วินิจฉัยทางปรัชญาใช้เกณฑ์วินิจฉัยตามทัศนะทางปรัชญามีสัมพัทธ
นิยม สัมบูรณนิยม ประโยชน์นิยม เป็นต้น โดยการใช้เหตุผลคือการอ้างแนวคิดทฤษฎีในคัมภีร์และการให้
เหตุผลคือการอ้างหนังสือ ตำรา เอกสารวิชาการ งานวิจัย และบทความสนับสนุนการใช้เหตุผลนั้นๆ  
 

 
 
 
 
 
 
 
 

กรรม 
 

เจตนา 

ทางกาย 
 

ทางวาจา 

เกณฑ์วินิจฉัยทางพุทธศาสนา 
1. เกณฑ์หลัก : กุศล + อกุศล 
     บุญ + บาป 
2. เกณฑ์ร่วม : มติของท่านผู้รู้ 

เกณฑ์วินิจฉัยทางปรัชญา 
1. สัมพัทธนิยม 
2. สัมบูรณนิยม 
3. ประโยชน์นยิม 
4. สุขนิยม 

แผนภาพที ่1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม 2567 

319 

 

 

ผลการวิจัย 
การวิจัยเรื่อง “กรรม : เกณฑ์วินิจฉัยการกระทำทางพุทธศาสนาและปรัชญา” ผู้วิจัยสามารถสรุป

ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ ดังนี้ 
1. กรรมในพุทธศาสนา คำว่า กรรม เป็นคำสอนหลักหรือคำสอนสำคัญในพุทธศาสนา เมื่อว่าโดย

ความหมาย มี 3 นัย คือ ตามนัยแห่งพระสูตร ได้แก่ กัมมสูตร เป็นสูตรที่ว่าด้วยกรรมและทิฏฐิที่มีโทษ ปัตติ
กัมมสูตร เป็นสูตรที่ว่าด้วยกรรมอันสมควร 4 ประการ คือ สิ่งน่าปรารถนา น่าใคร่ น่าพอใจ และตามนัยแห่ง
ไวยากรณ์และภาษาร่วมสมัย คำว่า กรรม หมายเอาการทำอันเป็นเหตุให้เกิดผลแก่ผู้ทำ โดยศึกษาถึงกายกรรม 
วจีกรรมและมโนกรรม หลักกรรมทั้งสามนี้ได้ก่อให้เกิดความเข้าใจในเชิงวิชาการแง่ที่ว่า การกระทำทุกอย่างไม่
ว่าชั่วหรือดี ควรหรือไม่ควร เป็นประโยชน์หรือไม่เป็นประโยชน์ ฯลฯ การที่กรรมเกิดขึ้นมีนัยต่างๆ นั้น เนื่อง
เพราะมีแดนหรือช่องทวารให้เกิดกรรมมีอยู่ 3 ประการ คือ ทวารแห่งกายกรรม ทวารแห่งวจีกรรม ทวารแห่ง
มโนกรรม กรรมที่เกิดทางกายก็ดี กรรมที่เกิดทาวาจาก็ดี กรรมที่เกิดทางใจก็ดี ล้วนมีเหตุมาจากเจตนาที่สำเร็จ
แล้วในมโนทวารทั้งสิ้น จนเป็นเหตุให้ปรุงแต่งและยึดมั่นถือมั่นในสิ่งต่างๆ จนยากท่ีละลืมเลือนได้  

ประเภทของกรรมท่านกล่าวไว้ 4 ประการ คือ 1) กรรมดำมีวิบากดำ 2) กรรมขาวมีวิบากขาว  3) 
กรรมทั้งดำและขาว มีวิบากทั้งดำและขาว 4) กรรมทั้งไม่ดำและไม่ขาว มีวิบากทั้งไม่ดำและไม่ขาว เป็นไปเพ่ือ
ความสิ้นกรรม นอกจากนี้ยังมีปราชญ์ทางพุทธศาสนาได้แบ่งกรรมเป็น 3 ประเภท คือ แบ่งตามคุณภาพ ได้แก่ 
กรรมที่มีคุณภาพดีกับคุณภาพไม่ดี, แบ่งตามทวาร คือทางท่ีทำกรรมหรือทางแสดงออกของกรรม และแบ่งตาม
สภาพคือสภาพที่สัมพันธ์กับวิบากหรือการให้ผล  

2. เกณฑ์วินิจการกระทำทางพุทธศาสนาและปรัชญา  
 1) เกณฑ์วินิจฉัยการกระทำทางพุทธศาสนามี 2 เกณฑ์ คือ (1) เกณฑ์วินิจฉัยหลักเป็นเกณฑ์

ที่กล่าวถึงเจตนากับกรรมนิยามว่าเป็นเกณฑ์วินิจฉัยการกระทำของมนุษย์ ซึ่งเจตนาดีจะซ่อนอยู่ภายในเป็น
ภาวะขับเคลื่อนให้ลงทำดีทำชั่ว และกรรมนิยามเป็นกฎธรรมชาติที่เกี ่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย์ที ่เป็น
กระบวนการให้ผลของการกระทำ เป็นเจตจำนงปรุงแต่งสร้างสรรค์สิ่งต่างๆ ทั้งที่เป็นกุศลอกุศลหรือบุญบาป 
กุศลคือความดี ความงาม สิ่งที่ดี ความสบาย อกุศลคือความไม่ดี ความชั่ว คนโง่ คนชั่ว คนพาล และบุญบาป
คือความน่ายินดี สิ่งพอใจชอบใจ กรรมดี ความดี ความสุข ที่ลึกไปกว่านั้นคือบุญบาปเป็นเครื่องชำระสันดาน
หรือพื้นจิตใจให้สะอาด (2) เกณฑ์วินิจฉัยร่วมเป็นเกณฑ์วินิจฉัยการกระทำที่อยู่ในระดับชั้นรองจากเกณฑ์
วินิจฉัยหลัก ท่านใช้หลักการ 2 ประการเป็นเกณฑ์วินิจฉัยร่วม ได้แก่ 1) มโนธรรม คำนี้เป็นธรรมของใจ ธรรม
สำหรับใจ 2) มติของผู้รู้ คือ ความรู้หรือความคิดของบัณฑิตคือคนมีความรู้ คนมีปัญญา คนฉลาดในทางดี หรือ
นักปราชญ์ก็เรียก ทีต่กผลึกเป็นองค์ความรู้จนเป็นที่ยอมรับของคนในกลุ่มคนหรือชุมชนท้องถิ่นนั้นๆ  

 



320 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 9 No. 1 January 2024 

    
 

 2) เกณฑ์ว ิน ิจฉ ัยการกระทำทางทางปร ัชญา  มี 4 ประการ ค ือ (1) ท ัศนะสัมพัทธนิยม 
(Relativism) มีทัศนะว่า ความจริงหรือคุณค่าทางศีลธรรมไม่มีอยู่โดยตัวเอง แต่ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัยอื่น เช่น 
บุคคล ชุมชน สังคม ประเพณี วัฒนธรรม เป็นต้น  (2) ทัศนะสัมบูรณนิยม (Absolutism) มีทัศนะว่าความจริง
หรือคุณค่าทางศีลธรรมมีสิ่งที่มีอยู่เอง เป็นอยู่เอง มีอยู่เป็นอยู่ด้วยตนเอง เป็นอิสระไม่ขึ้นกับปัจจัยอื่นใด เป็น
สิ่งดำรงอยู่ด้วยตนเอง ไม่เปลี่ยนแปลง เป็นสิ่งสมบูรณ์แบบ (3) ทัศนะประโยชน์นิยม (Utilitarianism) มี
ทัศนะว่าการกระทำที่ก่อให้เกิดประโยชน์สุขมากที่สุดแก่คนจำนวนมากที่สุด ถือว่าเป็นการกระทำที่ดี การ
กระทำที่ดีหรือนโยบายที่ดีนั้น จะต้องเป็นการกระทำหรือนโยบายที่ก่อให้เกิดความสุขจำนวนมากที่สุดตาม
หลักมหสุข (4) ทัศนะของอิมมานูเอล ค้านต์ (Immanuel Kant) คือ นักคิดผู้มีแนวคิดว่าสิ่งควรทำหรือไม่ควร
ทำมีอยู่ 4 ประการ ได้แก่ 1) เจตนาของผู้กระทำ ความดีเป็นเรื่องที่ไม่จำเป็นต้อสอน เพียงแต่เขาใช้ปัญญาเขา
ก็เป็นคนดีได้แล้ว เจตนาดีเพียงสิ่งเดียวที่จะทำให้สิ่งดีอ่ืนๆ เกิดข้ึนอีกมากมาย  2) เจตนากับหน้าที่ คุณค่าทาง
ศีลธรรมจะเกิดขึ้นได้ เจตนาดีจะต้องสัมพันธ์กับแรงโน้มของอารมณ์และการสำนึกในหน้าที่  3) การทำตาม
หน้าที่ คือ การทำตามเหตุผล ทั้งนี้เพราะมนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตที่มีเหตุผลที่ทุกคนมีติดตัวมาแต่กำเนิด และเหตุผล
มีหน้าที่ควบคุมการกระทำของมนุษย์ 4) กฎศีลธรรม คือ การกระทำที่ตั้งอยู่บนเหตุผล โดยตั้งอยู่บน 3 หลัก 
ได้แก่ หลักความเป็นสากล  หลักของมนุษย์ในทัศนะที่มีเป้าหมายในตัวเอง และหลักกฎแห่งเสรีภาพ 

3. วิเคราะห์กรณีตัวอย่างการกระทำตามเกณฑ์วินิจฉัยทางพุทธศาสนาและปรัชญามี 2 ประการ คือ  
 1) กรณีพระมหาโมคัลลานะถูกโจรฆ่าจนมรณภาพ พิจารณาได้จากคำยอมรับของพระยามิ

ลินท์ว่า ขอถวายพระพร เหตุที่ท่านหนีพวกโจรไม่พ้น เพราะบาปกรรมซึ่งท่านได้กระทำไว้ในชาติก่อนตามมา
ทัน กำลังแห่งฤทธิ์จึงต้านทานไว้ไม่ได้  

   2) กรณีหญิงขายบริการทางเพศ ถือว่าเป็นปรากฏการณ์ทางสังคมมาตั้งแต่โบราณจนถึงปัจจบุัน 
ซึ่งเป็นการกระทำที่ชายไปมีเพศสัมพันธ์กับหญิงที่โบราณเรียกว่า โสเภณีบ้าง นางบำเรอบ้าง ปัจจุบันนิยม
เรียกว่า หญิงขายบริการทางเพศ ถามว่า การที ่ชายไปมีเพศสัมพันธ์กับหญิงดังกล่าวถือว่าผิ ดศีลข้อ
กาเมสุมิจฉาจารหรือไม่? ตอบว่า ไม่ผิดแต่อย่างใด เพราะหญิงโสเภณีเป็นภรรยาชนิดหนึ่ง ชื่อว่า มุหุตฺติกา คือ 
ภรรยาชั่วคราว ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่าหากโสเภณีนางใดได้รับการการจองตัวหรือรับค่าจ้างจากบุรุษคนใดคนหนึ่ง
ด้วยทรัพย์อันควรค่าต่อการอภิรมย์ยินดี ถือว่าโสเภณีนางนั้นเป็นภรรยาของบุรุษนั้นโดยสมบูรณ์ 
 
 
 
 
 
 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม 2567 

321 

 

 

อภิปรายผลการวิจัย  
 จากผลการศึกษาการวิจัยเรื่อง “กรรม : เกณฑ์วินิจฉัยการกระทำทางพุทธศาสนาและปรัชญา” มี
ประเด็นที่สามารถนำสู่การอภิปรายผลการวิจัย ดังนี้ 
 การทำกรรมของคนไทยในสมัยปัจจุบันมีนัยต่างๆ เช่น หญิงขายบริการทางเพศ หญิงขายรังไข่ใบละ
หมื่น เป็นต้น การกระทำทั้ง 2 กรณี ต่างมีเหตุมาจากการเปิดตารับรู้อารมณ์ที่จรมากระทบ แล้วเกิดการปรุงแต่ง
ว่าดีงามจึงลงมือทำกรรมมีนัยต่างๆ ซึ่งสอดคล้องกับหลวงปู่เทศก์ เทสโก ได้เทศนาเรื่องกรรมกับผลของกรรมดี-
กรรมชั่วว่า กรรมกับผลของกรรมเป็นกระบวนการทำงานของจิตจึงสัมพันธ์กับกรรมโดยตรง เพราะเริ่มต้นจาก
กระบวนการที่จิตรับอารมณ์ รู้สึก ตัดสินใจรับอารมณ์นั้นๆ จากนั้นจึงเป็นการลงมือทำทางกาย วาจาหรือใจ 
ด้วยเจตนาที่เป็นตัวเจตสิกท่ีเป็นตัวหลักให้เกิดการกระทำต่างๆ  
 คนไทยในปัจจุบันจะมีความเชื่อเรื่องกรรมลดลง โดยเฉพาะเรื่องผลของกรรมที่จะได้รับหลังจากทำ
กรรมเสร็จแล้ว เพราะส่วนใหญ่จะสนใจแต่ผลที่เป็นรูปธรรม เช่น รายได้ ยศตำแหน่ง มากกว่าผลที่เป็น
นามธรรมคือความหม่นหมองใจ ซึ่งสอดคล้องกับนัฏกร อาชะวะบูล ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “กา รศึกษากรรมใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทที่ปรากฏในละครโทรทัศน์ : กรณีศึกษาเรื่อง..เจ้ากรรมนายเวร” (2545) ผลการศึกษา
พบว่า กรรมในทัศนะของชาวพุทธไทยปัจจุบัน ยังมีปัญหาความเข้าใจคลาดเคลื่อนในเรื่องกรรมร้อยละ 33.38 
ในเรื่องเหตุผลที่เกี่ยวกับความเชื่อของชาวพุทธไทยนั้น มีความเชื่อตามพระพุทธเจ้ามากที่สุด รองลงมาคือ
คัมภีร์พระไตรปิฎก รองลงมาคือพระสงฆ์ และรองลงมาสุดท้ายคือความเชื่อตามคนส่วนมาก  
 แม้คนไทยบางส่วนจะมีความเชื่อเรื ่องกรรมและผลของกรรมว่า กรรมที่ทำแล้วย่อมให้ผลอย่าง
แน่นอน แต่เป็นความเชื่อว่ากรรมจะให้ผลก็ต่อเมื่อตนตายจากโลกนี้ไปแล้ว คือสนใจผลกรรมในโลกหน้า จะไม่
สนใจผลกรรมในโลกปัจจุบัน จึงสนใจแต่ผลกรรมที่เป็นความสุข สนุกสนาน ประโยชน์เชิงประจักษ์ที่เกิดเฉพาะ
หน้า ซึ่งสัมพันธ์กับพระสุธีธรรมานุวัตร และคณะ ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “ความจริงจากการวิจัยกรรม” (ม.ป.ป. 
อ้างถึงใน กรฤทธ์ ปัญจสุนทร, 2561) ผลการศึกษาพบว่า การให้ผลของกรรม (วิบาก) มีความซับซ้อนมาก การ
กระทำอย่างใดอย่างหนึ่งแล้ว จะต้องได้รับผลอย่างหนึ่งซึ่งเป็นสิ่งยากท่ีจะตัดสินได้ เพราะการให้ผลของกรรมมี
เงื ่อนไขอื่นผสมอยู่ด้วย ได้แก่ ลักษณะของกรรมที่กระทำ อุปนิสัย (กรรมเก่า) ของผู้กระทำ สถานที่หรือ
สภาพแวดล้อมที่กระทำ รวมถึงจิตใจขณะที่กระทำ  

 
 
 
 
 
 



322 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 9 No. 1 January 2024 

    
 

ข้อเสนอแนะ 
 1. ข้อเสนอแนะเชิงวิชาการ 

 ความเชื่อเรื่องกรรม คือ ความเชื่อในการกระทำทางกายทางวาจา และการให้ผลของกรรม เพราะ
เป็นกฎธรรมดาหรือกฎธรรมชาติว่า ทุกสิ่งที่เกิดขึ้นย่อมมีเหตุให้เกิด ทางพุทธศาสนาได้กล่าวถึงเหตุภายใน
สำคัญที่สุด คือ เจตนา เพราะเจตนาเป็นความตั้งใจ ความจงใจ ความมุ่งมั่น ความมุ่งหมายที่มีอยู่ภายในใจ 
ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีข้อเสนอเชิงวิชาการว่า เราทุกคนพึงระมัดระวังกายวาจาใจ โดยมีสติกำกับการกระทำทางกาย
ทางวาจาให้ปกติดีอยู่เสมอ ไม่ควรเผลอไผลไร้สติแม้แต่เสี้ยวเดียว หากลงมือทำกรรมแล้วผลกรรมดีก็จะปรากฏ
เป็นความดีงาม ความสุขสงบภายใน ความไม่ทุกข์ร้อนใจแก่ผู้กระทำและคนอ่ืนที่อยู่รอบข้าง 
 2. ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยครั้งต่อไป 

 1. วิเคราะห์การกล่าวคำเพ้อเจ้อท่ีส่งผลต่ออารมณ์และความรู้สึกของคนในสังคมไทยปัจจุบัน 
 2. การศึกษาเปรียบเทียบเจตนาในพุทธศาสนากับเจตจำนงในทางปรัชญา 
 

เอกสารอ้างอิง 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2526). พระพุทธศาสนากับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: เจริญวิทย์การ

พิมพ์.  
วิทย์ วิศทเวทย์. (2553). ปรัชญาทรรศน์ : พุทธปรัชญา. กรุงเทพมหานคร: โครงการเผยแพร่ผลงานวิชาการ 

คณะอักษณศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
วิจิตร เกิดพิสิษฐ์. (2531). ปรัชญาครูหกในสมัยพุทธกาล. กรุงเทพมหานคร: พรศิวการพิมพ์.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2540). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญาไทย-อังกฤษ ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน.  
 


