
 
116   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

การก าเนิดของรัฐตามที่ปรากฏอยู่ในอัคคัญญสูตรของพระพุทธศาสนา 
THE CONCEPT OF THE ORIGIN OF THE STATE IS BASED ON THE AGGAÑÑA 

SUTTA OF BUDDHISM 
กรุณา มธุลาภรังสรรค์*, ทองใบ ธีรานันทางกูร, พระมหาจริทิปต์ อาจติฺตปุญโฺญ และ เจริญ ทุนชยั 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลยั,  
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลยั, 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลยั และ  
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลยั 

Karuna Mathulaprangsan*, Thongbai Dhiranandankura, PhramahaJiratip Ajittapoonyo and Charoen Thunchai 
Mahamakut Buddhist University Sirindhon Rajavidyalaya Campus,  
Mahamakut Buddhist University Sirindhon Rajavidyalaya Campus, 

Mahamakut Buddhist University Sirindhon Rajavidyalaya Campus and 
Mahamakut Buddhist University Sirindhon Rajavidyalaya Campus 

*Corresponding Author E-mail : Karunamathulap@gmail.com 
(วันที่รับบทความ : มีนาคม 4, 2568 ; วันแก้ไขบทความ : เมษายน 9, 2568 ; วันตอบรับบทความ : เมษายน 10, 2568) 

    

บทคัดย่อ 
 

 บทความวิชาการรัฐศาสตร์เชิงพุทธเรื่อง “การก าเนิดของรัฐตามที่ปรากฏอยู่ ในอัคคัญญสูตรของ
พระพุทธศาสนา” เบื้องต้นกล่าวถึงแนวคิดเรื่องก าเนิดของรัฐของนักคิดชาวตะวันตกใน 4 ทฤษฎี คือ ทฤษฎี
แสนยานุภาพ ทฤษฎีธรรมชาติ ทฤษฎีเทวสิทธิ์ และทฤษฎีสัญญาประชาคม ติดตามมาด้วยทฤษฎีแนวคิดเรื่องก าเนิด
ของรัฐในพระพุทธศาสนา ที่มีกล่าวถึงในอัคคัญญสูตร สุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค ซึ่งเป็นทฤษฎีที่สอดคล้องกับ
ทฤษฎีสัญญาประชาคมของนักคิดในฝ่ายประเทศตะวันตกทั้ง 3 คน คือ ธอมัส ฮอบส์ , จอห์น ล็อค และฌอง ฌาคส์  
รุสโซ เพียงแต่ว่าทฤษฎีสัญญาประชาคมของพุทธศาสนามีความเก่าแก่มากกว่าทฤษฎีของชาวตะวันตกกว่า 2 ,000 ปี
เท่านั้นเอง 
ค าส าคัญ : ก าเนิดของรัฐในพุทธศาสนา, รัฐศาสตร์เชิงพุทธ 
 

Abstract 
This academic article on political science entitled “The Concept of the Origin of State 

Based on the Aggañña Sutta of Buddhism”, first presented the Western concepts of the origin of 
state based on 4  theories i.e. The Divine Theory, The Force Theory, The Natural Theory and The 
Social Contract Theory. It was followed by the concept of the origin of states based on Aggañña 
Sutta in Dhiganikaya, Patikavagga of Suttanpitaka. This Buddhist theory was more or less in accord 
with the Western theories of the Contract Theories taught by Thomas Hobbes, John Locke and Jean 
–Jacques Rousseau. But the Buddhist theory was considered to be older than the Western 
philosophers for more than 2,000 years. 
Keywords : Origin of State in Buddhism, Buddhism on Political Science 
 

บทน า 
ค าว่า “รัฐ” (State) ในความหมายทางรัฐศาสตร์ (Political Science)หรือทางการปกครอง (Public 

Administration) แตกต่างจากความหมายที่ เข้าใจกันโดยทั่วไปบ้าง เช่น เวลาเราพูดถึง รัฐแคลิฟอร์เนียของ
สหรัฐอเมริกา รัฐพิหารของอินเดีย รัฐปาหังของมาเลเซีย เป็นต้น ในทางรัฐศาสตร์ ไม่ถือว่าที่กล่าวมานั้นเป็นรัฐ น่ันเป็น
เพียงหน่วยการปกครองระดับย่อยของประเทศนั้นๆ เท่านั้น 

“รัฐ”ในทางรัฐศาสตร์ ได้แก่ ดินแดนที่ประชาชนอยู่ร่วมกันอย่างถาวรภายใต้กฎเกณฑ์เดียวกัน มีอ านาจทั้ง
ภายในและภายนอกอย่างสมบูรณ์ ดังนั้นรัฐจึงประกอบด้วย 1) ดินแดนที่มีอาณาเขตแน่นอน 2) มีประชากรจ านวน



 
117   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

หนึ่งอาศัยอยู่ร่วมกัน 3) อยู่ภายใต้กฎเกณฑ์ (รัฐบาล)เดียวกัน และ 4) มีอ านาจ(อธิปไตย) ทั้งภายในและภายนอกอย่าง
สมบูรณ์ หากขาดสิ่งใดสิ่งหนึ่งก็ไม่มีฐานะเป็นรัฐ โดยเฉพาะองค์ประกอบที่ 4) กล่าวคือ ต้องมีอิสระในการก าหนด
นโยบายทั้งภายในและภายนอกตลอดจนการด าเนินนโยบายนั้นๆ (กรุณา มธุลาภรังสรรค์, 2560 : 48) 

ยังมีอีกค าหนึ่งซึ่งอาจท าให้เกิดความสับสนได้ จึงควรน าท าความเข้าใจไว้ด้วย นั่นคือค าว่า”ชาติ” แปลตาม
ตัวอักษรว่าการเกิด ในภาษาอังกฤษใช้ค าว่า Nation มาจากภาษาละตินว่า “Natio” แปลว่า การเกิด เหมือนกัน ความ
เป็นชาติอาศัยเผ่าพันธุ์ (Race) ขนบธรรมเนียมประเพณี (Tradition) ตลอดถึงความเช่ือถือในลัทธิศาสนาต่างๆ คนเชื้อ
ชาติเดียวกันอาจเป็นพลเมืองของรัฐต่างกัน เช่น คนชาติไทยจะไปเกิดอยู่ที่ไหนก็ยังเป็นคนไทย แต่ในขณะเดียวกัน คน
ไทยที่อยู่ในสหรัฐอเมริกา ก็เป็นพลเมือง (ประชากร) ของสหรัฐอเมริกา คนไทยที่อยู่ในอังกฤษก็เป็นพลเมืองรัฐอังกฤษ 
แม้ความเป็นรัฐสิ้นสุดลง แต่ความเป็นชาติยังคงอยู่ตลอดไป เช่น พม่าเคยเสียอธิปไตยให้แก่อังกฤษ ในระยะนั้นความ
เป็นรัฐของพม่าหมดไป แต่ความเป็นชาติของพม่าหาได้หมดไปด้วยไม่ (วิรัช ถิรพันธ์เมธี, ม.ป.พ. : 18-19) 

 

ทฤษฎีก าเนิดของรัฐของฝ่ายตะวันตก  
เมื่อเข้าใจความหมายของค าว่า “รัฐแล้ว” สิ่งที่จะต้องพิจารณาต่อไป ก็คือ รัฐเกิดขึ้นได้อย่างไร ตามต ารา

รัฐศาสตร์สมัยใหม่ได้กล่าวถึงทฤษฎีว่าด้วยก าเนิดรัฐ (The Origin of State) ตามแนวคิดของชาวตะวันตกไว้
หลากหลาย แต่ในที่นี้จะได้น ามากล่าวสัก 4 ทฤษฎี (อานนท์ อาภาภิรม, 2545 : 29) คือ 1) ทฤษฎีเทวสิทธิ์ 2) ทฤษฎี
แสนยานุภาพ 3) ทฤษฎีธรรมชาติ และ 4) ทฤษฎีสัญญาประชาคม ก่อนที่จะกล่าวถึงแนวคิดเกี่ยวกับการก าเนิดรัฐของ
พระพุทธศาสนาในล าดับต่อไป 

1) ทฤษฎีเทวสิทธิ์ (The Divine Theory) 
ในทางรัฐศาสตร์ถือว่า ทฤษฎีเทวสิทธิ์เก่าแก่มากที่สุดในส่วนที่เกี่ยวกับทฤษฎีก าเนิดของรัฐ ทฤษฎีนี้เช่ือว่า

พระเจ้าเป็นผู้ให้ก าเนิดและสรา้งรัฐ กล่าวคือ ในจักรวรรดิโบราณตะวันออก มีความเชื่อว่าผู้ปกครอง สืบเชื้อสายมาจาก
พระเป็นเจ้า และพวกฮีบรูก็เช่ือว่า พระเจ้าเป็นผู้สร้างระเบียบการปกครอง ขณะเดียวกันกลุ่มพวกคริสเตียนยุคก่อน
ต่างเชื่อว่าพระผู้เป็นเจ้าสร้างรัฐขึ้นมาปกครองมนุษย์เพื่อลงโทษบาปที่มนุษย์ได้กระท าไว้ ครั้นถึงสมัยกลางทฤษฎีเทว
สิทธ์ิยังเป็นท่ียอมรับกันอยู่แม้ว่าจะเกิดมีการแย่งชิงอ านาจสูงสุดระหว่างพระสันตะปาปากับจักรวรรดิโรมันอันศักดิ์สิทธ์ิ 
อันแสดงให้เห็นถึงความไม่ลงรอยกันในแง่ที่ว่า ผู้ปกครองได้รับมอบอ านาจโดยตรงจากพระเจ้าหรือจะต้องผ่านทางพระ
สันตะปาปา 

2) ทฤษฎีแสนยานุภาพ (The Force Theory) 
ทฤษฎีนี้เช่ือว่าการปกครองมีจุดเริ่มต้นมาจากการเข้ายึดครองและการบังคับ นักปราชญ์สมัยก่อนมักถกเถียง

กันว่ารากฐานของรัฐคือ ความอยุติธรรมและความชั่วร้าย ฉะนั้น ผู้ที่แข็งแรงกว่าจึงสามารถข่มเหงผู้ที่อ่อนแอกว่า และ
ได้สร้างกฎเกณฑ์เสมือนหนึ่งว่าชอบด้วยกฎหมายเพื่อจ ากัดสิทธิของบุคคลอื่น แม้แต่กลุ่มพวกคริสเตียนสมัยก่อนนั้น 
อาทิ นักเขียนของศาสนาจักรในสมัยกลาง ถือว่า อาณาจักรโรมันได้ก่อตั้งขึ้นมาด้วยแสนยานุภาพซึ่งทางศาสนาเห็นว่า
เป็นสิ่งที่ไม่ถูกต้องและไม่เห็นชอบด้วย 

3) ทฤษฎีธรรมชาติ (The Natural Theory) 
ชาวกรีกสมัยโบราณมีความเช่ือว่า มนุษย์ไม่อาจแยกตัวออกจากรัฐได้ ทั้งนี้เพราะพิจารณาเห็นว่ารัฐเป็น

สิ่งจ าเป็นในการด ารงอยู่ได้ของมนุษย์และขณะเดียวกันก็สามารถประสบความส าเร็จ มีชีวิตที่ดีได้ อริสโตเติลได้อธิบาย
ว่า มนุษย์โดยธรรมชาตินั้นเป็นสัตว์ทางการเมือง ผู้ซึ่งสามารถสร้างความส าเร็จให้แก่ตนเอง โดยการมีชีวิตอยู่ในรัฐ
เท่านั้น มนุษย์ที่มิได้อาศัยอยู่ในรัฐนั้นจะไม่ใช่มนุษย์ แต่จะเป็นเทวดา หรือสัตว์ป่า อย่างใดอย่างหนึ่ง ฉะนั้นกิจกรรม
ทางการเมืองของมนุษย์จึงเป็นเรื่องของธรรมชาติ และมนุษย์กับการเมืองเป็นสิ่งที่แยกจากกันไม่ออก 

4)ทฤษฎีสัญญาประชาคม (The Social Contract Theory) 
เนื่องจากทฤษฎีสัญญาประชาคมเป็นเจ้าของอ านาจของอธิปไตย ได้รับความนิยมสูง ท าให้ทฤษฎีเทวสิทธิ์

หมดความส าคัญลงไป ทฤษฎีสัญญาประชาคมเป็นเจ้าของอธิปไตยมีแนวคิดว่า มนุษย์เป็นผู้ริเริ่มก่อตั้งรัฐ โดยวิธีการที่
ปัจเจกชนยินยอมพร้อมใจกันท าสัญญาประชาคม (Social Contract)  

มีนักทฤษฎีที่มีช่ือเสียงและมีอิทธิพลเกี่ยวกับทฤษฎีสัญญาประชาคมอยู่ 3 คน คือ ธอมัส ฮอบส์ จอห์น ล็อค 
และฌอง ฌาคค์ รุสโซ  



 
118   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

(1) ธอมัส ฮอบส์ (Thomas Hobbes) เป็นชาวอังกฤษ ระหว่าง พ.ศ. 2131-2222 นักปรัชญาเมธีท่านนี้ ให้
ความเห็นว่ามนุษย์มีสิทธิเท่าเทียมกันตามธรรมชาติ แต่สภาพธรรมชาติเป็นสิ่ งเลวร้าย เต็มไปด้วยความวุ่นวาย ผู้ที่
แข็งแรงย่อมกดขี่คนท่ีอ่อนแอกว่า ทุกคนมุ่งแต่บ าบัดความต้องการของตน โดยไม่ค านึงถึงความทุกข์ยากของบุคคลอื่น 
ชีวิตจึงเต็มไปด้วยความว้าเหว่ (Solitary) สกปรก (Nasty) และโหดร้าย (Brutish) ชีวิตมนุษย์นี้สั้นนัก (Short) ดังนั้น
ถ้าจะให้มีความปลอดภัยและสงบสุข มนุษย์จึงยินยอมเสียสละสิทธิของตนตามธรรมชาติให้แก่ผู้ที่เข็มแข็งกว่าและยก
ย่องให้เป็นหัวหน้า เพ่ือให้ได้รับความมั่นคงปลอดภัย เป็นการตอบแทน เป็นเหตุให้เกิดมีผู้ปกครองหรือรัฐขึ้น 

(2) จอห์น ล็อค (John Locke) เป็นชาวอังกฤษเหมือนกัน ระหว่าง พ.ศ. 2175-2247 ให้ความเห็นว่า ใน
สภาพธรรมชาติดั้งเดิมนั้น มนุษย์มีความสุขพอสมควร เพราะมนุษย์เป็นสัตว์ที่มีเหตุผลและมีศีลธรรม สามารถเข้าใจกฎ
ธรรมชาติ และใช้กฎนั้นเป็นแนวทางในการด าเนินชีวิต พึงพอใจท่ีจะอยู่ในสภาพธรรมชาติ เมื่อเวลาผ่านไป มนุษย์ก็ไม่มี
ความแน่ใจในความสุขที่ตนได้รับ ด้วยเหตุผลที่มนุษย์จะต้องหาหลักประกันอย่างใดอย่างหนึ่งเพื่อแก้ไขข้อขัดแย้ง ใน
ที่สุดก็หาหลักประกันอย่างหนึ่งเพื่อแก้ไขข้อขัดแย้ง ในที่สุดก็หาทางออกได้ คือ จัดตั้งผู้รับผิดชอบขึ้น ด้วยการท าสญัญา 
มอบอ านาจและหน้าที่ที่พวกตนมีอยู่ตามธรรมชาตินั้นให้แก่ผู้ที่ตนจัดตั้งขึ้น และผู้ที่ได้รับมอบอ านาจนั้นจะต้องปฏิบัติ
หน้าท่ีรับผิดชอบต่อประชาชนท่ีตั้งตนมาจึงเกิดมีผู้ปกครองหรือรัฐขึ้น 

(3) ฌอง ฌาคส์ รุสโซ (Jean-Jacques Rousseau) เป็นปรัชญาเมธีชาวฝรั่งเศส ที่เกิดในสวิตเซอร์แลนด์ 
ระหว่าง พ.ศ. 2255-2321 ให้ความเห็นว่า สภาพธรรมชาติดั้งเดิมนั้นไม่น่าอยู่ มนุษย์จึงตกลงร่วมกันที่จะจัดตั้งชุมชน
ทางสังคมขึ้น เพื่อท าหน้าที่รับผิดชอบรักษาผลประโยชน์ของส่วนรวม ซึ่งรุสโซใช้ค าว่า General Will คือ ผลประโยชน์
ของทุกคน ตามความเห็นของรุสโซเห็นว่า ปัจเจกชนทุกคนต่างยอมยกสิทธิของตนที่อยู่ตามธรรมชาติให้แก่อธิปัตย์ 
(Sovereign) จึงเท่ากับว่ายอมเสียสิทธิบางประการเพื่อรักษาผลประโยชน์ส่วนใหญ่เอาไว้ 
 

ทฤษฎีการก าเนิดของรัฐในอัคคัญญสูตร 
 ทฤษฎีสัญญาประชาคมของปรัชญาเมธีตะวันตก 3 คน คือ ธอมัส ฮอบส์, จอห์น ล็อค และฌอง ฌาคส์ รุสโซ 
มีลักษณะใกล้เคียงกับทฤษฎีสัญญาประชาคมของพระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก เพียงแต่ปรัชญาเมธีท้ัง 3 คนดังกล่าว 
เกิดหลังพระพุทธเจ้า 2,000 กว่าปี หรือจะพูดว่าพระพุทธเจ้าตรัสถึงทฤษฎีสัญญาประชาคมมาก่อนปรัชญาเมธี
ตะวันตกนานถึง 2,000 กว่าปีก็ได้ โดยตรัสไว้ในอัคคัญญสูตร ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 61-75) 

1) อัคคัญญสูตรมีที่มา คือ พวกพราหมณ์ในสมัยนั้นมีความคิดว่าพวกเขามีความสูงส่งกว่าพวกคนในวรรณะ
อื่น แต่พระพุทธเจ้าได้ทรงช้ีให้เห็นว่าในทางประวัติศาสตร์แล้วพวกคนในวรรณะพราหมณ์ไม่สามารถอ้างว่าพวกเขามี
ความสูงส่งกว่าคนในวรรณะอื่นได้ เพื่อเป็นการแสดงถึงข้อเท็จจริงในเรื่องนี้ พระพุทธองค์จึงทรงเล่าถึงความเป็นมาและ
เป็นไปของโลกและจักรวาลให้แก่ภารทวาชะ และวาเสฏฐะ ซึ่งเป็นพราหมณ์เข้ามาบวชเป็นสามเณรในศาสนาของพระ
สมณโคดมและถูกคนในวรรณะพราหมณอ์ื่นๆประณามว่า ไม่รักศักดิ์ศรีของความเป็นผู้มวีรรณะสงูส่งที่เกิดจากปากของ
พระพรหมเข้ามาบวชอยู่ในวรรณะต่ าที่เกิดจากเท้าของพระพรหมอย่างพระสมณโคดม พระพุทธเจ้าทรงตรัสกับ
สามเณรทั้งสองรูปถึงความเป็นมาของโลกและจักรวาลตลอดจนถึงก าเนิดของสังคมและชนช้ันวรรณะว่าดังนี้  

2) เมื่อโลกเก่าพินาศด้วยความเร่าร้อนจากดวงอาทิตย์ ซึ่งแผดเผาเป็นจุณวิจุณไปแล้ว ก็เกิดฝนตกใหญ่ท่วม
นองเต็มไปหมดทั้งจักรวาล ต่อมาน้ าก็งวดลง พัฒนาขึ้นมาเป็นโลกอย่างท่ีเห็นอยู่ในปัจจุบัน ต่อมาบรรดามนุษย์ที่ไปเกิด
ในช้ันอาภัสสรพรหม ซึ่งมีปีติเป็นอาหาร มีรัศมีแผ่ซ่านออกจากกายตนเอง สัญจรไปได้ในอากาศ และอยู่ในวิมานอัน
งาม ได้พากันจุติลงมาเกิดในโลกซึ่งขณะนั้นอยู่ในความมืด ดวงจันทร์และดวงอาทิตย์ยังไม่ปรากฏ แต่อาศัยที่มนุษย์
เหล่านั้นมีรัศมีแผ่ซ่านจากกาย จึงพอมองเห็นได้ ต่อมาได้เกิดง้วนดินขึ้น มนุษย์เหล่านั้นจึงกินง้วนดินนั้นเป็นอาหาร ท า
ให้รัศมีกายของมนุษย์เหล่านั้นหายไป แล้วเกิดมีดวงอาทิตย์ดวงจันทร์ขึ้นมาแทนและเกิดดวงดาวต่างๆเต็มท้องฟ้า 
กลางคืนกลางวันจึงเกิดมีขึ้นตามกัน 

3) เมื่อมนุษย์เหล่านั้นกินง้วนดินเป็นอาหาร ร่างกาย (ซึ่ งเคยเป็นทิพย์) ก็เปลี่ยนเป็นหยาบขึ้นทุกที ทั้ง
ผิวพรรณก็ปรากฏแตกต่างกันไป บางพวกก็มีผิวพรรณงาม บางพวกก็มีผิวพรรณไม่งาม ท าให้เกิดการดูหมิ่นเหยียด
หยามกันข้ึน ท าให้ง้วนดินหายไป เกิดสิ่งใหม่ขึ้นมาเรียกว่า กระบิดิน(มีลักษณะคล้ายเห็ด) ข้ึนมาแทน มนุษย์เหล่านั้นได้
กินกระบิดินเป็นอาหาร ร่างกายก็แข็งกล้ามากข้ึนอีก ผิวพรรณก็แตกต่างกันในด้านความงามและความไม่งาม และเกิด
การเหยียดหยามผิวกันข้ึนอีก 



 
119   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

4) ต่อมากระบิดินก็หายไป เกิดเครือดินขึ้นมาแทน มนุษย์เหล่านั้นกินเครือดินเป็นอาหาร ร่างกายก็แข็งกล้า
ขึ้น ผิวพรรณก็แตกต่างกันไป และเกิดการเหยียดผิวกันขึ้นอีก ท าให้เครือดินหายไป และเกิดข้าวสาลีขึ้นมาแทน มนุษย์
เหล่านั้นกินเครือดินเป็นอาหาร ร่างกายก็แข็งกล้าขึ้น ผิวพรรณก็แตกต่างกันไป และเกิดการเหยียดหยามผิวกันข้ึนอีก 

5) ท าให้เครือดินหายไป และเกิดข้าวสาลีขึ้นมาแทน เป็นข้าวไม่มีร า ไม่มีแกลบ ขาวสะอาด กลิ่นหอม มีเมล็ด
เป็นข้าวสาร และที่ส าคัญก็คือ เก็บกินเท่าไรก็ไม่หมด เพราะเกิดขึ้นแทนกันอย่างต่อเนื่องอยู่ตลอดเวลาเมื่อมนุษย์
เหล่านั้นได้กินข้าวสาลีเป็นอาหาร ร่างกายก็แข็งกล้าขึ้น ผิวพรรณก็แตกต่างกัน และที่พิเศษออกไปก็คือ มีเพศหญิงเพศ
ชายปรากฏขึ้นในหมู่มนุษย์เหล่านั้นและเริ่มสมสู่กัน 

6) การสมสู่กันในสมัยนั้น ถือว่าเป็นความช่ัวช้าเพราะเป็นสิ่งแปลกที่ไม่เคยมีมาก่อน ผู้ใดสมสู่กันก็จะถูก
ประณามอย่างรุนแรง ท้ังยังถูกขับไล่ออกไป จะเข้าบ้านหรือนิคมไม่ได้ และโดยที่การสมสู่กันนี้เป็นสัญชาติญาณจึงท า
กันอยู่เสมอ แต่ด้วยความละอายหรือหวาดกลัวจึงเป็นสาเหตุหนึ่งให้พากันสร้างบ้านเรือนเป็นที่ก าบัง และเริ่มมีการเก็บ
ข้าวสาลีมาสะสมไว้เพื่อบริโภคไปไดห้ลายๆวันแทนการไปเก็บเช้ากินเช้า เก็บเย็นกินเย็น อย่างที่เคยท ามา จึงกล่าวได้ว่า 
สภาพครอบครัวได้เกิดขึ้นแล้ว 

7) เมื่อมีการสะสมเช่นนั้น สภาพข้าวสาลีก็เปลี่ยนไป ต้นท่ีเกี่ยวแล้วก็ไม่มีต้นใหม่งอกขึ้นมาแทน ปรากฏว่าทุ่ง
ข้าวสาลีขาดเป็นตอนๆมีข้าวสาลีออกเป็นกลุ่มๆ มนุษย์เหล่านั้นจึงตกลงแบ่งข้าวสาลีกัน โดยแบ่งปันเขตแดนกันให้
แน่นอน เมื่อมาถึงช้ันนี้ ก็ปรากฏว่าบางคนเป็นคนโลภ สงวนส่วนของตนไว้แล้วไปขโมยเอาส่วนของคนอื่นมาบริโภค 
เขาจึงจับขโมยนั้นลงโทษด้วยประการต่างๆ 

8) การต าหนิติเตียน การประหัตประหาร และการทะเลาะวิวาทจึงเกิดขึ้น ท าให้สังคมวุ่นวาย จึงเกิดความ
จ าเป็นที่จะต้องมีหัวหน้าเป็นผู้ปกครอง และเกิดรัฐข้ึนมา 

9) ลักษณะของการเกิดของผู้ปกครองและของรัฐตามที่พรรณนาในอัคคัญญสูตรว่าดังน้ี 
“ครั้งนั้นแล พวกสัตว์ที่เป็นผู้ใหญ่จึงประชุมกัน ครั้นแล้วต่างก็ปรับทุกข์กันว่า พ่อเอ๋ยการถือเอาสิ่งของที่

เจ้าของไม่ได้ให้จักปรากฏ การติเตียนจักปรากฏ การพูดเท็จจักปรากฏ การถือท่อนไม้จักปรากฏ 
“ในเพราะบาปธรรมเหล่าใด บาปธรรมเหล่านั้นเกิดปรากฏแล้วในสัตว์ทั้งหลาย อย่ากระนั้นเลย พวกเราจัก

สมติสัตว์ผู้หนึ่ง ให้เป็นผู้ว่ากล่าวผู้ที่ควรว่ากล่าวโดยชอบ ให้เป็นผู้ติเตียนบุคคลที่ความติเตียนโดยชอบ ให้เป็นผู้ขับไล่ผู้
ที่ควรขับไล่โดยชอบ ส่วนพวกเราจักแบ่งส่วนข้าวสาลีให้แก่ผู้นั้น..... 

“ครั้นแล้วสัตว์เหล่านั้นพากันไปหาสัตว์ที่สวยงามกว่า น่าดูน่าชมกว่า น่าเลื่อมใสกว่า และน่าเกรงขาม
มากกว่าสัตว์ทุกคนแล้ว 

“ จึงแจ้งเรื่องนี้ว่า ข้าแต่ท่านผู้เจริญ มาเถิดพ่อ ขอพ่อจงว่ากล่าวผู้ที่ควรว่ากล่าวได้โดยชอบ จงติเตียนผู้ที่ควร
ติเตียนได้โดยชอบ จงขับไล่ผู้ที่ควรขับไล่ได้โดยชอบ ส่วนพวกข้าพเจ้าจักแบ่งส่วนข้าวสาลีให้แก่พ่อ.... 

“สัตว์นั้นผู้นั้นแลรับค าของสัตว์เหล่านั้นแล้ว จึงว่ากล่าวผู้ที่ควรว่ากล่าวได้โดยชอบ ติเตียนผู้ที่ควรติเตียนได้
โดยชอบ ขับไล่ผู้ที่ควรขับไล่ได้โดยชอบ ส่วนสัตว์เหล่านั้นก็แบ่งข้าวสาลีให้แก่สัตว์ท่ีเป็นหัวหน้า”  

สรุปความตามที่พรรณนาอยู่ในอัคคัญญสูตรได้ว่า เมื่อถึงช่วงหนึ่งของวิวัฒนาการทางสังคม ประชาชนไม่
สามารถทนอยู่ในสภาวะตามธรรมชาติได้ เนื่องจากมีการประกอบอาชญากรรม คือ มีการลักขโมยข้าวสาลีกัน มีการท า
ร้ายร่างกายกันในหมู่ประชาชน พวกเขาต้องการออกจากสภาวะตามธรรมชาติ จึงได้มาประชุมท าความตกลงว่าให้มีรัฐ
และมีผู้ปกครองขึ้นมาเพื่อให้มาท าหน้าท่ีส าคัญ 3 อย่าง คือ  

1) ว่ากล่าวผู้ที่ควรว่ากล่าวได้โดยชอบ  
2) ติเตียนผู้ที่ควรติเตียนได้โดยชอบ  
3) ขับไล่ผู้ที่ควรขับไล่ได้โดยชอบ  
ส าหรับคุณสมบัติของผู้ที่จะได้รับการสถาปนาให้เป็นผู้น าของพวกเขานั้น ก็ถูกก าหนดไว้ 4 อย่าง คือ (สิรภพ 

เหล่าตระกูล, ม.ป.ป. 106-107)  คือ 
1) ต้องเป็นผู้มีรูปร่างสง่างามยิ่งกว่าใคร (อภิรูปตโร)  
2) ต้องเป็นผู้ที่น่าดูมองดูดียิ่งกว่าใคร (ทสฺสนียตโร)  
3) ต้องเป็นผู้ที่น่าเลื่อมใสยิ่งกว่าใคร (ปาสาทิกตโร)  
4) ต้องเป็นผู้มีความสามารถยิ่งกว่าใคร (มเหสกฺขตโร)  



 
120   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

ส่วนประชาชนท่ีจะกลายเป็นผู้ถูกปกครองน้ันได้ยอมรับว่าจะรับผิดชอบในการจ่ายสิ่งตอบแทนอย่างท่ีในสมัย
นี้เรียกว่าภาษีให้แก่รัฐหรือผู้น าแต่ทว่าในสมัยนั้นยังเปน็สังคมเกษตรกรรมจงึเป็นการจ่ายส่วน “แบ่งข้าวสาลีให้แก่ผู้เป็น
หัวหน้า” โดยมีข้ออธิบายไว้ในอรรถกถาของพระสูตรนี้ว่าให้ประชาชนจ่ายส่วนแบ่งของข้าวสาลีคนละ 1 ทะนาน 
 

รัฐมีก าเนิดมาจากสัญญาประชาคม 
จากสาระส าคัญที่กล่าวมาในอัคคัญญสูตร จึงพอสรุปได้ดังนี้ 
(1) มนุษย์ในธรรมชาติดั้งเดิมนั้นอยู่กันอย่างมีความสุข ไม่เดือดร้อนด้วยปัจจัยใดๆในการครองชีพ กล่าวคือ มี

อาหารทิพย์ นึกอยากกินอะไรก็อิ่มขึ้นมาเอง มีรัศมีสว่างไสวในตัว สามารถเหาะเหินเดินอากาศได้ และมีวิมานอยู่ 
บรรยากาศบริสุทธิ์ ไม่มีดวงอาทิตย์ ไม่มีดวงจันทร์ ไม่มีแม้กระทั่งเพศชายเพศหญิง เพียงแต่เรียกรวมๆกันว่า “สัตว์” 
เท่านั้น 

(2) ครั้นเวลาล่วงเลยไปนานแสนนาน ก็เกิดมีง้วนดินลอยอยู่บนน้ าทั่วไป ซึ่งมีลักษณะเหมือนนมสดที่เคี่ยวให้
งวด มีสีและกลิ่นคล้ายเนยใส มีรสอร่อยดุจรวงผึ้ง สัตว์เหล่านั้นเห็นเข้าก็อยากกิน พอกินเข้าไปแล้ว อาหารทิพย์ก็ไม่มี
อีกต่อไป รัศมีในตัวก็พลอยหมดไปด้วย ดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์และดวงดาวต่างๆก็เกิดขึ้น กายของสัตว์ก็เปลี่ยนจาก
ละเอียดมาเป็นกายหยาบ มีผิวพรรณแตกต่างกัน บ้างก็สวย บ้างก็ข้ีเหล่ การดูถูกเหยียดหยามกันก็บังเกิดขึ้น เมื่อมีการ
เหยียดหยามกัน จิตใจก็พลอยหยาบไปด้วย ง้วนดินก็อันตรธานไป เกิดมีสะเก็ดดินขึ้นมาแทน มีลักษณะเหมือนเห็ด 
สัตว์เหล่านั้นก็ใช้กินเป็นอาหารสืบต่อมาเป็นเวลานานแสนนาน สะเก็ดดินก็หายไป แล้วก็เกิดมีเครือดินซึ่งมีลักษณะ
คล้ายผักบุ้งขึ้นมาแทน สัตว์ก็ใช้เครือดินเป็นอาหาร ร่างกายก็ยิ่งหยาบมากขึ้น การดูถูกเหยียดหยามก็รุนแรงยิ่งขึ้น น่ัน
หมายความว่า ความสุขซึ่งเคยมีมาในอดีตได้ลดลงตามล าดับ มีความทุกข์ความเดือดร้อนมาแทนที่ ก็เพราะความอยาก
หรือกิเลสของสัตว์ 

(3) ครั้นเครือดินหมดไป ก็มีข้าวสาลีเกิดขึ้นโดยไม่ต้องไถ ไม่ต้องหว่านเกิดขึ้นมาเองและมีอยู่อย่างสมบูรณ์ 
สัตว์เหล่านั้นก็ใช้ข้าวสาลีเป็นอาหารสืบต่อกันมา กินเท่าไรก็ไม่หมด เมื่อต้องการก็ไปเก็บมาพอกินแต่ละครั้ง ไม่มีการ
เก็บไว้หรือกักตุน เมื่อบริโภคข้าวสาลี กายของสัตว์ก็ยิ่งหยาบกระด้างมากขึ้น มีเพศชายเพศหญิงปรากฏ ความใคร่
ความก าหนัดก็เกิดติดตามมา และเริ่มมีเมถุนธรรม (เพศสัมพันธ์) พวกที่ไม่เคยมีเมถุนธรรม ก็ดูถูกเหยียดหยามพวกที่มี
เมถุนธรรมว่า กระท าในสิ่งท่ีไม่เหมาะไม่ควร ต้องต าหนิและขับไล่ออกจากหมู่คณะ 

(4) พอนานเข้า ความเห็นแก่ตัวของมนุษย์ก็มีมากขึ้นเป็นเงาตามตัว เคยไปเก็บข้าวสาลีมาประกอบอาหาร
เป็นคราวๆไป ก็คิดเก็บอาหารเอามาคราวละมากๆ มากกักตุนเอาไว้ ความขัดแย้งแก่งแย่งข้าวสาลีจึงเกิดขึ้น มีการเอา
รัดเอาเปรียบกัน เกิดมีโจรผู้ร้ายติดตามมา เมื่อถูกจับได้ เพื่อนมนุษย์อื่นๆก็พากันรุมท าโทษ สังคมเริ่มสับสนวุ่นวาย 

(5) เมื่อความสุขที่เคยมีในอดีตได้หมดไป มีแต่ความทุกข์เข้ามาแทนที่ เพื่อหาทางก าจัดความทุกข์ความ
เดือดร้อนนั้น พวกมนุษย์จึงมาตกลงกันว่า “พวกเราควรสมมติผู้หนึ่งให้เป็นผู้ว่ากล่าวผู้ที่ควรว่ากล่าว ให้ติเตียนผู้ที่ควร
ติเตียนโดยชอบธรรม ส่วนพวกเราจะแบ่งข้าวสาลีให้แก่ผู้นั้น ผลของการตกลงกันท าให้ผู้ที่ได้รับการคัดเลือกให้เป็นผู้ว่า
กล่าว ไม่ต้องกังวลเรื่องท ามาหากิน เพราะเหล่าชนที่เลือกตนนั้นจะเป็นผู้หามาให้เอง ผู้ที่ได้รับเลือกจะท าหน้าที่เป็น
ผู้ปกครอง รักษาความสงบเรียบร้อย ลงโทษผู้กระท าความผิด ยกย่องให้เกียรติแก่ผู้ประพฤติดี ประพฤติชอบ อ านวย
ความยุติธรรมให้เกิดแก่บุคคลทั่วไป 

(6) ตอนท้ายของอัคคัญญสูตร พระพุทธเจ้าทรงเน้นว่า “เมื่อเป็นเช่นนี้ ค าว่า ‘มหาชนสมมติ’ ก็บังเกิดขึ้น
เป็นอันดับแรก เพราะเหตุผู้ที่เป็นหัวหน้าเป็นใหญ่ยิ่งในแผ่นดิน ค าว่า ‘กษัตริย์ กษัตริย์’ จึงบังเกิดขึ้นเป็นอันดับสอง 
และเพราะผู้เป็นหัวหน้า ท าให้ผู้อื่นสุขใจ จึงเรียกว่า ‘ราชา ราชา’ เป็นอันดับสาม” 

 

บทสรุป 
จากสาระส าคัญในอัคคัญญสูตรดังกล่าวข้างต้น พอสรุปได้ว่า พระพุทธศาสนาเช่ือว่า “รัฐ”เกิดจากความ

สมัครใจของมนุษย์ โดยที่เริ่มแรกสังคมยังอยู่ในวงแคบ มนุษย์อยู่กันอย่างมีความสุข พอสังคมขยายวงกว้างออกไป 
ความสับสนวุ่นวายเกิดขึ้น ท่ีเคยอยู่กันอย่างมีความสุข ก็หาความสุขไม่ได้อีกต่อไป จ าเป็นที่จะต้องร่วมมือยินยอมยก
สิทธิที่ตนมีอยู่ให้แก่ “มหาชนสมมติ” เป็นผู้ใช้อ านาจนั้น กษัตริย์ก็ดี ราชาก็ดี ล้วนแต่เกิดจากการยอมรับของประชาชน
เพื่อประโยชน์สุขของประชาชนทั้งสิ้น ทฤษฎีก าเนิดรัฐของพระพุทธศาสนาจึงสอดคล้องกับทฤษฎีสัญญาประชาคมของ



 
121   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

นักปรัชญาตะวันตกทั้ง 3 คน คือ ธอมัส ฮอบส์, จอห์น ล็อค และ ฌอง ฌาคส์รุสโซ เพียงแต่ว่าทฤษฎีสัญญาประชาคม
ของพระพุทธศาสนามีความเก่าแก่มากกว่าทฤษฎีของชาวตะวันตกกว่า 2,000 ปีเท่านั้นเอง 
  

เอกสารอ้างอิง 
กรุณา มธลุาภรังสรรค์. (2560). ความรู้เบื้องต้นทางรัฐศาสตร์ (Introduction to political science).  
 สมุทรสาคร : ยุย้ COPY. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 11. 
 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิรัช ถิรพันธ์ุเมธี. (ม.ป.พ.). พุทธปรัชญาการปกครอง. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์ ดวงแก้ว. 
สริภพ เหล่าตระกลู. (ม.ป.ป.). พุทธศาสตร์การเมือง. กรุงเทพฯ : สหธรรมมิก จ ากัด. 
อานนท์ อาภาภิรม. (2545). รัฐศาสตร์เบ้ืองต้น. พิมพ์ครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


