
 
122   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

การประยุกต์ใช้หลักกรรมในมหากัมมวภิังคสูตรเพื่อการด าเนินชีวิตของชาวพุทธ        
ในสังคมไทย 

APPLICATION OF THE PRINCIPLES OF KARMA IN THE MAHAKAMMA 
VIBHAGGA SUTTA FOR THE LIFE OF BUDDHISTS IN THAI SOCIETY 

 พระไชยะณฏัฐ์ อธิปญฺโญ (ปิดโพธิ์)* และ พระมหาสุพร รกขฺิตธมฺโม (ปวงกลาง)  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

PhraChaiyanat Athipanyo (PidPho)* and PhramahaSuporn Rakkhitadhammo (Pungklang) 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University and Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

*Corresponding Author E-mail : ya999699155@gmail.com  
(วันที่รับบทความ : เมษายน 15, 2568 ; วันแก้ไขบทความ : พฤษภาคม 7, 2568 ; วันตอบรับบทความ : พฤษภาคม 9, 2568) 

    

บทคัดย่อ 
 

 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการประยุกต์ใช้หลักกรรมในมหากัมมวิภังคสูตรเพื่อการด าเนิน
ชีวิตของชาวพุทธในสังคมไทย ผลการศึกษาพบว่า มหากัมมวิภังคสูตรเป็นพระสูตรที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงเรื่องกรรม
ของบุคคล 4 จ าพวก ใช้ตอบค าถามที่มีความล้ าลึกละเอียดซับซ้อนต้องอาศัยปัญญาพิจารณาปัจจัยองค์ประกอบ ท้ังที่
เป็นเหตุไกล และเหตุใกล้ อันเป็นผลทั้งในปัจจุบันและอนาคต กฎแห่งกรรมในพุทธศาสนาสามารถแยกพิจารณาได้ 2 
ประเด็น คือ 1) กฎแห่งกรรมในฐานะกฎธรรมชาติ เป็นกฎแห่งเหตุและผล มีความแน่นอนในการให้ผลของกรรม โดย
ทั้งหมดด าเนินไปตามกฎของอิทัปปัจจยตา และ 2) กฎแห่งกรรมในฐานะเป็นกฎทางศีลธรรม กฎแห่งศีลธรรมนั้น
ครอบคลุมเฉพาะสิ่งมีชีวิตที่สามารถมีเจตจ านงเสรีได้เท่านั้น เพราะสามารถก าหนดพฤติกรรมเป็น ดีหรือช่ัวตาม
มาตรฐานศีลธรรมที่ใช้ในสังคมมนุษย์ วิธีที่จะท าให้ถึงความดับกรรมคือการปฏิบัติตามมรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นทางสาย
กลาง อันเป็นทางปฏิบัติอันน าไปสู่การบรรลุธรรม และการดับทุกข์ การประยุกต์ใช้หลักกรรมในมหากัมมวิภังคสูตรเพื่อ
การด าเนินชีวิตของชาวพุทธในสังคมไทย ท าให้มองเห็นคุณค่าของการรับผิดชอบต่อการกระท า และความสามารถใน
การเปลี่ยนแปลงความคิดพฤติกรรมของตนเอง 3 ด้าน  คือ  1) ด้านการมีศรัทธาและเชื่อมั่นในเรื่องกรรม 2) ด้านการมี
ความกระตือรือร้นในการท ากรรมดี และ 3) ด้านการไม่ประมาทในการด าเนินชีวิต  
ค าส าคัญ : การประยุกต,์ มหากัมมวิภังคสูตร, กรรม, ผลของกรรม, กฎแห่งกรรม   
 

Abstract 
This academic article aims to study the application of the principles of karma in the 

Mahakammavibhanga Sutta for the life of Buddhists in Thai society. The results of the study found 
that: The Mahakammavibhanga Sutta is a Sutta that the Buddha spoke about the karma of 4 types 
of people. It is used to answer questions that are profound and complicated. It requires wisdom to 
consider both distant and immediate factors, which are the results in the present and the future. 
The law of karma in Buddhism can be considered as 2 issues: 1) The law of karma as a natural law. 
The law of karma is a law of cause and effect. There is certainty in the results of karma. All of them 
follow the law of Dependent Origination. And 2) The law of karma as a moral law. The law of 
morality only covers living beings who have free will. Because they can determine their behavior as 
good or bad according to the moral standards used in human society. The way to reach the end of 
karma is to practice the Noble Eightfold Path, which is the middle way, which is the practice that 
leads to the attainment of Dhamma and the end of suffering. The application of the principles of 
karma in the Mahakammavibhanga Sutta to the lives of Buddhists in Thai society makes us see the 
value of taking responsibility for our actions and the ability to change one's own thoughts and 
behaviors in 3 areas: 1) having faith and belief in karma, 2) being enthusiastic about doing good 
deeds, and 3) not being careless in life. 

https://search.tci-thailand.org/author.html?b3BlbkF1dGhvciZpZD02NTE0MTMmYXJ0aWNsZV9pZD03NzAzMTM
mailto:ya999699155@gmail.com


 
123   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

Keywords : Application, Mahākammavibhaṅga-Sutta, Karma, The Result of Kamma, The Law of 
                 Karma 
 

บทน า 
“กรรม” เกิดจากเจตนาเป็นพื้นฐาน พฤติกรรมที่แสดงออกมาจึงน าไปสู่การก าหนดค่านิยมและวิถีชีวิตของ

คนในสังคม ท าให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันได้อย่างปกติสุข ซึ่งมีหลักความเชื่อที่ว่า บุคคลท ากรรมดีย่อมได้รับผลที่ดี หรือ
ท ากรรมชั่ว ย่อมได้รับผลที่ช่ัวตอบแทนเช่นเดียวกัน ดังเช่นพระพุทธพจน์ท่ี “บุคคลหว่านพืชเช่นใดย่อมได้รับผลเช่นนั้น 
ผู้ท ากรรมดี ย่อมได้รับผลดี ผู้ท ากรรมชั่ว ย่อมได้รับผลช่ัว” (องฺ.ติก. (ไทย) 27/144/103) พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต)  
ได้กล่าวถึงกรรมของชาวพุทธ โดยชาวพุทธตั้งอยู่ในหลักที่ถูกต้องแล้ว ก็จะเชื่อในเรื่องกรรมหวังผลจากกรรม คือหวังผล
จากการกระท าด้วยความเพียรพยายามของตน โดยใช้สติปัญญาพิจารณาตามเหตุตามผล ซึ่งจะท าให้เราสามารถพัฒนา
ตนเองได้ไม่มัวมาตื่นข่าวมงคล ท าให้ต้องเสียเวลาซึ่งหาประโยชน์อันใดมิได้ เสียเวลาพัฒนาตนเองไปกับการหวังพึ่ง
ปัจจัยจากภายนอก ความเชื่อเรื่องกรรมจึงเป็นเรื่องที่ส าคัญมากส าหรับชาวพุทธ หากเราจะเชื่ออะไร ควรเช่ือตามหลัก
เหตุผล โดยไม่นั่งคอย นอนคอยโชคชะตา หวังผลจากการดลบันดาลเท่านั้น แบบนี้เป็นอันว่าขัดต่อความเช่ือในเรื่อง
กรรม ซึ่งหมายถึงการกระท าเมื่อไม่ได้ผลดังท่ีการรอคอยก็คือการสูญเปล่า (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2544 : 7) 
           เนื้อหาในมหากัมมวิภังคสูตร ได้กล่าวถึง ภพภูมิที่บุคคลต้องไปรับผลของกรรมที่ได้ท าไว้ คืออาจจะไปเกิดในที่
ทุคติอบายภูมิหรือไปเกิดในที่สุคติโลกสวรรค์ ซึ่งผลของกรรมมีอานุภาพน าพาสัตว์ทั้งหลายให้มีชีวิตความเป็นไปที่
แตกต่างกัน ทั้งสุขและทุกข์ตามภพภูมิ โดยจ าแนกตามการรับผลของกรรมทั้งฝ่ายอกุศลกรรมและกุศลกรรม ซึ่งใน
มหากัมมวิภังคสูตรแสดงให้เห็นเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรมที่มีความสลับซับซ้อนและละเอียดลึกซึ้ง คนที่มอง
เรื่องกรรมและผลของกรรมในสายสั้นจึงไม่อาจเข้าใจเรื่องกรรมอย่างแจ่มแจ้งโดยตลอดได้ มีเพียงพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
พระองค์เดียวเท่านั้นที่ทรงรู้กรรมได้ถูกต้องตลอดสาย สามารถช้ีได้ว่าผลอย่างนี้ๆ มาจากกรรมอย่างใดได้อย่างแท้จริง 
           ในการศึกษาค้นคว้า ผู้ศึกษาได้น ามหากัมมวิภังคสูตร ซึ่งเป็นพระสูตรที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงเรื่องกรรมของ
บุคคล 4 จ าพวก เพื่อตอบค าถามเรื่องกรรมที่มีความล้ าลกึ โดยได้ทรงตรัสว่า คนบางคนท่ีท าความชั่ว คือ ท าอกุศลแล้ว
ไปอบายก็มี ไปสวรรค์ก็มี และคนบางคนท าความดี คือ ท ากุศลแล้วไปสวรรค์ก็มี ไปอบายก็มี ที่เป็นดังนี้เพราะกรรม
เป็นเรื่องที่ละเอียดซับซ้อนต้องอาศัยปัญญาพิจารณาปัจจัยองค์ประกอบทั้งที่เป็นเหตุไกลและเหตุใกล้ อันเป็นผลทั้งใน
ปัจจุบันและอนาคต เมื่อตายแล้วไปดีบ้าง ไปช่ัวบ้างนั้นด้วยอาศัยเหตุใกล้ คือ มรณาสันนกรรม ซึ่งมีบทบาทส าคัญก่อน
ตาย จุดมุ่งหมายที่ตรัสสอนก็เพื่อไขข้อข้องใจเกี่ยวกับปัญหาเกี่ยวกับเรื่องกรรมดังกล่าว เพื่อการปฏิบัติที่ถูกต้อง และ
น ามาเพื่อการประยุกต์ใช้ตามหลักกรรมในมหากัมมวิภังคสูตร จะส่งผลถึงผู้ปฏิบัติ เข้าใจได้อย่างรอบคอบ มี
สติสัมปชัญญะในการด าเนินชีวิตของชาวพุทธในสังคมไทย สืบต่อไป 

 

กรรมในพระพุทธศาสนา 
ค าว่า “กรรม” แปลว่า การกระท ามีความหมายกลาง ๆ ใช้ได้ทั้งในทางดีและทางไม่ดี ถ้าเป็นกรรมดีเรียกว่า 

กุศลกรรม กรรมไม่ดีเรียกว่า อกุศลกรรม แต่ในความรู้สึกของคนไทยทั่วไปแล้ว ค าว่า กรรม มักจะหมายถึง การกระท า
ไม่ดีและผลของการกระท าไม่ดี พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสความหมายของกรรมไว้ในนิพเพธิกสูตร ว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
เพราะอาศัยเหตุนี้ว่า เรากล่าวว่าเจตนาเป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้วจึงกระท าด้วยกาย วาจา และใจ” (องฺ.ฉกฺก. (ไทย) 
22/63/577) จากพุทธพจน์นี้แสดงให้เห็นว่า การกระท าที่ประกอบด้วยเจตนาหรือความตั้งใจจงใจ เท่านั้นจึงจัดว่าเป็น
กรรมในพระพุทธศาสนาซึ่งมีจุดเน้นอยู่ที่เจตนาเป็นส าคัญ และโดยนัยนี้จะเห็นอีกว่าค าว่า เจตนา ค านี้หมายถึง 
ความคิดของจิตจึงเรียกว่ามโนกรรม ดังนั้นจึงกล่าวได้ว่า ใจหรือ ความคิดความรู้สึกของจิตเป็นเรื่องส าคัญที่ก่อให้เกิด
กรรม 
           สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก ทรงอธิบายค าว่า “กรรม” โดยทรงให้
ความหมายตามที่พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสไว้ว่า “เจตนาห  ภิกฺขเว กมฺม  วทามิ” ซึ่งแปลว่า เรากล่าวเจตนาว่าเป็น
กรรม เจตนา (ความจงใจ) เป็นกรรม เพราะคนจงใจ คือ มีใจมุ่งแล้วจึงท าทางกายบ้าง ทางวาจาบ้าง ทางใจบ้าง ฉะนั้น 
กรรม คือกิจที่บุคคลจงใจท าหรือท าด้วยเจตนา ถ้าท าด้วยไม่มีเจตนาเรียกว่า ไม่เป็นกรรม (สมเด็จพระญาณสังวร 
สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2551 : 3) และพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) 
อธิบายว่า ค าว่า “กรรม” แปลว่า การกระท า หมายถึง การกระท าที่ประกอบด้วยเจตนา คือ ท าด้วยความจงใจหรือจง



 
124   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

ใจท า ดีก็ตาม ช่ัวก็ตาม ตัวอย่างเช่น ขุดหลุมพรางดักคนหรือสัตว์ให้ตกลงไปตาย เป็นกรรม แต่ขุดบ่อน้ า ไว้กิน ไว้ใช้ 
แล้วสัตว์ตกลงไปตายเอง ไม่เป็นกรรม ว่าโดยสาระ กรรมก็คือเจตนา หรือเจตนานั้นเป็นกรรม การกระท าที่ดี เรียกว่า 
กรรมดี การกระท าช่ัว เรียกว่า กรรมช่ัว (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551 : 4) และวัชระ งามจิตรเจริญ 
อธิบายว่า ค าว่า “กรรม” มาจากค าว่า “กรฺม” ในภาษาสันสกฤต ซึ่งตรงกับค าว่า “กมฺม” ในภาษาบาลี ตามรูปศัพท์
แปลว่า “การกระท า” ซึ่งเหมือนกับค าว่า “กริยา” แต่ความหมายที่แท้จริงของค าว่า “กรรม” ในทัศนะของพุทธ
ศาสนาเถรวาทนั้นหมายถึง เจตนา ดังนั้น  การกระท าที่จัดว่าเป็นกรรมหมายเอาเฉพาะการกระท าที่มีเจตนา          
การกระท าที่มีเจตนาคือการกระท า ด้วยความจงใจหรือตั้งใจ มิได้หมายถึงการกระท าที่ท าโดยไม่มีเจตนา (วัชระ     
งามจิตรเจริญ, 2556 : 268) 
 สรุปได้ว่า กรรมที่เกิดขึ้นจากการกระท าของตนเองจากความโลภ ความโกรธและความหลง โดยตัวเจตนาเป็น
ตัวหลักในการกระท า การกระท ามีทั้งการกระท าที่ดี และการกระท าช่ัว ถ้าการกระท านั้นเกิดจากความโลภะ โทสะ 
และโมหะ ถือว่าเป็นกรรมไม่ดี เรียกว่า อกุศลกรรม ส่วนการกระท าที่เกิดโดยปราศจากความโลภะ โทสะ และโมหะ ถือ
ว่าเป็นกรรมดี เรียกว่า กุศลกรรม 
 

ประเภทของกรรม 
 ในคัมภีร์อรรถกถา อังคัตตรนิกาย ติกนิบาต แบ่งประเภทของกรรมออกเป็น 3 หมวดใหญ่ รวม 12 ประเภท 
ตามลักษณะการให้ผลกรรมที่แตกต่างกัน (องฺ.ติก.อ. (ไทย) 34/473/121) ดังนี ้
 กรรมหมวดที่ 1 กิจจะจตุกกะ คือ กรรมที่ให้ผลตามหน้าที ่มีอยู่ด้วยกัน 4 ประเภท คือ 
           1. ชนกกรรม (กรรมน าเกิด) คือ กรรมที่ท าหน้าที่น าพาให้เกิดในภพภูมิต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นสัตว์เดรัจฉาน 
มนุษย ์เทวดา หรืออื่นๆ การเกิดของสรรพสัตว์ล้วนเป็นไปตามอ านาจของชนกกรรม ไม่มีสิ่งใดเกิดขึ้นเองโดยปราศจาก
เหตุปัจจัย ชนกกรรม จึงเปรียบเสมือนผู้ตกแต่งให้เกิด หากปราศจากชนกกรรม สัตว์ทั้งหลายย่อมไม่อาจเกิดได้  
           2. อุปัตถัมภกกรรม (กรรมสนับสนุน) คือ กรรมที่ท าหน้าที่สนับสนุนหรือค้ าจุนกรรมอื่น เมื่อสัตว์เกิดมาด้วย
อ านาจของชนกกรรมแล้ว อุปัตถัมภกกรรมจะเข้ามามีบทบาทในการส่งเสริมให้ได้รับสุขหรือทุกข์ตามสมควรแก่กรรม 
หากชนกกรรมน ามาสู่ภพภูมิที่ดี อุปัตถัมภกกรรมก็จะสนับสนุนให้ดียิ่งขึ้นไปอีก ในทางตรงกันข้าม หากชนกกรรมน ามา
สู่ภพภูมิที่ไม่ดี อุปัตถัมภกกรรม ก็อาจซ้ าเติมให้ทุกข์ยากยิ่งข้ึน 
           3. อุปปีฬกกรรม (กรรมเบียดเบียน) คือ กรรมที่ท าหน้าที่เบียดเบียนหรือบีบคั้นผลของกรรมอื่น ท าให้สุข
หรือทุกข์ที่เกิดขึ้นไม่ยั่งยืน อุปปีฬกกรรมฝ่ายอกุศลจะเบียดเบียนกุศลกรรมที่ให้ผลเป็นสุข ท าให้เจ้าของกรรมได้รับ
ความสุขน้อยลง ส่วนอุปปีฬกกรรมฝ่ายกุศลก็จะเบียดเบียนอกุศลกรรมที่ให้ผลเป็นทุกข์ ท าให้เจ้าของกรรมได้รับความ
ทุกข์น้อยลง 
           4. อุปฆาตกกรรม (กรรมตัดรอน) คือ กรรมที่ท าหน้าที่ตัดรอนกรรมอื่นอย่างเด็ดขาด อุปฆาตกกรรมจะเข้า
แทรกแซงและหยุดผลของกรรมอื่นอย่างรวดเร็วและฉับพลัน อุปฆาตกกรรมฝ่ายอกุศลจะตัดรอนกุศลกรรมที่ก าลัง
ให้ผลเป็นสุข ท าให้เจ้าของกรรมได้รับความทุกข์ในทันที ส่วนอุปฆาตกกรรมฝ่ายกุศลก็จะตัดรอนอกุศลกรรมที่ก าลัง
ให้ผลเป็นทุกข ์ท าให้เจ้าของกรรมได้รับความสุขในทันทีเช่นกัน 
 กรรมหมวดที่ 2 ปากะทานปริยายะจตุกกะ คือ กรรมให้ผลตามล าดับก าลัง แบ่งออกเป็น 4 ประเภท คือ  

1. ครุกรรม (กรรมหนัก) คือ กรรมที่มีก าลังมากที่สุดและให้ผลก่อนกรรมอื่น หากเป็นอกุศลครุกรรมจะ
น าไปสู่อบายภูมิทันทีหลังความตาย หากเป็นกุศลครุกรรม จะน าไปสู่สุคติภูมิทันที โดยไม่มีกรรมอื่นมาขัดขวางได้ 
           2. อาสันนกรรม (กรรมใกล้ตาย) คือ กรรมที่ท าหรือระลึกถึงในขณะใกล้ตาย หากไม่ได้ท าครุกรรม          
อาสันนกรรมจะเป็นกรรมที่ให้ผลต่อจากครุกรรม โดยอกุศลอาสันนกรรมจะน าไปสู่อบายภูมิ และกุศลอาสันนกรรมจะ
น าไปสู่สุคติภูมิ 
           3. อาจิณณกรรม (กรรมท าประจ า) คือ กรรมที่ท าเป็นประจ าหรือท าบ่อยๆ อาจเรียกว่า "พหุลกรรม" หาก
ไม่ได้ท าครุกรรมและอาสันนกรรมไม่ชัดเจน อาจิณณกรรมจะเป็นกรรมที่ให้ผล โดยอกุศลอาจิณณกรรมจะน าไปสู่
อบายภูมิ และกุศลอาจิณณกรรมจะน าไปสู่สุคติภูมิ 
           4. กตัตตากรรม (กรรมสักแต่ท า) คือ กรรมที่ท าด้วยเจตนาอ่อนๆ หรือเจตนาเบาบาง หากไม่ได้ท ากรรมใน 
3 ประเภทข้างต้น กตัตตากรรมซึ่งเป็นกรรมที่มีก าลังน้อยที่สุดก็จะให้ผลโดยอกุศลกตัตตากรรมจะน าไปสู่อบายภูมิ  
และกุศลกตัตตากรรมจะน าไปสู่สุคติภูมิ  



 
125   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

 กรรมหมวดที่ 3 ปากะกาลจตุกกะ คือ กรรมที่ว่าโดยเวลาให้ผล แบ่งออกเป็น 4 ประเภท คือ 
1. ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม (กรรมให้ผลในชาตินี้) คือ กรรมที่ให้ผลทันตาเห็นในปัจจุบันชาติ หากไม่ให้ผลใน

ชาตินี้ก็จะกลายเป็นอโหสิกรรม อกุศลทิฏฐธรรมเวทนียกรรมจะให้ผลเป็นทุกข์ และกุศลทิฏฐธรรมเวทนียกรรมจะให้ผล
เป็นสุขในปัจจุบันชาติ (ขุ.ป.อ. (ไทย) 69/524/420) 
           2. อุปปัชชเวทนียกรรม (กรรมให้ผลในชาติหน้า) คือ กรรมที่ให้ผลในชาติถัดไป เป็นกรรมที่ให้ผลช้าเป็นที่
สองรองจากทิฐธรรมเวทนียกรรม เมื่อสัตว์กระท าเข้าแล้วย่อมได้รับผลใน ชาติที่  2 คือ ในชาติหน้าซึ่งต่อจากชาตินี้
อย่างแน่นอนโดยมีการให้ผลดีผลช่ัวตามฝักฝ่ายของตนที่ได้กระท าไว้ 
           3. อปราปริยเวทนียกรรม (กรรมให้ผลในชาติที่ 3 เป็นต้นไป) คือกรรมที่ให้ผลตั้งแต่ชาติที่ 3 เป็นต้นไป 
อกุศลอปราปริยเวทนียกรรมจะให้ผลเป็นทุกข์ และกุศลอปราปริยเวทนียกรรมจะให้ผลเป็นสุขตั้งแต่ชาติที่ 3 เป็นต้นไป 
           4. อโหสิกรรม (กรรมที่เลิกให้ผล) คือ กรรมที่หมดโอกาสให้ผลแล้ว อาจเป็นเพราะกรรมนั้นให้ผลเสร็จสิ้น
แล้ว หรืออโหสิกรรม  
           สรุปได้ว่า คัมภีร์อรรถกถา อังคัตตรนิกาย ติกนิบาต แบ่งประเภทของกรรมออกเป็น 3 หมวดใหญ่ รวม 12 
ประเภท ตามลักษณะการให้ผลกรรมที่แตกต่างกัน ประกอบด้วย กรรมหมวดที่ 1 กิจจะจตุกกะ คือ กรรมที่ให้ผลตาม
หน้าท่ี มีอยู่ด้วยกัน 4 ประเภท คือ 1. ชนกกรรม (กรรมน าเกิด) 2. อุปัตถัมภกกรรม (กรรมสนับสนุน) 3. อุปปีฬกกรรม 
(กรรมเบียดเบียน) 4. อุปฆาตกกรรม (กรรมตัดรอน) กรรมหมวดที่ 2 ปากะทานปริยายะจตุกกะ คือ กรรมให้ผล
ตามล าดับก าลัง แบ่งออกเป็น 4 ประเภทคื อ 1. ครุกรรม (กรรมหนัก)  2. อาสันนกรรม (กรรมใกล้ตาย) 3. อาจิณณ
กรรม (กรรมท าประจ า) และ 4. กตัตตากรรม (กรรมสักแต่ท า) และกรรมหมวดที่ 3 ปากะกาลจตุกกะ คือ กรรมที่ว่า
โดยเวลาให้ผล แบ่งออกเป็น 4 ประเภท คือ 1. ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม (กรรมให้ผลในชาตินี้) 2. อุปปัชชเวทนียกรรม 
(กรรมให้ผลในชาติหน้า) 3. อปราปริยเวทนียกรรม (กรรมให้ผลในชาติที่ 3 เป็นต้นไป) และ 4. อโหสิกรรม (กรรมที่เลิก
ให้ผล) 
 

กฎแห่งกรรม 
กฎแห่งกรรมในทางพระพุทธศาสนา มีศัพท์ทางวิชาการที่เรียกว่า "กรรมนิยาม" ซึ่งแปลว่า "กฎแห่งกรรม" 

โดยตรง กรรมนิยามเป็นเพียงหน่ึงในกฎเกณฑ์แห่งเหตุและผล 5 ประการ หรือท่ีเรียกว่า "นิยาม 5" ได้แก่  
           1) กรรมนิยาม กฎแห่งกรรม ได้แก่กฎเกณฑ์แห่งเหตุและผลเกี่ยวกับการกระท าของมนุษย์ เช่นท่ีว่า ท าดีได้ดี 
ท าช่ัวได้ช่ัว 
           2) จิตตนิยาม กฎเกณฑ์เกี่ยวกับการท างานของจิต เช่น เมื่อจิตอย่างนี้เกิดขึ้นจะมีเจตสิกอะไรประกอบได้บ้าง 
ถ้าเจตสิกอันนี้เกิดขึ้น จะมีเจตสิกไหนเกิดร่วมได้ อันไหนร่วมไม่ได้ เมื่อจิตจะขึ้นสู่วิถีออกรับอารมณ์ มันจะด าเนินไป
อย่างไร ก่อนออกจากภวังค์ก็มีภวังคจลนะ (ภวังค์ไหว) แล้วจึงภวังคุปัจเฉท (ตัดภวังค์) จากนั้นมีอะไรต่อไปอีกจนถึง
ชวนจิต แล้วกลับตกภวังค์อย่างเดิมอีก อย่างน้ีเรียกว่า กฎแห่งการท างานของจิต คือจิตตนิยาม 
           3) พีชนิยาม กฎเกี่ยวกับพืชพันธุ์ เช่น ปลูกมะม่วงก็เกิดเป็นมะม่วง ปลูกมะนาวก็เกิดเป็นต้นมะนาว ปลูก
เมล็ดพืชอะไรก็ออกผล ออกต้นเป็นพืชชนิดนั้น อย่างนี้เรียกว่าพีชนิยาม 
           4) อุตุนิยาม กฎเกณฑ์เกี่ยวกับอุตุ อุตุคือเรื่องอุณหภูมิ สภาพแวดล้อมทางธรรมชาติ กฎเกณฑ์เกี่ยวกับดินฟ้า
อากาศ ธรรมชาติที่เกี่ยวกับอุณหภูมิและฤดูกาล เป็นปรากฏการณ์ที่เกี่ยวกับ ดิน น้ า ลม ฟ้าอากาศ อันเป็นสิ่งแวดล้อม
ส าหรับมนุษย์ นี้เรียกว่า อุตุนิยาม 
           5) ธรรมนิยาม กฎแห่งธรรม คือ ความเป็นเหตุเป็นผลกันของสิ่งทั้งหลาย หรือความเป็นไปตามธรรมดาแห่ง
เหตุปัจจัย เช่น คนเกิดมาแล้วก็ต้องแก่ ต้องเจ็บ ต้องตาย สิ่งทั้งหลายเกิดขึ้น ตั้งอยู่แล้วก็ดับไป เป็นต้น (วัดญาณเวศ 
กวัน, 2568) 

ในค าสอนทางพระพุทธศาสนานั้นได้มุ่งเน้นให้พุทธศาสนิกชนศึกษา และเช่ือในกฎแห่งกรรม โดยปฏิเสธใน
เรื่องของปาฏิหาริย์ หรือฤทธิ์ของเทวดา หรือพรหมเทพ โดยกฎแห่งกรรม ตามทัศนะของพระพุทธศาสนาแยกพิจารณา
ได้ 2 ประเด็น คือ  
           1) กฎแห่งกรรมในฐานะกฎธรรมชาติ พระพุทธศาสนาสอนว่าสรรพสิ่งทั้งปวง ทั้งมีชีวิตและไม่มีชีวิต ล้วน
เป็นไปตามธรรมชาติแห่งเหตุปัจจัย หรือ "กฎแห่งธรรมชาติ" (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559 : 223) ซึ่ง
หมายถึงความเป็นระเบียบและกฎเกณฑ์ที่แน่นอนในธรรมชาติ  ไม่มีสิ่งใดเกิดขึ้นโดยปราศจากที่มาและผลกระทบ    



 
126   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

ทุกอย่างเป็นเหตุเป็นผลกัน ตามหลักอิทัปปัจจยตาที่ว่า "สรรพสิ่งล้วนอิงอาศัยกันและกัน ในฐานะสิ่งหนึ่งเป็นสาเหตุ
และสิ่งหนึ่งเป็นผล" (สมภาร พรมทา, 2540 : 75) ดังนั้น สรรพสิ่งจึงมีปัจจัยมาจากกฎธรรมชาติมิใช่พระผู้เป็นเจ้า หรือ
ผู้ใดก าหนดไว้ พระพุทธศาสนาจึงเป็นศาสนาอเทวนิยมหรือศาสนาที่ไม่เช่ือเรื่องพระเจ้า กฎแห่งกรรมในฐานะกฎ
ธรรมชาติ คือกฎแห่งเหตุผลระหว่างกรรมและผลกรรม ซึ่งเป็นกฎที่แน่นอนตายตัว กรรมแต่ละประเภทถูกก าหนดโดย
ธรรมชาติแล้วว่ากรรมใดให้ผลเช่นไร เช่นเดียวกับการปลูกมะม่วงที่ย่อมได้ผลมะม่วง กฎแห่งกรรมจึงเป็นหนึ่งในนิยาม 
5 ที่เกี่ยวข้องกับการกระท าของมนุษย์ และเป็นไปตามกฎอิทัปปัจจยตา 
           2) กฎแห่งกรรมในฐานะกฎทางศีลธรรม มีความหมายเช่นเดียวกับกฎธรรมชาติ คือเป็นกฎแห่งเหตุและผล 
แต่ครอบคลุมเฉพาะสิ่งมีชีวิตที่มีเจตจ านงเสรี สามารถก าหนดพฤติกรรมเป็นดีหรือช่ัวตามมาตรฐานศีลธรรม กรรม
นิยามคือกฎธรรมชาติที่ดูแลการกระท าที่มีคุณค่าทางศีลธรรมของมนุษย์  กฎแห่งกรรมจะบันทึกการกระท าและรอ
โอกาสให้ผลตอบสนอง ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “คนท ากรรมใดไว้ ย่อมเห็นกรรมนั้นในตน คนท ากรรมดี ย่อมได้รับ
ผลดี คนท ากรรมช่ัว ย่อมได้รับผลช่ัว คนหว่านพืชเช่นใด ย่อมได้รับผลเช่นนั้น” (ขุ.ชา.ปญฺจก. (ไทย) 27/353/201) 
มนุษย์ทุกคนอยู่ภายใต้กฎแห่งกรรมที่ก ากับดูแลพฤติกรรมทางศีลธรรม และให้ผลตอบแทนตามคุณภาพของกรรม 
กรรมดีย่อมให้ผลดี (สุข) กรรมช่ัวย่อมให้ผลช่ัว (ทุกข์) เช่นเดียวกับการปลูกพืช กฎแห่งกรรมในฐานะกฎศีลธรรมมี
กฎเกณฑ์ตายตัวเช่นเดียวกับกฎธรรมชาติอื่นๆ แต่เป็นการให้ผลทางด้านจิตใจเป็นหลัก การให้ผลภายนอกต้องอาศัย
องค์ประกอบอื่นๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในความสัมพันธ์กับกฎแห่งเหตุและผล หรือความเป็นไปตามเหตุปัจจัย ซึ่งเป็น
หลักการส าคัญที่ครอบคลุมทุกสิ่งในพระพุทธศาสนา การศึกษากรรมจึงต้องพิจารณาในบริบทของกฎเกณฑ์แห่งเหตุ
และผลนี้ กรรมกับกฎแห่งเหตุปัจจัย (อิทัปปัจจยตา) พระพุทธศาสนายึดถือหลักการใหญ่คือ ความเป็นไปตามเหตุ
ปัจจัย ซึ่งอธิบายว่าทุกสิ่งล้วนเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป โดยอาศัยเหตุปัจจัยที่เกี่ยวข้อง กรรมก็อยู่ภายใต้กฎนี้เช่นกัน 
หลักเหตุปัจจัยนี้ในพระพุทธศาสนาเรียกว่า "ปฏิจจสมุปบาท" และกรรมก็เป็นส่วนหนึ่งของปฏิจจสมุปบาท ปฏิจจสมุป
บาทจ าแนกเป็นองค ์12 ซึ่งสามารถสรุปได้เป็น 3 ส่วน หรือ "ไตรวัฏฏ์" ได้แก่  
          1. กิเลส ต้นเหตุของการกระท า ได้แก่ อวิชชา (ความไม่รู้), ตัณหา (ความอยาก), และอุปาทาน (ความยึดมั่น
ถือมั่น)  
          2. กรรม การกระท าท่ีเกิดจากกิเลส ได้แก่ สังขาร (การปรุงแต่ง) และภพ (ภาวะของชีวิต) 
          3. วิบาก ผลที่เกิดจากกรรม ได้แก่ วิญญาณ (ความรู้แจ้ง), นามรูป (ร่างกายและจิตใจ), สฬายตนะ (อายตนะ 
6) เป็นต้น ส่วนหนึ่งของวงจรปฏิจจสมุปบาท หรือไตรวัฏฏ์ ซึ่งแสดงถึงความสัมพันธ์ท่ีต่อเนื่องกันระหว่างกิเลส กรรม 
และวิบาก ความสัมพันธ์นี้อธิบายได้ดังนี้ กิเลสเป็นเหตุให้เกิดกรรม กรรมเป็นเหตุให้เกิดวิบาก วิบากเป็นปัจจัยให้เกิด
กิเลสต่อไป วนเวียนเป็นวงจร ตัวอย่างเช่น กิเลส (โลภะ) เมื่อเกิดความโลภขึ้นในใจ กรรม (ลักทรัพย์) น าไปสู่การ
กระท า เช่น การลักทรัพย์ ย่อมเกิดวิบาก หากได้ทรัพย์มาก็เกิดความสุข หากถูกจับได้ก็เกิดความทุกข์ วงจรต่อเนื่อง 
วิบากที่ได้รับนั้นเองอาจเป็นเหตุให้กิเลสเพิ่มพูนขึ้น เช่น ได้ทรัพย์มาก็ยิ่งโลภมากขึ้น หรือถูกจับได้ก็เกิดโทสะมากขึ้น 
น าไปสู่การท ากรรมใหม่ และรับวิบากต่อไป อีกตัวอย่างหนึ่งคือ เมื่อมีความโลภแล้วไปลักทรัพย์ แต่ถูกขัดขวาง ก็จะ
เกิดโทสะ (กิเลส) น าไปสู่การทะเลาะวิวาท ท าร้ายกัน (กรรม) และได้รับผลคือความเจ็บปวด ความเดือดร้อน หรือการ
ถูกลงโทษ (วิบาก) (วัดญาณเวศกวัน, 2568) 
 สรุปได้ว่า กฎแห่งกรรมในพระพุทธศาสนาสามารถพิจารณาได้  2 ประเด็น คือ กฎแห่งกรรมในฐานะกฎ
ธรรมชาติ ซึ่งเป็นไปตามกฎแห่งเหตุและผลที่แน่นอน และกฎแห่งกรรมในฐานะกฎทางศีลธรรม ที่ก ากับดูแลพฤติกรรม
ที่มีคุณค่าทางศีลธรรมของมนุษย์ ทั้งสองประเด็นด าเนินไปวงจรตามหลักอิทัปปัจจยตา หรือไตรวัฏฏ์ ซึ่งประกอบด้วย 
กิเลส กรรม และวิบาก การศึกษาเรื่องกรรมอย่างละเอียดจึงต้องพิจารณาความสัมพันธ์นี้  เพื่อให้เข้าใจถึงที่มาและผล
ของกรรมอย่างถ่องแท้ การมองกรรมตามแนวของกฎเกณฑ์แห่งเหตุและผล หรือความเป็นไปตามเหตุตามปัจจัย       
(อิทัปปัจจยตา) ท าให้เข้าใจความเป็นไปของชีวิตและโลกตามความเป็นจริง 
 

การให้ผลของกรรมในมหากัมมวิภังคสูตร  
 เกี่ยวกับการให้ผลของกรรม พระพุทธเจ้าได้ตรัสกับพระอานนท์ ถึงการแบ่งบุคคลไว้ 4 ประเภท ตามกรรม
และผลของกรรมที่ส่งไปเกิดในภพภูมิต่างๆ ไว้ในมหากัมมวิภังคสูตร (ม.อุ. (ไทย) 14/289-303/351-367) สรุป
สาระส าคัญได้ ดังนี ้ 



 
127   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

           บุคคลประเภทท่ี 1 บุคคลบางคนในโลกนี้ เป็นผู้มักฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติผิดในกาม พูดเท็จ พูดส่อเสียด 
พูดค าหยาบ พูดเพ้อเจ้อ เป็นผู้เพ่งเล็งอยากได้สิ่งของของเขา เป็นผู้มีจิตพยาบาท เป็นมิจฉาทิฎฐิในโลกนี้ หลังจากตาย
แล้วเขาจึงไปเกิดในอบาย ทุคต ิวินิบาต นรก  
           บุคคลประเภทท่ี 2 บุคคลบางคนในโลกนี้ เป็นผู้มักฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติผิดในกาม พูดเท็จ พูดส่อเสียด 
พูดค าหยาบ พูดเพ้อเจ้อ เป็นผู้เพ่งเล็งอยากได้สิ่งของของเขา เป็นผู้มีจิตพยาบาท เป็นมิจฉาทิฎฐิในโลกนี้ หลังจากตาย
แล้วเขาจึงไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์  
           บุคคลประเภทที่ 3 บุคคลบางคนในโลกนี้ เป็นผู้เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ เว้นขาดจากการลักทรัพย์ เว้นขาด
จากการประพฤติผิดในกาม เว้นขาดจากการพูดเท็จ เว้นขาดจากการพูดส่อเสียด เว้นขาดจากการพูดค าหยาบ เว้นขาด
จากการพูดเพ้อเจ้อ เป็นผู้ไม่เพ่งเล็งอยากได้สิ่งของของเขา เป็นผู้มีจิตไม่พยาบาท เป็นสัมมาทิฎฐิในโลกนี้ หลังจากตาย
แล้วเขาจึงไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์  
 บุคคลประเภทที่ 4 บุคคลบางคนในโลกนี้ เป็นผู้เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ เว้นขาดจากการลักทรัพย์ เว้นขาด
จากการประพฤติผิดในกาม เว้นขาดจากการพูดเท็จ เว้นขาดจากการพูดส่อเสียด เว้นขาดจากการพูดค าหยาบ เว้นขาด
จากการพูดเพ้อเจ้อ เป็นผู้ไม่เพ็งเล็งอยากได้สิ่งของของเขา เป็นผู้มีจิตไม่พยาบาท เป็นสัมมาทิฎฐิในโลกนี้ หลังจากตาย
แล้วเขาจึงไปเกิดในอบาย ทุคต ิวินิบาต นรก  
 การให้ผลของกรรมในมหากัมมวิภังคสูตร จ าแนกบุคคลออกเป็น 4 ประเภท ดังนี้ 
           บุคคลประเภทที่ 1. ท าชั่ว ได้ชั่ว หมายถึง บุคคลที่กระท าอกุศลกรรมและมีมิจฉาทิฏฐิ ย่อมได้รับผลแห่ง
กรรมชั่วในอบายภูมิ บุคคลเหล่านี้ย่อมได้รับผลกรรมทั้งในชาตินี้ ชาติหน้า หรือชาติต่อๆ ไป 
           บุคคลประเภทที่ 2. ท าชั่ว ได้รับผลดี (ในปัจจุบัน/อนาคต) หมายถึง บุคคลที่เคยกระท าอกุศลกรรม แต่ด้วย
กุศลกรรมในอดีตหรือสัมมาทิฏฐิในขณะใกล้ตาย อาจส่งผลให้ไปเกิดในสุคติ 
 บุคคลประเภทที่ 3. ท าดี ได้ดี หมายถึง บุคคลที่กระท ากุศลกรรมและมีสัมมาทิฏฐิ ย่อมได้รับผลแห่งกรรมดี
ในสุคติ ในชาตินี้ ชาติหน้า หรือชาติต่อๆ ไป 
           บุคคลประเภทท่ี 4. ท าดี (ในอดีต) ได้รับผลชั่ว (ในปัจจุบัน/อนาคต) หมายถึง บุคคลที่เคยกระท ากุศลกรรม 
แต่ด้วยอกุศลกรรมในอดีตหรือมิจฉาทิฏฐิในขณะใกล้ตาย อาจส่งผลให้ไปเกิดในอบายภูมิ 
 เมื่อศึกษาการให้ผลของกรรมในมหากัมมวิภังคสูตรพบว่า การให้ผลของกรรม ในประเภทที่ 1 และ 3 เป็นไป
ตามเหตุผลโดยตรง คือ ท าช่ัวได้รับผลช่ัว ท าดีได้รับผลดี แต่การให้ผลของกรรมในประเภทท่ี 2 และ 4 มีความซับซ้อน
มาก ซึ่งเกินกว่าที่คนทั่วไปจะเข้าใจได้ง่าย เนื่องจากมีปัจจัยส าคัญ 2 ประการ ได้แก่ 1) ผลของกรรมในอดีตชาติ กรรม
ที่กระท าไว้ในอดีตชาติมีผลต่อปัจจบุันและอนาคต กรรมในอดีตอาจส่งผลให้วิบากในปัจจุบันแตกต่างไป เช่น ผู้ที่ท าดีใน
ชาตินี้ แต่อาจได้รับผลร้ายเนื่องจากวิบากกรรมในอดีตที่ยังไม่หมด 2) มโนกรรมในขณะใกล้ตาย พระพุทธศาสนาให้
ความส าคัญอย่างยิ่งกับมโนกรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่งในขณะใกล้ตาย จิตใจที่ผ่องใสหรือเศร้าหมองในขณะนั้นมีอิทธิพล
ต่อภพภูมิที่จะไปเกิด ดังท่ีพระพุทธองค์ตรัสไว้ในวัตถูปมสูตรว่า “เมื่อจิตเศร้าหมอง ทุคติก็เป็นอันหวังได้ เมื่อจิตไม่เศร้า
หมอง สุคติก็เป็นอันหวังได้ ฉันนั้นเหมือนกัน” (ม.มู. (ไทย) 12/70/62-63) การให้ผลของกรรมในมหากัมมวิภังคสูตร 
เป็นการพิจารณาผลกรรมในระดับภายนอกท่ีเกี่ยวข้องกับภพภูมิที่จะไปเกิด ซึ่งอาจดูเหมอืนขัดแย้งกับความเข้าใจทั่วไป
ที่ว่า “ท าดีได้ดี ท าช่ัวได้ชั่ว” แต่แท้จริงแล้ว กรรมที่กระท าไว้ท้ังดีและชั่วจะไม่สูญหายไปไหน แต่จะรอเวลาและโอกาส
ที่จะส่งผล การไปเกิดในภพภูมิต่าง ๆ จึงขึ้นอยู่กับกรรมในอดีต กรรมในปัจจุบัน และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง มโนกรรม
ในขณะใกล้ตาย 
          สรุปว่า การให้ผลของกรรมในมหากัมมวิภังคสูตร แบ่งบุคคลไว้ 4 ประเภทตามกรรมที่ท าไว้ การให้ผลของ
กรรมของบุคคลประเภทที่ 1 เรียกว่า ท าช่ัวได้ช่ัว บุคคลประเภทที่ 2 เรียกว่า ท าช่ัวได้ดี บุคคลประเภทที่ 3 เรียกว่า 
ท าดีได้ดี บุคคลประเภทที่ 4 เรียกว่า ท าดีได้ช่ัว การให้ผลของกรรม เป็นการให้ผลของกรรมซึ่งสัมพันธ์กับการไปเกิด
ใหม่ในภพภูมิต่อๆ ไป 
 

การประยุกต์ใช้หลักกรรมในมหากัมมวิภังคสูตรเพื่อการด าเนินชีวิตของชาวพุทธในสังคมไทย 
หลักกรรมในมหากัมมวิภังคสูตรแสดงให้เห็นถึงความสลับซับซ้อนของกรรมและวิบาก (ผลของกรรม) แสดง

ให้เห็นถึงผลการที่ท ากรรมต่างๆ ส่งผลในภพชาติถัดไป โดยพิจารณาจากการกระท าในอดีต ความคิดในปัจจุบัน และ
สภาวะจิตในช่วงใกล้ตาย การให้ผลของกรรมจึงขึ้นอยู่กับปัจจัยหลายประการ และที่ส าคัญคือ มโนกรรม (ความคิด) 



 
128   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

ในขณะใกล้ตาย ซึ่งเป็นตัวก าหนดภพภูมิในอนาคต และมีความสัมพันธ์กับกฎแห่งกรรม หรือกรรมนิยาม เป็นกฎข้อ
หนึ่งของธรรมชาติที่เกี่ยวข้องกับพฤติกรรมของมนุษย์ กล่าวคือ กระบวนการก่อกรรม และการให้ผลของกรรมอย่าง
เป็นเหตุเป็นผล ซึ่งกระบวนการก่อกรรมนั้นต้องประกอบด้วยเจตนา กฎแห่งกรรมเป็นสิ่งส าคัญที่สุดเพราะเป็นเรื่องของ
มนุษย ์โดยมนุษย์เป็นผู้เสกสรรปรุงแต่งกรรม และกรรมก็เป็นเครื่องปรุงแต่งวิถีชีวิต โชคชะตาของมนุษย์ เรื่องนรกและ
สวรรค์ และภพภูมิต่างๆ จะเห็นได้ว่า เมื่อได้ท ากรรมใดไวใ้นชาตินี้หรือปัจจุบันนี ้กรรมนั้นต้องมีผลทั้งกรรมดีและกรรม
ช่ัว และส่งผลไปในชาติหน้า ซึ่งถ้าหากกรรมนั้นเป็นอกุศลกรรมก็จะไปเกิดในอบายภูมิ หรือทุคติภูมิ    

ดังนั้น หลักกรรมจึงเป็นพ้ืนฐานของศีลธรรม และจริยธรรม กรรมท าให้บุคคลต้องมีความตระหนักรู้ถึงผลของ
การกระท าในทุกมิติของชีวิต เพื่อส่งเสริมการพัฒนาจริยธรรม การตระหนักรู้ว่าการกระท ากรรมดีจะน าไปสู่ผลดี และ
การกระท ากรรมช่ัวจะน าไปสู่ผลช่ัว เป็นแรงผลักดันให้บุคคลหลีกเลี่ยงการกระท าช่ัว และเลือกกระท ากรรมที่ดีงาม ซึ่ง
ส่งผลให้การด าเนินชีวิตและสังคมโดยรวมมีความสงบสุขเจริญรุ่งเรือง และส่งผลต่อการเกิดใหม่ในชาติถัดไป กรรมไม่
เพียงแต่ส่งผลในปัจจุบันเท่านั้น แต่ยังส่งผลไปยังชาติถัดไปด้วย ความเช่ือน้ีท าให้ชาวพุทธที่มีความศรัทธายั่งยืนต่อการ
กระท าของตนเอง โดยไม่มองแค่ผลของกรรมในระยะสั้น แต่ยังค านึงถึงผลชองกรรมในระยะยาวด้วย การสร้างกรรมดี
จะน าไปสู่การเกิดในภูมิที่ดี มีสุขภาพแข็งแรง มีความส าเร็จในชีวิต พบกับสภาวะที่เอื้ออ านวยต่อการปฏิบัติธรรมที่เป็น
เครื่องมือในการพัฒนาจิตใจ และช่วยขจัดกิเลสสร้างบารมีที่เป็นปัจจัยน าไปสู่การบรรลุนิพพาน การตระหนักในผลของ
กรรมท าให้บุคคลมีแรงจูงใจในการปฏิบัติธรรม รักษาศีล ท าสมาธิ และเจริญปัญญา เพื่อให้เกิดการหลุดพ้นจากความ
ทุกข ์และเป็นเครื่องมือส าคัญในการสร้างความสุข และความสงบสุขทั้งในปัจจุบันและอนาคต  

เมื่อศึกษาและเข้าใจหลักการให้ผลของกรรมอย่างถูกต้องแล้ว วิธีทีจ่ะท าให้ถึงความดับกรรมได้นั้นก็คือ มรรค
มีองค์ 8 ซึ่งเป็นทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) คือ ทางปฏิบัติอันน าไปสู่การบรรลุธรรม และการดับทุกข์ หรือข้อ
ปฏิบัติเพื่อพัฒนาจิตของบุคคลให้หลุดพ้นจากกิเลส ได้ดังนี้  
           1. สัมมาทิฏฐิ คือ ความเข้าใจความทุกข์ สาเหตุของความทุกข์ ความดับทุกข์ และข้อปฏิบัติให้ถึงความดับ
ทุกข ์ 
           2. สัมมาสังกัปปะ คือ ความคิดในการละเว้นในกาม ความคิดในการไม่พยาบาทและ  ความคิดในการไม่
เบียดเบียน  
           3. สัมมาวาจา คือ เจตนาเป็นเหตุเว้นจากการพูดเท็จ เจตนาเป็นเหตุเว้นจากการพูดเสียดสี เจตนาเป็นเหตุ
เว้นจากการพูดค าหยาบ เจตนาเป็นเหตุเว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ  
           4. สัมมากัมมันตะ คือ เจตนาเป็นเหตุเว้นจากการผิดศีล 5 ข้อที่ 1) เว้นจากการฆ่าสัตว์ 2) เว้นจากการลัก
ทรัพย์ 3) เว้นจากการประพฤติผิดในกาม  
           5. สัมมาอาชีวะ คือ เลี้ยงชีพด้วยอาชีพท่ีสุจริต  
           6. สัมมาวายามะ คือ เพียรพยายามในการท าความดี ละเว้นจาการท าความช่ัว  
           7. สัมมาสติ คือ มีสติ สัมปชัญญะ พิจารณาเห็นกายในกาย พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา พิจารณาเห็นจิตใน
จิต และพิจารณาเห็นธรรมในธรรม เพื่อก าจัดอภิชฌาและโทมนัส  
           8. สัมมาสมาธิ คือ ตั้งจิตมั่นชอบ สมาธิท่ีเจริญตามแนวของฌาน 4 

จากผลการศึกษา การประยุกต์ใช้หลักกรรมในมหากัมมวิภังคสูตรเพื่อการด าเนินชีวิตของชาวพุทธใน
สังคมไทย สามารถน าองค์ความรู้และหลักธรรมที่ส าคัญ มาประยุกต์ใช้เป็นแนวทางในการด าเนินชีวิตประจ าวันได้  คือ 

1) มีศรัทธาและเชื่อมั่นในเร่ืองกรรม ธรรมชาติของคนเราในการกระท า มีทั้งกรรมดีและกรรมชั่ว จึงจ าเป็น
ที่จะต้องศึกษาเรื่องกฎแห่งกรรม หากได้ศึกษาเรื่องกฎแห่งกรรมได้อย่างถ่องแท้แล้ว  จะเห็นได้ว่ากฎแห่งกรรมนั้นจะ
สอนให้รู้ในทุกๆ เรื่องที่เกิดมา ไม่ใช่เกิดมาโดยบังเอิญ แต่เกิดขึ้นมาด้วยเหตุ และปัจจัยที่เกื้อกูลกัน ท ากรรมดี ผลที่ได้ก็
เป็นสิ่งที่ดี ท าให้มีความสุข ท ากรรมช่ัว ผลที่ได้ก็เป็นสิ่งที่ไม่ดี ท าให้เกิดความทุกข์เดือดร้อน คนทุกคนจึงจ าเป็นที่
จะต้องมีความเชื่อ ความเช่ือในเรื่องกรรมไม่ใช่เพียงแค่ความเช่ืออย่างงมงาย แต่เป็นการยอมรับความจริงที่ว่าทุกการ
กระท าของเรามีผลตามมา การเข้าใจเช่นนี้จะช่วยให้เรามีความระมัดระวังในการกระท า และมุ่งมั่นที่จะท าความดีเพื่อ
ใช้เป็นแนวทางในการด าเนินชีวิตต่อไป 

2) มีความกระตือรือร้นในการท ากรรมด ีการที่เราได้เกิดมาในชาตินี้ถือว่าเป็นลาภอันประเสรฐิแล้ว ยิ่งได้พบ
พระพุทธศาสนาด้วยถือว่าเป็นสิ่งที่ประเสริฐยิ่ง เนื่องจากกรรมดีในอดีตที่เคยกระท าไว้ส่งผลในปัจจุบัน แต่การให้ผล
ของกรรมดีนั้นมีวันหมดสิ้นไป จึงต้องสร้างกรรมดีเพิ่มขึ้นเรื่อยๆ เพื่อไม่ให้กรรมดี หรือบุญที่สะสมอยู่ในใจ มาตั้งแต่



 
129   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

อดีตต้องขาดหายไป หรือ ลดลง ส่วนผู้เกิดมาโชคร้ายก็อย่าท้อแท้ หรือสิ้นหวัง เพราะเมื่อรู้ว่าอะไรคือกรรมดี กรรมชั่ว 
ก็ควรไตร่ตรอง ควรปฏิบัติในทางกระท าดีอย่างต่อเนื่อง เพราะการท าวันนี้ให้ดีที่สุดก็คืออนาคตทีด่ ีการท ากรรมดีไม่ใช่
เพียงแค่การท าทานหรือการท าบุญในวัด แต่รวมถึงการกระท าที่ดีอื่นๆ เช่น การช่วยเหลือผู้อื่น การพูดจาสุภาพ การมี
เมตตา การให้อภัย การมีสติในการใช้ชีวิตประจ าวัน 

3) ไม่ประมาทในการด าเนินชีวิต ความประมาทในที่นี้หมายถึง การขาดสติ การปล่อยปละละเลยตนเอง 
การไม่ระมัดระวังในการกระท า การไม่พิจารณาถึงผลที่จะตามมา การมีสติจะช่วยให้เรายับยั้งช่ังใจจากอกุศลกรรม 
และส่งเสริมให้เราท ากุศลกรรม ซึ่งการด าเนินชีวิตในปัจจุบันมีความเสี่ยงสูงที่เราทุกคนจะกระท ากรรมช่ัวได้ แม้จะเป็น
เพียงเล็กน้อยก็ตาม ก็ถือว่าเป็นกรรมช่ัว ที่ได้กระท าแล้ว แต่เราก็สามารถท ากรรมดีได้ เช่นกัน ซึ่งพระพุทธศาสนาจะ
สอนให้เราท าทาน รักษาศีล และเจริญภาวนาเพื่อให้เกิดปัญญา และมีสติ เพราะปัญญาเปรียบประดุจแสงส่องสว่าง
ช้ีน าทางสัตว์โลกให้ด าเนินชีวิตไปในทิศทางที่ถูกต้อง 
           สรุปว่า การมีศรัทธาและเช่ือมั่นในเรื่องกรรม การมีความกระตือรือร้นในการท าแต่กรรมดี การไม่ประมาทใน
การด าเนินชีวิต คือ การกระท าที่ประกอบด้วยเจตนาหรือความตั่งใจ ซึ่งจัดเป็นกรรม สามารถกระท าได้ 3 ทาง คือ 1) 
กายกรรม คือ กรรมที่แสดงออกมาทางร่างกาย 2) วจีกรรม คือ กรรมที่แสดงออกมาทางค าพูด 3) มโนกรรม คือ กรรม
ที่เกิดขึ้นทางใจ หรือทางความคิด กรรมที่เกิดขึ้นในใจเพียงอย่างเดียว ยังไม่ได้แสดงออกมาทางกายกรรมและวจีกรรม 
แต่เป็นเหตุให้เกิดกายกรรม และวจีกรรมต่อไปได้ และสามารถเกิดร่วมกับกายกรรมและวจีกรรมได้ 
 

องค์ความรู้ที่ได้รับจากการศึกษา 
 

        
 

บทสรุป 
กรรมและการให้ผลของกรรม จะส่งผลต่อการด าเนินชีวิตไม่ว่าจะเป็นในปัจจบุันในอนาคต โลกนี้และโลกหน้า

ก็ตาม ผลของกรรมนั้นจะติดตามไปทุกภพ และทุกชาติตามเหตุตามปัจจัยเหมือนเงาตามตัว สาเหตุส าคัญที่ท าให้บุคคล
ท ากรรมคือ กิเลส ซึ่งเป็นรากเหง้าแห่งการท ากรรม เมื่อกิเลสดับไป กรรมก็จะไม่เกิดขึ้นอีก และผลของกรรมก็จะหมด
ไป จึงไม่มีผลของกรรมสว่นน้ันท่ีจะต้องรับ กฎแห่งกรรมซึ่งตกอยูภ่ายใต้กฎแหง่ไตรลักษณ์ เช่นเดียวกับธรรมอื่นท่ีมีการ
เกิดขึ้นด ารงอยู่ และดับไปตามเหตุและปัจจัย พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ในนิพเพธิกสูตร อธิบายได้ว่า ผัสสะ เป็นเหตุให้
เกิดกรรม เมื่อผัสสะดับกรรมจึงดับได้กล่าวถึงการเกิดกรรมช่ัว คือ โลภะ โทสะ โมหะ หรืออกุศลกรรม เหตุที่เกิดกรรม
ดีคือ อโลภะ อโทสะ อโมหะ หรือกุศลกรรม โดยกุศลกรรมเกิดจากการไม่ท าช่ัว เมื่อละอกุศลกรรมได้ กรรมเป็นสิ้นสุด
หรือดับลง 

การประยุกต์ใช้หลักกรรมในมหากัมมวิภังคสูตรเพื่อการด าเนินชีวิตของชาวพุทธในสังคมไทย ท าให้มองเห็น
คุณค่าของการรับผิดชอบต่อการกระท า และความสามารถในการเปลี่ยนแปลงความคิดและพฤติกรรมของตนเอง และ



 
130   วารสารนิสิตวัง ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568  

ยังเป็นการกระตุ้นให้พัฒนาตนเองโดยเข้าใจหลักเหตุผลความเช่ือกรรมและการให้ผลของกรรม เพื่อเป็นแรงผลักดันใน
การเปลี่ยนแปลงพัฒนาชีวิตในทางที่ดีขึ้น โดยสามารถน าไปใช้ในชีวิตประจ าวันได้จริง หากมีความตั้งใจจริงและมี
วิธีการที่ถูกต้องเหมาะสมในการพัฒนาตนเอง ดังนั้น การปฏิบัติตามมรรค์มีองค์ 8 จะช่วยให้เกิดปัญญา ช่วยท าให้จิตใจ
เราสงบเพื่อสร้างชีวิตที่ดีทั้งในปัจจุบันและอนาคตอย่างความสุข ความสงบ และการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขใน
สังคมไทย 
 

เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโฺต). (2544). ปฏิบัติธรรมให้ถูกทาง. พิมพ์ครั้งที่ 60. กรุงเทพฯ : มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 11.  

กรุงเทพฯ : บริษัท เอส อาร์ พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ ากดั. 
_______. (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งท่ี 34. กรุงเทพฯ : มูลนิธิธรรมทานกุศลจิต. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วัชระ งามจิตรเจรญิ. (2556). พุทธศาสนาเถรวาท. พิมพ์ครั้งท่ี 3. กรุงเทพฯ : ห้างหุ้นส่วนจ ากัด สามลดา. 
วัดญาณเวศกวัน. (2568). หลักธรรมส าหรับคนสมัยใหม่. [Online]. Available : https://www.watnyanaves. 

net/en/book-reading/466/4. [2568, มกราคม 15]. 
สมภาร พรมทา. (2540). พุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์. พิมพ์ครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณม์หาวทิยาลัย. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน). (2551). หลักกรรมใน 

พระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.watnyanaves.net/en/book-reading/466/4

