
หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

The rule of Han Fei Tzu

พระมหาพงศ์ทราทิตย์  ก้องเสียง

Phramaha Pongtaratid Kongseang
หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญาและศาสนาตะวันออก

Doctor of Philosophy Program in Eastern Philosophy and Religion

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

Faculty of Humanities and Social Sciences

มหาวิทยาลัยขอนแก่น

Khon Kaen University

E mail : pago.pttd@gmail.com

บทคัดย่อ
ส�ำนกันิตนิยิม เป็นส�ำนกัทีใ่ห้ความส�ำคญักบัระบบกฎหมาย มคีวามเหน็ว่า

มนุษย์มีธรรมชาติที่ชั่วร้าย และมีเป้าหมายทางการควบคุมทางการเมือง ฮั่นเฟยจื่อ

เป็นนักคิดคนส�ำคัญของส�ำนักนิตินิยม แนวคิดของฮั่นเฟยจื่อเป็นลักษณะของการ

ผสมผสานแนวคดิของระบบปรชัญาส�ำนักเดยีวกันและการปรบัใช้ก่ึงวิพากษ์วจิารณ์

ปรัชญาส�ำนักอื่น ๆ ฮั่นเฟยจื่อเห็นว่าหลักการด้านศีลธรรมและจารีตเป็นวิธีการ 

ที่อ่อนแอ ผู้ปกครองไม่สามารถน�ำคุณธรรมมาใช้ควบคุมให้สังคมมีระเบียบวินัยได้ 

แต่สิ่งที่เขาเชื่อว่าจะรักษาระเบียบวินัยได้นั้นคือพลังของการข่มขู่ด้วยการลงโทษ 

ตามกฎหมายน่ันเอง แนวคิดของฮั่นเฟยจื่อเป็นแนวรัฐนิยม เขามองว่าแนวทาง 

แห่งมนุษยนยิมที่เชิดชูคณุธรรมนัน้มีแต่จะน�ำความยุ่งเหยงิมาสู่รฐั เขาให้ความเหน็

ว่าความเป็นปัจเจกบุคคลต้องแยกออกจากภาวะสาธารณะ เพราะทั้งสองสภาวะ 

ขัดแย้งกันเสมอ



60 หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

หลังจากการศึกษาแนวคิดของฮั่นเฟยจื่อแล้ว พบว่า บริบททางสังคมและ

สภาวะแวดล้อมทีแ่ตกต่างกัน ไม่อาจจะใช้วิธีการเดยีวกนัมาจดัการให้เกิดผลสมัฤทธ์ิ

ได้ แต่จะต้องเปล่ียนแปลงวิธีการให้เหมาะสมกับสภาวการณ์ ฮั่นเฟยจื่อมอง 

ความสมัพันธ์ของระบบคุณธรรมกับกฎหมาย ว่าเป็นเรือ่งท่ีเข้ากันไม่ได้ เขามแีนวคดิ

ที่จะส่งเสริมความมั่นคงของรัฐเป็นหลักโดยไม่สนใจระบบคุณธรรม ผู้เขียนเห็นว่า

แนวคิดนี้ของฮั่นเฟยจื่อมีความขัดแย้งในตนเอง เพราะหากไม่มีระบบคุณธรรมแล้ว

จะใช้เกณฑ์อะไรมารับรองอ�ำนาจของผู้ปกครอง กฎหมายน้ันถ้าอยู่ในมือของ 

ผูป้กครองท่ีไม่มคีณุธรรมย่ิงจะท�ำให้บ้านเมอืงเกิดความเสยีหายมากเท่าน้ัน ผูเ้ขยีน

ยังเชื่อว่าคุณธรรมเป็นกลไกสนับสนุนอ�ำนาจรัฐ หลักมนุษยธรรมมีความส�ำคัญ

เก้ือกูลต่อการอยู่รอดของรัฐ แม้ว่าในบางสถานการณ์ความเด็ดขาดของกฎหมาย 

จะรองรับความอยู่รอดของรัฐและความมีระเบียบของสังคมก็ตาม ท่ีสุดแล้วการน�ำ

แนวคิดทั้งสองหลักการมาผสมผสานเข้าด้วยกันจะเป็นเครื่องมือสนับสนุนซึ่งกัน 

และกัน เพราะว่าแต่ละแนวคิดมีจุดเด่นในตัวเอง ผู้ปกครองจึงควรน�ำจุดเด่นที่พบ 

ในหลักการเหล่านั้นมาปรับใช้ให้เหมาะสมและสอดคล้องกับแต่ละสภาวการณ ์

เพื่อบรรลุเป้าหมายทางการปกครอง

ค�ำส�ำคัญ : นิตินิยม, ฮั่นเฟยจื้อ, นิติปรัชญา, กฎหมาย,



วารสารปรัชญาและศาสนา 3 (1) ม.ค. - มิ.ย. 61 61

Abtract
Legalism is one of schools of thought in Chinese philosophy which 

emphasis on legal system. Legalism sees human as being evil in nature and 

usually aim to take political control.  Han Fei Tzu is the greatest conceptor 

of Legalism. His concept is characterized as adopting one philosophical 

concept from various schools of the similar thought which later partly added 

in some philosophical concepts of other schools in a semi-philosophy  

manner. According to Han Fei Tzu, ethics and traditional principles are too 

weak aspects to be used as the main regulations to keep society in order. 

Therefore, they are not effective tool that a leader of a country should apply 

to maintain the country’s discipline. On the other hand, it is believed that 

legal punishment is the best tool.  Han Fei Tzu’s concept is also seen as the 

polularism as it views the application of ethics would result in the country’s 

chaos. In terms of the relation of individual and community, Han Fei Tzu 

postulates that these two must be separated because they are always in 

contrast.  

A careful study of Han Fei Tzu’s concept reveals that the different 

context between society and environment couldn’t be arranged under one 

same method. Instead, any method used should be altered to suit the  

existing situation. Han Fei Tzu sees the relation of ethical system and legal 

system as two different systems that couldn’t be mixed.  In fact, he  

emphasizes on supporting the state security more than ethical system. 

This paper argues that Han Fei Tzu’s concept has conflict in itself.   

If there is no ethical system, there will be nothing that could monitor the 

leader’s exercising his power. A legal system in a hand of an unethical 

leader could ruin the country. This paper strongly argues that ethical  



62 หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

principles, especially the humanitarian principle are the main mechanic that 

could maintain the state power. Although sometimes the strict law helps 

maintain the state, the ethical concepts could be combined so that both 

ethics and law could simultaneously work in enhancing one another.  

Therefore, the paper suggests that the combination of ethical and legal 

systems should be considered when a leader needs the most effective tool 

to run his state. 

Keywords : Legalism, Han Fei Tzu, Philosophy of Law, Legal.



วารสารปรัชญาและศาสนา 3 (1) ม.ค. - มิ.ย. 61 63

บทนำ�
แบบแผนในการปกครองของจีนมีวิวัฒนาการมาโดยล�ำดับ เริ่มจากทฤษฎี

อาณัติแห่งสวรรค์ (เทียนหมิง) จัดเป็นแนวคิดทางการเมืองที่ทรงอิทธิพลอย่างสูง 

ของจีน (ทวีป วรดิลก, 2547:79) โดยสาระแล้วเป็นการอ้างสิ่งเหนือประสาทสัมผัส

เพ่ือสร้างความชอบธรรมในการปกครองหรอืล้มล้างการปกครอง ยุคต่อมาจนีได้เกดิ

ส�ำนักคิดขึ้นอีกหลายส�ำนักที่มีอิทธิพลต่อสังคมและการปกครองของจีน เช่น ขงจื้อ 

เต๋า และส�ำนักฝ่าเจียเป็นต้น ขงจื้อเป็นนักปรัชญาย่ิงใหญ่ทีมีอิทธิพลทางความคิด

อย่างสงูส่งลกึซึง้ต่อการก�ำหนดอารยธรรมจนีดัง้เดมิ (จรญั โฆษณานนัท์, 2550:297) 

ปรัชญาขงจื้อมีแนวคิดหลักคือการเน้นเรื่องคุณธรรมและจารีตประเพณี ตามทัศนะ

ของขงจื้อ สังคมท่ีดีที่สุดคือสังคมท่ีมีความชอบธรรมตามระบบความสัมพันธ์ท้ังห้า 

(ทววีฒัน์ ปณุฑรกิวิวฒัน์, 2545:53) ถือเป็นหน้าทีท่ีค่นในสงัคมจะต้องปฏบิตัต่ิอกัน

ส�ำหรับแนวคิดทางการปกครองของเต๋าที่ส�ำคัญคือหลักอู๋เหว่ย การกระท�ำ

โดยไม่กระท�ำ เป็นกฎเกณฑ์อันลึกล�้ำที่มนุษย์เข้าใจได้และพึงน�ำมาปฏิบัติในชีวิต  

(สวุรรณา สถาอานันท์, 2539:72) ส่วนส�ำนักฝ่าเจยี หรอืส�ำนักนิตนิยิม เป็นส�ำนักคดิ

ทางนิติปรัชญาของจีนท่ีมีความชัดเจนมากท่ีสุด (จรัญ โฆษณานันท์, 2550:309) 

ยึดถือการใช้กฎหมายเพ่ือการควบคุมสังคมและเพ่ือความมั่นคงของรัฐ ส�ำหรับ 

นกัคดิคนส�ำคญัของส�ำนักนตินิิยมท่ีมคีวามโดดเด่นคอื ฮัน่เฟยจือ่ เป็นผูท้ีจ่ิน๋ซฮ่ีองเต้

ให้ความศรัทธาชื่นชมต่อปรัชญากฎหมายในฐานะเป็นพ้ืนฐานของการปกครอง 

บ้านเมอืงอนัเข้มแขง็ (ทวีป วรดลิก, 2547:149) จากแนวคดิทางการปกครองของจนี

ที่ได้กล่าวมาท้ังหมดนี้นั้น ต่างก็มีส่วนท่ีท�ำให้จีนมีความเข้มแข็งทางการปกครอง

ประเทศด้วยกันทั้งสิ้น 

ในบทความน้ีผู้เขียนมุ่งท่ีจะเสนอแนวคิดตามหลักการของส�ำนักนิตินิยม 

ในยุคของฮั่นเฟยจื่อ ในลักษณะของการเปรียบเทียบกับหลักการของส�ำนักปรัชญา

จนีอืน่ ๆ  ในแนววิพากษ์ เพ่ือให้เห็นถึงข้อดีข้อด้อย ประสทิธิภาพและความเหมาะสม 

ในการน�ำแนวคิดนิติปรัชญาของฮั่นเฟยจื่อมาใช้ในการปกครอง และเพ่ือให้เกิด 

ความเข้าใจถึงเจตนารมณ์ท่ีแท้จริงของหลักปรัชญาน้ี ทั้งนี้ผู้เขียนจะได้น�ำเสนอ 

แนวคดิหลกัของส�ำนักนตินิิยม ความสมัพันธ์ของแนวคดิฮัน่เฟยจือ่กบัแนวคิดปรชัญา



64 หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

จีนยุคก่อน ข้อโต้แย้งกับส�ำนักปรัชญาอ่ืน และวิพากษ์แนวคิดของฮั่นเฟยจื่อ 

ตามทัศนะของผู้เขียน เป็นล�ำดับไป

แนวคิดหลักของสำ�นักนิตินิยม
ส�ำนักนิตินิยม หรือฝ่าเจีย เป็นส�ำนักท่ีเสนอแนวคิดแบบถอนรากถอนโคน

ที่สุดในบรรดาส�ำนักคิดจีนโบราณ (Wing-Tsit Chan, 1963:251) ชาน วิง ซิท กล่าว

ว่าเป็นส�ำนักที่ปฏิเสธมาตรฐานทางจริยธรรมของขงจื้อ และบัญญัติทางศาสนา 

ของโม่จื้อ ส�ำนักนิตินิยมเน้นหลักการปกครองที่ต้องเป็นไปตามโลกในปัจจุบัน และ

ไม่เชื่อการน�ำของอ�ำนาจลี้ลับใดทั้งสิ้นนอกเหนือจากอ�ำนาจของผู้ปกครอง ท�ำให้ได้

รบัการขนานนามจากนักประวัตศิาสตร์ตะวันตกว่าเป็นลทัธิสจัจนยิม (เขียน ธีระวิทย์, 

2547:22) แนวคิดหลักของส�ำนักน้ีจะมุ่งเน้นให้ความส�ำคัญกับกฎหมาย (ฝ่า) 

กุศโลบาย (ซู่) และอ�ำนาจ (ซื่อ) (Wing-Tsit Chan, 1963:252) แต่ในบทความน้ี 

ผู้เขียนจะอธิบายโดยการจัดเป็นประเด็นตามลักษณะส�ำคัญของแนวคิด คือ การให้

ความส�ำคัญกับระบบกฎหมาย การเป็นส�ำนักท่ีมีความเห็นว่ามนุษย์มีธรรมชาติท่ี 

ชั่วร้าย และมีเป้าหมายทางการควบคุมทางการเมือง มีอธิบายดังต่อไปนี้

1) การให้ความส�ำคัญกับระบบกฎหมาย

ในบรรดานักปรัชญาส�ำนักฝ่าเจียยุคก่อน ไม่ว่าจะเป็นก่วนจ้ง กงซุนยัง  

เซินปู๋ไฮ่ และเซิ่นเต้า ต่างก็ให้ความส�ำคัญต่อกฎหมาย กุศโลบายและอ�ำนาจ  

ในฐานะเป็นเสาหลกัทางปัญญาในการปกครอง (สวุรรณา สถาอานนัท์, 2539:144) 

เพราะเชือ่ว่ากฎหมายเป็นกลไกอนัส�ำคญัและเป็นสิง่จ�ำเป็นทีจ่ะต้องน�ำมาใช้ในการ

ควบคุมให้เกิดความสงบสุขของสังคม ส�ำนักนิตินิยมเชื่อว่าบริบททางสังคมใน 

แต่ละยุคสมยัมคีวามแตกต่างกัน จึงไม่สามารถท่ีจะน�ำวิธีการในระบบจารตีแบบเดมิ 

มาใช้น�ำในการปกครองได้ เน่ืองจากไม่สอดคล้องกับเงื่อนไขทางสังคม ระบบ

กฎหมายจงึเป็นสิง่ท่ีส�ำคัญท่ีเข้ามาทดแทน และกฎหมายจะต้องมคีวามมัน่คงชดัเจน

และตอบสนองต่อความจ�ำเป็นตามยุคสมัยด้วย (Dark Bodde, 1981:181) ดังนั้น

ส�ำนักนี้จึงเห็นว่าไม่มีสิ่งอ่ืนใดอันเป็นหลักท่ีม่ันคงถาวรในการปกครองประชาชน 



วารสารปรัชญาและศาสนา 3 (1) ม.ค. - มิ.ย. 61 65

นอกเหนือจากกฎหมาย เพราะการปกครองโดยยึดมั่นต่อกฎหมายอย่างเคร่งครัด 

มีอ�ำนาจและความย�ำเกรงรองรับอยู่ (จรัญ โฆษณานันท์, 2550:313) ฉะนั้นระบบ

กฎหมายจึงเป็นเครื่องมือส�ำคัญส�ำหรับใช้ในการปกครองที่จะท�ำให้เกิดประสิทธิผล

มากที่สุด

2) มนุษย์มีธรรมชาติที่ชั่วร้าย

ซุ่นจื้อ มีทัศนะต่อเรื่องความชั่วร้ายของมนุษย์ โดยมองว่าเป็นความชั่วร้าย

ทางศีลธรรมที่เกิดมาพร้อมกับมนุษย์ (สุวรรณา สถาอานันท์, 2539:148) ซุ่นจื้อ 

อธิบายในประเด็นน้ีว่า ธรรมชาติของมนุษย์น้ันชั่วร้ายความดีเป็นผลมาจากการ 

กระท�ำโดยจงใจของมนุษย์ (Burton Watson, 1964:157) โดยธรรมชาติของมนุษย์

เกิดมาด้วยความพึงใจในผลประโยชน์ จึงน�ำไปสู่ความขัดแย้งด้านผลประโยชน ์

ต่อกัน เมื่อมนุษย์มีความต้องการที่จะตอบสนองตนเองด้วยความพึงใจในประโยชน์ 

ย่อมละเมิดรูปแบบปฏิบัติและกฎเกณฑ์ของสังคม ในขณะที่ซุ ่นจื่อมองปัญหา 

ความชั่วร้ายของมนุษย์ว่าควรจะแก้ปัญหาโดยการขัดเกลาตามหลักจารีตเพ่ือ 

เป้าหมายคือระเบียบของสังคม แต่ปัญหานี้ฮั่นเฟยจื่อ กลับมองว่า เป็นเรื่องปกติ

ธรรมดาของมนุษย์ การท่ีจะแก้ไขปัญหาด้วยการขัดเกลาธรรมชาติน้ันด้วยค�ำสอน

ตามหลักจารีตเป็นเรื่องที่ไม่ถูกต้อง ปัญหานี้จะต้องแก้ไขด้วยการสร้างระบบ

กฎหมายสาธารณะเพ่ือควบคุมมนุษย์ให้อยู่ภายใต้ระเบียบเดียวกัน ผู้กระท�ำตาม

ย่อมได้รบัรางวลั ผูฝ่้าฝืนจะต้องได้รบัการลงโทษ (สวุรรณา สถาอานนัท์, 2539:149)

เมื่อพิจารณาจากแนวคิดน้ีจะเห็นได้ว่า จากการมองมนุษย์ในฐานะเป็น

ธรรมชาติที่ชั่วร้าย เกิดมาพร้อมกับความต้องการตอบสนองผลประโยชน์ต่อตนเอง 

มีความรัก ความโลภ ความโกรธ ความหลง ความอิจฉาริษยา ความเห็นแก่ตัวเป็น

พ้ืนฐาน จึงน�ำไปสู่ความขัดแย้งแก่งแย่งผลประโยชน์กัน ท�ำให้เกิดความไม่สงบ

เรียบร้อยในสังคม ด้วยเหตุท่ีธรรมชาติของมนุษย์เป็นแบบนี้ระบบศีลธรรมจึงไม่

สามารถทีจ่ะแก้ไขปัญหานีไ้ด้ เพราะถ้าพิจารณาจากทัศนะนีม้นษุย์มคีวามเหน็แก่ตวั 

เป็นพ้ืนฐานอยู่แล้ว เมื่อมองไม่เห็นประโยชน์หรือโทษที่จะได้รับจากการปฏิบัต ิ

หรือไม่ปฏิบัติตามระบบศีลธรรม จึงไม่มีแรงจูงใจที่จะเชื่อฟังระบบศีลธรรม แต่จะ

แก้ไขปัญหานีไ้ด้ด้วยการใช้ระบบกฎหมายมาควบคมุ เพราะตามธรรมชาติของมนุษย์



66 หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

ย่อมมคีวามเกรงกลวัต่อความผดิ ความเดอืดร้อน การเสยีผลประโยชน์ ทีจ่ะมแีก่ตน 

จึงยินยอมปฏิบัติตามระบบกฎหมายเนื่องจากเห็นแก่ประโยชน์นั่นเอง และแนวคิด

ธรรมชาติอันชั่วร้ายของมนุษย์น้ีก็ไปตอบโจทย์สนับสนุนแนวคิดเรื่องการให้ 

ความส�ำคัญกับระบบกฎหมายดังกล่าวมาแล้วข้างต้นได้เป็นอย่างดี

3) เป้าหมายทางการควบคุมทางการเมือง  

หากจะมองในฐานะที่เป็นเป้าหมาย แนวคิดนิตินิยมท่ีให้ความส�ำคัญกับ

กฎหมายน้ันมีเป้าหมายหลักอยู่ที่ความมั่นคงของรัฐหรือความสงบเรียบร้อยของ

สังคมเป็นส�ำคัญ (จรัญ โฆษณานันท์, 2550:310) ไม่ใช่เป้าหมายเชิงอุดมการณ์ 

ที่เก่ียวกับการคุ้มครองสิทธิเสรีภาพหรือความเสมอภาคตามหลักนิติธรรม และมี

ความแตกต่างจากการปกครองโดยกฎหมายหรือนิติรัฐของตะวันตก กฎหมาย 

ตามแนวคิดของส�ำนักนิตินิยมเป็นลักษณะที่เป็นค�ำสั่งหรืออ�ำนาจเด็ดขาดของรัฐ 

(อรุณ ภาณุพงศ์, 2531:19) ดังนั้น กฎหมายจึงสนับสนุนอ�ำนาจเด็ดขาดของรัฐ 

ในฐานะท่ีเป็นเครือ่งมอืทางการปกครองเป็นเครือ่งมอืสร้างความชอบธรรมให้ในการ

บังคับใช้เพ่ือการควบคุมทางการเมืองซึ่งเป็นเป้าหมายหลักของผู้ปกครอง เพราะ 

ผู้ปกครองย่อมต้องการอ�ำนาจทางการปกครองเพ่ือให้สามารถปกครองประชาชน 

ผู้อยู่ภายใต้อ�ำนาจให้ปฏิบัติตามนโยบายของรัฐอย่างเคร่งครัด เพ่ือความสงบ

เรียบร้อยของสังคมอันจะอ�ำนวยประโยชน์ให้กับผู้ปกครอง

โดยสรปุแนวคดิหลกัของส�ำนกันตินิิยม มลีกัษณะ 4 ประการ คอื 1. การมอง

ธรรมชาติของมนุษย์เป็นสิ่งชั่วร้าย มีพื้นฐานคือความเห็นแก่ตัว 2. ความไม่เชื่อมั่น

ในระบบจารีต โดยมองว่าระบบศีลธรรมไม่สามารถโน้มน้าวให้มนุษย์ท�ำความดีได้ 

สืบเน่ืองมาจากการมองมนุษย์เป็นธรรมชาติชั่วร้าย 3. การมุ่งเน้นท่ีกฎหมาย  

เพราะถือว่ากฎหมายเป็นสิ่งจ�ำเป็นต่อการอยู่ร่วมกันในสังคมมนุษย์ที่มีธรรมชาต ิ

อนัชัว่ร้าย เป็นเครือ่งมอืท่ีใช้เป็นกฎเกณฑ์ของสงัคม กฎหมาย กุศโลบาย และอ�ำนาจ

มีลักษณะสัมพันธ์สอดคล้องสนับสนุนกัน ผู้ปกครองท่ีชาญฉลาดจึงน�ำกฎหมาย 

มาเป็นข้อบังคับใช้เป็นกุศโลบายทางการปกครองในการให้รางวัลตอบแทน และ

ลงโทษผู้ท�ำผิด เพ่ือรองรับการสร้างอ�ำนาจการใช้อ�ำนาจและการรักษาอ�ำนาจ  

4. กฎหมายกับศลีธรรมหรอืความยุตธิรรมเป็นสิง่ท่ีแยกจากกัน เพราะส�ำนักนิตนิิยม



วารสารปรัชญาและศาสนา 3 (1) ม.ค. - มิ.ย. 61 67

มีเป้าหมายหลักอยู่ที่ความสงบเรียบร้อยของสังคมและเชื่อมั่นว่าส่ิงส�ำคัญท่ีสุดคือ

ความมั่นคงและเจริญรุ่งเรืองของรัฐ กฎหมายไม่จ�ำเป็นที่จะต้องสอดคล้องกับ 

ศีลธรรมหากแต่จะต้องเข้าไปสนับสนุนอ�ำนาจและผลประโยชน์อันจะก่อให้เกิด 

ความมั่นคงแก่รัฐ

 

แนวคิดนติปิรชัญาฮัน่เฟยจือ่และความสมัพันธ์กับกระแสความคดิ

ของปรัชญาจีนยุคก่อน
ปรัชญาของฮั่นเฟยจื่อ มีศูนย์กลางอยู่ท่ีผู้ปกครอง โดยมีท้ังสามอย่างท่ี 

ผู้ปกครองจะขาดอย่างใดอย่างนึงไปไม่ได้ในการปกครองบ้านเมือง คือ 1. ฝ่า (法) 

กฎหมายและระบบกฎหมายจะเป็นตัวปกป้องประชาชนและกษัตริย์จากความ 

ผิดพลาด กฎหมายจะเที่ยงธรรมเหมือนสวรรค์ คือ เจ้าฟ้ามหากษัตริย์ก็ไม่อยู่เหนือ

กฎหมาย กษัตริย์ก็ไม่ผิดต่อเครือญาติ ผู้ใต้ปกครองก็ไม่ล�ำบากใจเวลาปฏิบัติตาม

ค�ำสัง่หรอืกฎหมาย 2. ซือ่ (勢) อ�ำนาจ อ�ำนาจบารมช่ีวยเพ่ิมอานุภาพของพระบญัชา

ให้น่าเกรงขาม ใช้อ�ำนาจในการตรวจสอบ กษตัรย์ิต้องคอยตรวจสอบความประพฤติ

ของประชาชน ลงโทษผูฝ่้าฝืนกฎหมาย ปนูบ�ำเหนจ็ความดคีวามชอบแก่ผูป้ฏิบตัติาม

กฎหมาย ท�ำอย่างนี้ก็สามารถปกครองประชาชนให้เรียบร้อยได้ไม่ว่าจะมีจ�ำนวน

ประชากรมากน้อยเพียงไร 3. ซู่ (术) การใช้คนหรือกุศโลบาย กษัตริย์นั้นต้องใช้

อ�ำนาจเพ่ือตรวจสอบความประพฤตขิองประชาชน แต่จะท�ำอย่างไรเพ่ือไม่ให้กระท�ำ

มากจนเกินไป วิธีแก้คือ กษัตริย์ต้องห้ามท�ำสิ่งเหล่าน้ีด้วยตัวเอง ขอแค่เพียงมี ซู่  

หรือศิลปะการปกครอง ก็จะได้คนที่ถูกต้องมาปฏิบัติทุกอย่างแทนพระองค์  

(http://th.wikipedia.org/wiki/หาน_เฟยจ่ือ) ฮ่ันเฟยจื่อแม้จะเป็นนักคิดที่โดดเด่น 

ของส�ำนักนิตินิยมแต่ก็ไม่ใช่เจ้าส�ำนักผู้ให้ก�ำเนิดแนวคิดนิตินิยมคนแรก (จรัญ 

โฆษณานันท์, 2550:310) ดังนั้น เราจึงจะเห็นได้ว่าแนวคิดของฮั่นเฟยจื่อเกิดจาก

การสืบทอด ผสมผสาน และปรับใช้แนวคิดนักปรัชญายุคก่อนให้เป็นแนวคิดของ 

เขาเอง



68 หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

1) แนวคิดของฮัน่เฟยจือ่กบัการสบืทอดและผสมผสานแนวคดิปรชัญา
ยุคก่อน

หลกัการพ้ืนฐานของฮัน่เฟยจือ่นัน้ประกอบข้ึนมาจากหลกัค�ำสอนของส�ำนกั
ปรัชญาต่าง ๆ ในยุคก่อนหน้าเขาท้ังสิ้น (ปกรณ์ ลิมปนุสรณ์, 2534:2) จะเห็นว่า
เป็นการน�ำแนวคิดทางปรัชญาจีนมาจัดวางใหม่ให้เป็นระบบ จึงถือได้ว่าฮั่นเฟยจื่อ
เป็นนักผสมผสานทางความคิดที่ยอดเย่ียม โดยเฉพาะในส่วนท่ีเขาสืบทอดและ 
จัดระบบความคิดทางปรัชญายุคก่อน (สุวรรณา สถาอานันท์, 2539:143) โดยใน
ส่วนนี้ผู ้เขียนจะได้อธิบายถึงลักษณะความสัมพันธ์ทางความคิดของฮั่นเฟยจื้อ 
กับแนวคิดปรัชญาจีนยุคก่อน การสืบทอดผสมผสานแนวความคิดซึ่งเป็นหลักการ
ส�ำคัญของนักคิดหลาย ๆ ท่าน เป็นต้นว่าแนวคิดของกงซุนยัง เซินปู๋ไฮ่ และเซิ่นเต้า 
มีลักษณะคือการน�ำข้อคิดเด่น ๆ  ของแต่ละท่านมาผสมผสานกันและพัฒนามาเป็น
ระบบเดยีวกัน เกิดเป็นแนวคดิใหม่ เพ่ือเป้าหมายทางการปกครอง ซึง่ในการอธิบาย
ประเด็นนี้เพ่ือให้เห็นภาพได้ชัดเจน ผู้เขียนได้น�ำบทรจนาของฮั่นเฟยจื่อบางส่วน 
มาแสดง ดังนี้

“มีผู้ตั้งปุจฉาข้ึนว่า ระหว่างเซินปู๋ไฮ่ และกงซุนยัง ค�ำสอนของท้ังสองน้ี  
ของผูใ้ดจะมคีวามจ�ำเป็นต่ออาณาจกัรมากว่ากัน วสิชันาว่า มอิาจจะวัด ความเหลือ่ม
ล�้ำระหว่างค�ำสอนท้ังสองน้ีได้ อันมนุษย์แม้มิได้อาหารเล้ียงชีพเพียงสิบวันก็ 
ถึงแก่ชีวิต ในท่ามกลางความหนาวเหน็บ แม้มิอาศัยภูษาอาภรณ์คุ้มตน ก็อาจส้ิน
ชีวิตได้เช่นกัน จะให้ตอบได้อย่างไรว่า อาหารหรือเสื้อผ้าอันใดจะมีความส�ำคัญ 
กว่ากัน” (ปกรณ์ ลิมปนุสรณ์, 2534:13)

จากบทรจนานี้ ชี้ให้เห็นอย่างชัดเจนว่า ฮั่นเฟยจื่อได้น�ำจุดเด่นของท้ังสอง
แนวคดิมาผสมผสานเป็นระบบเดยีวกนั โดยให้ความส�ำคญัและชีใ้ห้เหน็ว่าในระบบ
การปกครอง กฎหมายและกุศโลบายต่างก็เป็นสิง่จ�ำเป็นจะละเลยส่ิงใดส่ิงหน่ึงไม่ได้ 
เพราะท้ังสองสิ่งมีความสัมพันธ์กันในฐานะสนับสนุนในหลักการของซึ่งกันและกัน
ให้มีความสมบูรณ์ อันจะส่งผลน�ำไปสู่อ�ำนาจซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดของแนวคิด 
นิตินิยมฮั่นเฟยจื่อ ดังน้ัน ตัวอย่างน้ีจึงเป็นเคร่ืองยืนยันและสามารถอธิบายถึง
ลักษณะการเป็นผู้สืบทอดและผสมผสานแนวคิดพัฒนามาเป็นระบบแนวคิดใหม่
ของฮั่นเฟยจื่อได้เป็นอย่างดี



วารสารปรัชญาและศาสนา 3 (1) ม.ค. - มิ.ย. 61 69

2) แนวคดิของฮ่ันเฟยจือ่กบัการปรบัใช้กึง่วพิากษ์วจิารณ์แนวคดิกลุ่ม

ขงจื้อและเต๋า

แนวคิดกลุ่มขงจื้อและเต๋าต่างก็มีอิทธิพลและมีความสัมพันธ์ต่อแนวคิด 

ของฮัน่เฟยจือ่ ในแง่ของการน�ำมาปรบัใช้ก่ึงวิพากษ์วิจารณ์ ขงจือ้ให้ความส�ำคญักับ

การแก้ไขนามให้ถูกต้อง (หลกัเจิง้หมงิ) ในกระบวนการปกครองหรอืจดัระเบยีบสงัคม 

(James Legge, 1966:105-106) ฮ่ันเฟยจ่ือก็ได้เสนอแนวคิดการแก้ไขนามให ้

ถูกต้องเช่นกัน โดยเรียงหลักการนี้ว่า “สิงหมิง” ซึงตรงน้ีผู้เขียนจะได้ชี้ให้เห็นถึง 

ความแตกต่างของแนวคิดเรื่องนามของทั้งสองส�ำนัก โดยความหมายตามหลักการ

ของขงจือ้แล้ว เจิง้หมงิ กค็อืการก�ำหนดบทบาทหน้าที ่กฎเกณฑ์ทางจรยิธรรมระหว่าง

บุคคลในระบบความสัมพันธ์ทั้งห้า ซึ่งแต่ละฝ่ายมีพันธกิจต่อกัน (สุวรรณา  

สถาอานันท์, 2539:146) ดงันัน้ การแก้ไขนามตามทัศนะของขงจือ้จงึเป็นการก�ำหนด

บทบาทตามความประพฤติทางจริยะ นามและหน้าท่ีมีความสอดคล้องกัน ส่วน 

สิงหมิง ของฮั่นเฟยจื่อ จะเน้นที่ความสอดคล้องกันระหว่าง นาม กับความจริง  

โดยนยัทางการควบคุมค�ำพูดกับผลของการปฏิบติัให้มคีวามสอดคล้องกัน นาม ของ

ฮัน่เฟยจือ่ ถูกใช้ในบรบิทของการควบคมุผลงานของเหล่าขุนนางโดยมกีารให้รางวัล

และบทลงโทษเป็นเคร่ืองก�ำกับ (สุวรรณา สถาอานันท์, 2539:147) ดังน้ัน เราจึง 

มองเห็นความแตกต่างในการเน้นความส�ำคัญของ นาม ในทัศนะของขงจื้อและ 

ฮัน่เฟยจือ่ จากการก�ำหนดบทบาทความสมัพันธ์และเป้าหมายของหลกัการ ในขณะ

ทีข่งจือ้เน้นเป้าหมายไปทีก่ารขดัเกลาทางจรยิธรรม แต่ฮัน่เฟยจือ่กลบัเน้นไปทีอ่�ำนาจ

ทางการปกครองโดยตรง

ในประเด็นธรรมชาตอินัชัว่ร้ายของมนษุย์ก็เช่นกัน แม้ว่าฮัน่เฟยจือ่จะรบัเอา

อิทธิพลทางความคิดน้ีมาจากซุ่นจื้อ มองธรรมชาติมนุษย์เป็นสิ่งชั่วร้ายเหมือนกัน  

แต่หากพิจารณาในรายละเอียดแล้ว จะมีความแตกต่างกันในแง่ของวิธีคิดและวิธี

การจัดการกับธรรมชาติของมนุษย์

นอกจากนัน้ฮ่ันเฟยจ่ือยังได้น�ำ หลกัอูเ๋หว่ย การกระท�ำโดยไม่กระท�ำ ซึง่เป็น

หลักการส�ำคัญในแนวคิดเต๋า มาปรับใช้ให้เข้ากับระบบคิดของตน อู๋เหว่ยถูกน�ำมา

ใช้เป็นกลวิธีการปกครอง (สวุรรณา สถาอานนัท์, 2539:150) เขากล่าวว่า ผูป้กครอง



70 หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

ที่ชาญฉลาดจะรออย่างน่ิงสงบและว่างเปล่า ปล่อยให้นามท้ังปวงนิยามตนเอง  

ปล่อยให้เหตุการณ์ต่าง ๆ ด�ำเนินไปถึงท่ีสุด วิถีด�ำรงอยู่ในสิ่งท่ีซึ่งมองไม่เห็น และ

ท�ำงานในที่ซึ่งไม่มีผู้ใดรู้เห็น การท�ำตัวให้ว่าง นิ่ง สงบ จะท�ำให้มองเห็นจุดบกพร่อง

ของผูอ้ืน่จากมมุมดืท่ีผูป้กครองด�ำรงอยู่ (Burton Watson, 1964:16) ผูป้กครองท�ำให้

ผู้มีคุณค่าแสดงความสามารถออกมา แล้วใช้พวกเขาอย่างเหมาะสม วิธีนี้จะท�ำให้

ผู้ปกครองเองมีค่าไม่รู้จบ เมื่อมีผลงานความดีความชอบจะตกเป็นของผู้ปกครอง 

เมื่อมีข้อผิดพลาดเหล่าขุนนางอ�ำมาตย์ต้องรับผิดไป ด้วยวิธีน้ีนามของผู้ปกครอง 

ก็ไม่เสียหาย เหล่าขุนนางเป็นผู้ลงแรง ผู้ปกครองเป็นผู้เก็บเก่ียวผลส�ำเร็จ (Burton 

Watson, 1964:17) จะเห็นได้ว่าฮั่นเฟยจื่อได้น�ำหลักอู๋เหว่ยมาปรับใช้ให้เป็นกลวิธี

การปกครองของตน การกระท�ำโดยไม่กระท�ำเป็นหลักการใช้คนโดยท่ีผู้ปกครอง 

ด�ำรงอยู่เหนือการกระท�ำ เมื่ออยู่ที่สูงมองลงสู่ที่ต�่ำย่อมเห็นในมุมมองท่ีกว้างไกล  

จงึท�ำให้การปกครองเกิดประสทิธิภาพสามารถบรรลเุป้าหมายได้ในท่ีสุด ซึง่หมายถึง

การไม่ลงโทษนั่นเอง 

ในประเดน็ความสมัพันธ์ของแนวคดิฮัน่เฟยจือ่กับแนวคิดกลุม่ขงจือ้และเต๋า

ในแง่ของการปรับใช้ก่ึงวิพากษ์วิจารณ์นั้น ฮ่ันเฟยจื่อจะน�ำเอาหลักการส�ำคัญ 

ของนักคิดเหล่าน้ันมาวิเคราะห์ วิพากษ์วิจารณ์ และแก้ไขให้เข้ากับแนวคิดของตน 

โดยส่วนใหญ่แล้วจะวิพากษ์วิจารณ์ในประเดน็ท่ีเป็นหลกัการด้านศลีธรรมและจารตี

ว่าเป็นวิธีการท่ีอ่อนแอไม่สามารถน�ำมาใช้ควบคมุสงัคมมนษุย์อย่างมปีระสทิธิผลได้ 

มเีพียงกฎหมายเท่าน้ันท่ีจะใช้ควบคมุได้ ดงันัน้เขาจงึน�ำเอาหลกัการเหล่าน้ันมาปรบั

มโนทัศน์โดยใช้วิถีทางกฎหมายมาอธิบายเพ่ือบรรลุเป้าหมายทางการปกครอง 

แนวคิดท่ีเกิดข้ึนใหม่น้ันจึงล้วนสอดคล้องและสนับสนุนแนวความคิดนิตินิยม  

กลายเป็นหลักปรัชญาของเขาเอง



วารสารปรัชญาและศาสนา 3 (1) ม.ค. - มิ.ย. 61 71

ข้อโต้แย้งของฮั่นเฟยจื่อต่อแนวคิดสำ�นักปรัชญาจีนอื่น ๆ
ด้วยหลักปรัชญาของฮั่นเฟยจ่ือมีลักษณะของการสืบทอดผสมผสานและ

ปรับใช้กึ่งวิพากษ์วิจารณ์หลักปรัชญาจีนอื่น ๆ ดังนั้นการที่จะอธิบายหลักปรัชญานี้

ให้เกิดความเข้าใจ จะต้องศึกษาถึงข้อโต้แย้งท่ีฮั่นเฟยจื่อมีต่อส�ำนักคิดต่าง ๆ  

ในประเด็นนี้ ผู้เขียนจะขอน�ำเสนอข้อโต้แย้งใน 3 ประเด็นนี้ ประกอบด้วย ข้อโต้แย้ง

แนวคิดการให้ความส�ำคัญกับสภาวการณ์ที่เป็นอยู่มากกว่าแบบแผนในอดีต ข้อโต้

แย้งในประเด็นคุณธรรมและกฎหมาย และข้อโต้แย้งในประเด็นมนุษยนิยมและ 

รัฐนิยม ตามล�ำดับ

1) ข้อโต้แย้งแนวคิดการให้ความส�ำคัญกับสภาวการณ์ที่เป็นอยู่

มากกว่าแบบแผนในอดีต

มีประเด็นข้อโต้แย้งในเรื่องของการให้ความส�ำคัญกับอดีตอันจะน�ำไปสู่

ผลลัพธ์ในปัจจุบัน จากการมองโดยทัศนะที่แตกต่างกัน ขงจื้อ ให้ความเคารพและ

ความส�ำคัญกับอดตีโดยมองอดตีเป็นค�ำตอบทางภูมปัิญญาของมนษุย์ เป็นปทัสถาน

แห่งความจริง ความดี และความงาม (สุวรรณา สถาอานันท์, 2533:82-88) จะเห็น

ได้ว่าทัศนะเรื่องกาลของขงจื้อ เขามองอดีตว่าเป็นบทเรียนหรือหลักการปฏิบัติตน

ส�ำหรบัปัจจบุนั ให้ความส�ำคญักับจารตีท่ีวางเป็นแม่แบบไว้ เพราะฉะน้ันการปฏิบตัิ

ตามแนวแห่งจารตีจงึเป็นสิง่ทีน่�ำไปสูค่วามจรงิ ความด ีและความงาม ส่วนลทัธิเต๋า 

ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิง ให้ความส�ำคัญกับจุดเริ่มต้นของสรรพส่ิง เพราะถือว่า อดีตคือ

ที่มาของสรรพสิ่ง และภาวะดั้งเดิมอันสมดุลสันติของสรรพส่ิงท้ังมวล (สุวรรณา  

สถาอานันท์, 2539:153) ดงันัน้ถงึแม้ว่าเต๋าจะไม่ได้ให้ความส�ำคัญแก่จารตี แต่ตาม

หลกัค�ำสอนแล้ว เต๋า ได้ให้ความส�ำคัญกับอดตีเช่นเดยีวกับขงจือ้ ในฐานะท่ีอดตีคอื

ก�ำเนิดของสรรพสิ่ง และสรรพสิ่งจะต้องหวนคืนสู่สมดุล ณ จุดเริ่มต้น

ฮัน่เฟยจือ่ โต้แย้งในแนวคดิเรือ่งน้ีว่า อดตีเป็นเพียงกาลทีล่่วงไปไม่อาจหวน

คืน มีเพียงปัจจุบันเท่านั้นที่เป็นจริง และเป็นเกณฑ์วัดประสิทธิภาพประสิทธิผล 

ของสิ่งต่าง ๆ (Burton Watson, 1964:96) ดังนั้นตามทัศนะนี้อดีตจึงเป็นเพียงเหตุ

บังเอิญท่ีไม่อาจย้อนกลับมาเกิดขึ้นอีก และเขาก็ได้แสดงข้อเปรียบเทียบไว้ว่า  

“ชาวนาแคว้นส้งก�ำลังไถนาอยู่ โดยมีตอไม้ตอหน่ึงอยู่กลางนา ขณะน้ันมีกระต่าย 



72 หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

ตัวหนึ่งวิ่งผ่านท้องนาและบังเอิญไปชนตอไม้คอหักตาย ชาวนาเห็นเช่นนั้น ก็เลิก

ไถนาไปจดจ้องตอไม้ด้วยความหวังว่าจะมีกระต่ายว่ิงมาชนตอไม้อีก แต่ก็ไม่มี

กระต่ายวิ่งมาชนตอไม้อีกเลย” (Burton Watson, 1964:97) จากการเปรียบเปรยนี้

จะเห็นว่า ฮั่นเฟยจื่อต้องการยืนยันว่า อดีตเป็นเพียงเรื่องบังเอิญ เราไม่สามารถ 

ใช้วิธีการเดียวกันหรือวิธีการที่เคยประสบความส�ำเร็จในอดีตมาใช้แก้ปัญหา 

ในปัจจุบันได้ เพราะเขาเชื่อว่าสภาวการณ์เปลี่ยนไปวิธีการจะต้องเปลี่ยนตาม

ด้วยสภาวการณ์ทีแ่ตกต่างกันนี ้ฮัน่เฟยจือ่จงึมองว่า สงัคมหรอืผูค้นในอดตี

ไม่ได้ดีไปกว่าสังคมและผู้คนในปัจจุบัน เพียงแต่ว่าในบริบททางสังคมและสภาพ

แวดล้อมในอดีตไม่ได้บีบคั้นเหมือนในปัจจุบัน ในประเด็นน้ีมีอธิบายไว้ว่า ในอดีต

พืชพันธ์ธัญญาหารอดุมสมบรูณ์เพียงพอต่อการด�ำรงชพี ขนนกหนงัสตัว์ก็มมีากมาย

เพียงพอต่อการนุ่งห่ม ดงัน้ันจงึไม่มใีครดิน้รนต่อสูเ้พ่ือปัจจยัการด�ำรงอยู่ เพราะสมยั

นัน้ผูค้นมน้ีอย ข้าวของมมีากจงึไม่มใีครทะเลาะเบาะแว้งกัน ซึง่มคีวามแตกต่างจาก

สภาวการณ์ปัจจุบัน ที่ผู้คนมีมากขึ้นแต่ข้าวของกลับน้อยลง ท�ำให้ผู้คนต้องด้ินรน

เพ่ือความอยู่รอดน�ำมาซึง่การทะเลาะเบาะแว้งแย่งชงิทรพัยากรกัน ดงัน้ันเราจงึเหน็

ได้ว่าผูค้นในอดตีไม่ได้ดไีปกว่าผูค้นในปัจจบุนั เพียงแต่ในสภาวการณ์ในอดตีไม่ได้

บีบบังคับให้เขากระท�ำการชั่วร้ายเท่าน้ัน เรื่องนี้เป็นเหตุผลสนับสนุนแนวคิดของ 

ฮั่นเฟยจื่อได้อย่างสมเหตุสมผล

ขงจื้อมองว่าการปฏิบัติตามจารีต ตั้งอยู่ในจริยธรรม เป็นความดี เป็นส่ิงท่ี

คนในสงัคมมหีน้าท่ีต้องปฏบิตัต่ิอกัน ฮัน่เฟยจ่ือกลบัมองว่า เป็นเพียงความเหมาะสม

กับสภาวะการณ์หน่ึง ๆ เท่าน้ัน เพราะเป็นธรรมชาติธรรมดาท่ีผู้คนจะกระท�ำส่ิง 

ต่าง ๆ เพ่ือผลประโยชน์ของตน (สวุรรณา สถาอานันท์, 2539:158)  ดงัน้ันการกระท�ำ

เชิงจริยะในทัศนะของฮั่นเฟยจื่อจึงเป็นเพียงกฎแห่งสภาวการณ์เท่าน้ัน เพราะเขา

มองว่าหากจะมองการท่ีกษัตริย์เหยาและซุ่น สละราชสมบัติถือเป็นแม่แบบของ 

ราชาปราชญ์นัน้ไม่ถูกต้อง เพราะจากสภาพความเป็นอยู่ของกษตัรย์ิยุคนัน้ไม่ได้กิน

ดีอยู่ดีไปกว่าคนธรรมดาสามัญ หากแต่ต้องท�ำงานหนักและรับผิดชอบมากกว่า  

การยอมสละราชสมบตันิัน้จงึไม่คอืว่าเป็นคณุธรรมแต่อย่างใด เป็นเพียงการสลัดท้ิง

ภาระเท่าน้ัน ต่างกับยุคปัจจุบัน แม้ขุนนางเล็ก ๆ ยังมีความเป็นอยู่ที่มั่งคั่ง  



วารสารปรัชญาและศาสนา 3 (1) ม.ค. - มิ.ย. 61 73

มผีลประโยชน์ในการด�ำรงต�ำแหน่ง คนมเียอะต�ำแหน่งมน้ีอยจงึต้องมกีารแย่งชงิกัน 

เมือ่พิจารณาตามแนวคดิของฮ่ันเฟยจ่ือ จงึจะเห็นว่า เมือ่คนในอดตีมองผลประโยชน์

ทางวัตถุว่าไม่ใช่เรื่องส�ำคัญ ไม่ใช่เพราะว่าเขาเป็นผู้เปี่ยมด้วยคุณธรรม เพียงแต่อยู่

ในสภาวการณ์ที่ไม่มีความจ�ำเป็น และการที่คนในปัจจุบันกระเสือกกระสนอยากได้

ต�ำแหน่งก็ไม่ได้หมายความว่าเขาต�ำ่ช้า เพียงแต่เป็นเพราะมองว่าอ�ำนาจทีจ่ะได้นัน้

ย่ิงใหญ่เมื่อปราชญ์ปกครอง ในกรณีการลงโทษก็เช่นกัน ลงโทษเบาก็ไม่ได้

หมายความว่ามีเมตตาธรรม ลงโทษหนักก็ไม่ได้หมายความว่าโหดร้าย เพียงแต่ถือ

ตามวถีิทีเ่หมาะแก่กาลสมยั สภาวการณ์เปลีย่นแปลงไปตามกาลเวลา และวิธีจดัการ

กับสภาวการณ์กต้็องเปลีย่นแปลงตามสภาวการณ์ (Burton Watson, 1964:98-99)

ทัง้หมดนีห้ากเราพิจารณาให้ชดัเจนจะท�ำให้เราเหน็ถึงแนวคดิของฮัน่เฟยจือ่ 

ทีใ่ห้ความส�ำคญักบัผลสมัฤทธ์ิของวธีิการทีท่�ำให้เกิดผลส�ำเรจ็ มากกว่าท่ีจะมองเรือ่ง

ของขนบธรรมเนียมวิธีปฏิบัติในอดีต หรือวิทยาการวิธีการในปัจจุบัน เขาให้ความ

ส�ำคัญกับสภาวการณ์เป็นหลัก ดังนั้น วิธีการที่จะน�ำมาใช้จะต้องสอดคล้องกับ

สภาวการณ์ ไม่ว่าจะวิธีไหนในอดตีหรอืปัจจบุนัหากมคีวามสอดคล้องกับสภาวการณ์

แล้วเขาก็พร้อมน�ำมาปรับใช้ 

2) ข้อโต้แย้งในประเด็นคุณธรรมและกฎหมาย

ในประเด็นข้อโต้แย้งเร่ืองความสัมพันธ์กันระหว่างระบบคุณธรรมและ

กฎหมาย ขงจื้อมองว่าเครื่องมือหลักที่เป็นจารีตแห่งวิถีชีวิตของคนในสังคมจาก 

ระดับครอบครัว ชุมชน จนไปถึงระดับรัฐ นั่นคือหลักจริยธรรม ส่วนกฎหมาย ขงจื้อ 

มองว่าไม่ใช่รากฐานของระเบยีบสงัคมเหมอืนกับจารตีเป็นเพียงเครือ่งมอืรองเท่านัน้ 

(สุวรรณา สถาอานันท์, 2539:161) ฮั่ยเฟยจื่อกลับมองว่า การปกครองกับคุณธรรม

จรยิธรรมส่วนตวัของผูป้กครองไม่จ�ำเป็นต้องเป็นสิง่เดยีวกัน ไม่จ�ำเป็นต้องเก่ียวข้อง

กับการปกครอง (A.C.Graham, 1989:267) ดังที่ฮั่นเฟยจื่อได้แสดงข้อโต้แย้งไว้ว่า

“กษัตริย์เหยินเป็นผู้ทรงคุณธรรม แต่รัฐสูของท่านถูกรุกรานราบคาบ  จื่อก้ง

ใช้วาทะศิลป์และภูมิปัญญาแต่รัฐหลู่กลับต้องเสียดินแดน ดังนั้นจึงเห็นได้ชัดว่า 

คุณธรรม วาทะศิลป์ ภูมิปัญญา ไม่สามารถที่จะรักษารัฐไว้ได้ จงละคุณธรรมและ

ภูมปัิญญา เพ่ือมาสร้างกองทัพให้เข้มแข็งจงึจะต่อด้านผูร้กุรานได้” (Burton Watson, 



74 หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

1964:100) จากตัวอย่างนี้ฮั่นเฟยจื่อชี้ให้เห็นว่าเครื่องมือท่ีจะประกันความอยู่รอด
ของรัฐนั้นไม่ใช่การมีมนุษยธรรมหากแต่เป็นการสร้างกองก�ำลังท่ีเข้มแข็งต่างหาก 
ดังน้ันผูป้กครองจงึควรหนัมาให้ความส�ำคญักับกลวิธีทางการปกครองและกฎหมาย
มากกว่าระบบคุณธรรม

นอกจากน้ีฮั่นเฟยจ่ือยังวิพากษ์วิจารณ์แนวคิดของขงจื้อ ว่าด้วยเรื่อง 
การปกครองตามหลกัความสมัพันธ์ฉนับดิากับบตุร เป็นรปูแบบทีพึ่งปรารถนาส�ำหรบั
รฐักับประชาชน โดยเขาแย้งว่า หากปกครองแบบบดิาปกครองบตุรในกรณีทีบ่ดิาไร้
ระเบียบกับบุตรเกเรเราจะจัดการเช่นไร ความรักของพ่อแม่ท่ีถือว่าเป็นความรัก 
ที่ยิ่งใหญ่ไม่อาจท�ำให้บุตรหลานมีความประพฤติดีเสมอไป เมื่อเป็นเช่นนี้ ความรัก
ก็ไม่อาจท�ำให้ประชาชนมรีะเบยีบวินัยได้ (Burton Watson, 1964:101) หากจะมอง
ในแง่ความสัมพันธ์ของคุณธรรมกับอ�ำนาจฮั่นเฟยจื่อมองว่าเป็นสิ่งท่ีเข้ากันไม่ได้ 
เหมือนน�้ำกับน�้ำมัน จึงไม่สามารถน�ำคุณธรรมมาใช้ควบคุมให้สังคมมีระเบียบวินัย 
แต่สิง่ทีเ่ขาเชือ่ว่าจะรกัษาระเบยีบวนิยัได้นัน้คอืพลงัอ�ำนาจการข่มขู่ด้วยการลงโทษ
ตามกฎหมายน่ันเอง โดยเฉพาะในกรณีการปกครองของรัฐการใช้กฎหมายในการ
ปกครองจะท�ำให้เกิดประสิทธิภาพต่อการจัดระเบียบสังคม ดังนั้นเขาจึงปฏิเสธ 
ระบบคุณธรรมของขงจื้อ 

3) ข้อโต้แย้งในประเด็นมนุษยนิยมและรัฐนิยม
แนวคิดของขงจื้อเป็นแนวมนุษยนิยม ให้ความส�ำคัญกับการกล่อมเกลา

มนุษย์ให้สมบูรณ์โดยหลักจริยธรรม ขงจื้อมองว่าบุตรผู้กตัญญูกับพสกนิกรผู ้
จงรักภักดีมีความสอดคล้องกัน คัมภีร์ขงจื้อมีบันทึกไว้ว่า “มีน้อยคนนักท่ีกตัญญู 
ต่อพ่อแม่และรักพ่ีน้องจะพึงใจกับการลบหลู่ผู้บังคับบัญชา และไม่มีผู้ใดเลยท่ีเมื่อ
ไม่พึงใจในการลบหลูผู่บ้งัคบับญัชาจะพึงใจในการก่อความวุ่นวาย” (James Legge, 
1966:18) มนษุย์ผูไ้ด้รบัการขัดเกลาทางจรยิธรรมย่อมมจีติใจดงีาม ความดงีามน้ีจะ
เป็นลักษณะนิสัยท่ีติดตัวเขาไป ท�ำให้โอกาสการแสดงออกทางความประพฤติท่ีดี
ความรกัความโอบอ้อมอาร ีไม่ว่าจะกับคนในครอบครวั ผูบ้งัคบับญัชา หรอืบคุคลอืน่ 
มเีท่ากัน เพราะการขดัเขลาทางจรยิธรรมน้ีเป็นรากฐานทีฝั่งลกึอยู่ภายในจติใจ ขงจือ้
จึงเห็นว่าการปลูกฝังจริยธรรมแก่มนุษย์น้ันจะสร้างทรัพยากรมนุษย์ที่ดีมีคุณค่า 

ให้กับสังคม และจะน�ำไปสู่ความสงบเรียบร้อยทางการปกครองในที่สุด



วารสารปรัชญาและศาสนา 3 (1) ม.ค. - มิ.ย. 61 75

ฮั่นเฟยจื่อโต้แย้งว่า แนวทางแห่งมนุษยนิยมที่เชิดชูคุณธรรมนั้นมีแต่จะน�ำ

ความยุ่งเหยิงมาสู่รัฐ โดยเขาให้ความเห็นว่า ความเป็นส่วนตัวองบุคคลต้องแยก 

ออกจากภาวะสาธารณะ เพราะทั้งสองสภาวะขัดแย้งกันเสมอ (Burton Watson, 

1964:106) เขายกตวัอย่างว่า “ชายผูห้น่ึงแห่งรฐัหลูถู่กเกณฑ์ไปท�ำสงคราม เมือ่ต้อง

ประจันหน้ากับข้าศึก เขาหนีทัพถึง 3 ครั้ง ด้วยเหตุผลที่ว่า เขามีบิดาผู้แก่แล้วต้อง

ดูแล ขงจื้อเห็นว่าชายผู้นี้มีความกตัญญู จึงส่งเสริมให้ได้เล่ือนต�ำแหน่ง ดังน้ัน 

ฮั่นเฟยจื่อจึงชี้ให้เห็นว่า บุตรกตัญญูต่อบิดาอาจเป็นคนทรยศต่อผู้ปกครองก็ได้ 

(Burton Watson, 1964:106) การเชิดชูชายผู้น้ีของขงจื้อมีแต่จะน�ำความอ่อนแอ 

มาสูร่ฐั ในทางตรงกันข้ามกรณีคงุผูจ้งรกัภกัดต่ีอรฐั ไปแจ้งความว่าบดิาของตนขโมย

แกะ กลบัถูกน�ำไปประหารเป็นเครือ่งยืนยันว่าพสกนกิรผูซ้ือ่สตัย์อาจเป็นผูอ้กตัญญู

ต่อบิดา เมื่อผลประโยชน์ของรัฐและผลประโยชน์ส่วนตนขัดแย้งกันผลประโยชน์ 

ทัง้สองฝ่ายจะอยู่คูกั่นไม่ได้ (Burton Watson, 1964:107) เมือ่ได้พบกับสภาวการณ์

ที่ขัดแย้งกันเช่นน้ี ตามทัศนะของฮั่นเฟยจื่อชี้ว่าควรเลือกแนวทางท่ีเป็นไปเพ่ือ 

ความมั่นคงของรัฐ ให้ถือเอาประโยชน์ส่วนรวมเป็นหลัก จะต้องเสียสละประโยชน์

ส ่วนตนเพ่ือส่วนรวม เป็นแนวคิดเชิงรัฐนิยม ให้ความส�ำคัญกับอ�ำนาจรัฐ  

ความแข็งแกร่งแห่งรัฐเป็นเป้าหมายสูงสุด

วิพากษ์แนวคิดฮั่นเฟยจื่อตามทัศนะของผู้เขียน
จากประเด็นข้อโต้แย้งข้างต้น ผู้เขียนท้ังเห็นด้วยและไม่เห็นด้วยกับทัศนะ

ของฮั่นเฟยจื่อ บางประเด็นข้อโต้แย้งของฮั่นเฟยจื่อมีความสมเหตุสมผล แต่ใน 

บางประเด็นก็พบความขัดแย้งในตนเอง ดังนั้นผู้เขียนจึงจะแสดงทัศนะต่อประเด็น

ต่าง ๆ ดังนี้

1) ทัศนะต่อประเด็นการให้ความส�ำคัญกับสภาวการณ์ที่เป็นอยู่

มากกว่าแบบแผนในอดีต

แนวคิดเรื่องการให้ความส�ำคัญกับสภาวการณ์ท่ีเป็นอยู่มากกว่าแบบแผน

ในอดีตนี้ ผู ้เขียนมองว่าการให้เหตุผลของฮั่นเฟยจื่อมีความสมเหตุสมผล และ 



76 หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

เห็นด้วยว่าในบรบิททางสงัคมและสภาวะแวดล้อมท่ีแตกต่างกัน ไม่อาจจะใช้วิธีการ

เดียวกันมาจัดการให้เกิดผลสัมฤทธิ์ได้ แต่ก็คิดว่าวิธีการในอดีตสามารถน�ำกลับมา

ใช้ใหม่ได้ในฐานะเป็นบทเรียนหรือกรณีศึกษา เมื่อพิจารณาโดยละเอียดจะเห็นว่า 

แท้จริงแล้วฮั่นเฟยจื่อก็ไม่ได้ปฏิเสธบทเรียนจากอดีตอย่างสิ้นเชิง แนวคิดของเขา 

จะให้ความส�ำคญักับผลสมัฤทธ์ิของวธีิการทีท่�ำให้บรรลเุป้าหมาย มากกว่าทีจ่ะมอง

เรื่องของขนบธรรมเนียมวิธีปฏิบัติในอดีต หรือวิทยาการวิธีการในปัจจุบัน โดยให้

ความส�ำคัญกับสภาวการณ์เป็นหลักแล้วจึงมาพิจารณาหาวิธีการที่เหมาะสมกับ

สภาวการณ์นั้น ๆ ดังน้ัน ผู้เขียนจึงเห็นด้วยกับแนวคิดท่ีว่า วิธีการท่ีจะน�ำมาใช้จะ

ต้องสอดคล้องกับสภาวการณ์ ไม่ว่าจะเป็นวิธีการในอดีตหรือปัจจุบันหากมีความ

สอดคล้องกับสภาวการณ์ เหมาะสมกับกาลเทศะก็ถือได้ว ่าเป็นเครื่องมือที่ 

ทรงประสิทธิภาพอันจะสามารถน�ำไปสู่จุดมุ่งหมายได้ 

2) ทัศนะต่อประเด็นคุณธรรมและกฎหมาย

ฮั่นเฟยจื่อปฏิเสธความสัมพันธ์ของระบบคุณธรรมกับกฎหมาย โดยมองว่า

เป็นเรื่องที่เข้ากันไม่ได้ ผู้เขียนมองสาเหตุของแนวคิดนี้ว่า ฮั่นเฟยจื่อได้รับอิทธิพล

จากสภาวะแวดล้อมในยุคสมัยของเขา เนื่องจากเขาอยู่ในราชวงศ์ฮั่น เป็นชนชั้น 

ผู้ปกครองและอยู่ในยุคของภาวะสงคราม จึงท�ำให้เขามีแนวคิดที่จะส่งเสริมความ

มัน่คงของรฐัเป็นหลกัโดยไม่สนใจระบบคณุธรรม ผูเ้ขียนเห็นว่าแนวคิดน้ีของฮัน่เฟยจือ่ 

มีความขัดแย้งในตนเอง หากไม่มีระบบคุณธรรมแล้วจะใช้เกณฑ์อะไรมารับรอง

อ�ำนาจของผู้ปกครอง กฎหมายนั้นถ้าอยู่ในมือของผู้ปกครองท่ีไม่มีคุณธรรมย่ิงจะ

ท�ำให้บ้านเมืองเกิดหายนะมากเท่าน้ัน เป็นที่สังเกตว่าในเมื่อเขาเห็นว่าแนวคิด

กุศโลบายของเซินปู๋ไฮ่กับระบบกฎหมายของกงซุนยังเป็นสิ่งท่ีต้องมีควบคู่กันไป  

ในทางกลับกันเขาควรจะยอมรับความสัมพันธ์ของระบบคุณธรรมและกฎหมายได้

เช่นกัน  ผูเ้ขียนมองว่าคณุธรรมและกฎหมายควรมคีวามส�ำคัญควบคู่กันไป เพราะการใช้

กฎหมายสามารถควบคุมได้เพียงร่างกาย แต่คุณธรรมต่างหากที่อยู่ในจิตใจ  

ดงันัน้เมือ่เราเห็นความส�ำคญัของท้ังสองระบบ เรากส็ามารถน�ำมาเป็นหลกัทางการ

ปกครองในลักษณะสนับสนุนในหลักการของกันและกันได้อย่างมีประสิทธิภาพ  

โดยการน�ำบทลงโทษทางกฎหมายมาบังคับใช้ในสถานการณ์เฉพาะหน้าภายใต้



วารสารปรัชญาและศาสนา 3 (1) ม.ค. - มิ.ย. 61 77

กรอบของระบบคณุธรรม หากมกีรณีขดัแย้งกนัของระบบท้ังสอง ก็สามารถยกขึน้มา

พิจารณาตัดสินเป็นกรณีไป โดยยึดความสมเหตุสมผลและพิจารณาถึงผลกระทบ 

ที่จะเกิดขึ้นเป็นหลัก

3) ทัศนะต่อประเด็นมนุษยนิยมและรัฐนิยม

ความมั่นคงของรัฐจะเกิดมีได้ต้องมีพ้ืนฐานมาจากความมั่นคงของมนุษย์ 

เพราะอ�ำนาจรัฐจะต้องอาศัยท่ีมาอันเกิดจากความชอบธรรมจึงจะเป็นท่ียอมรับ 

และสามารถปกครองผู้ใต้ปกครองได้อย่างสันติ และระบบคุณธรรมน้ีจะเป็นกลไก

ในการตรวจสอบผู้ปกครองหรืออ�ำนาจรัฐ ป้องกันการใช้อ�ำนาจในการฉ้อโกง 

และกดขี่เบียดเบียนประชาชน การจะสร้างรัฐให้มีความย่ังยืนได้น้ันจะต้องสร้าง

ทรัพยากรมนุษย์ที่มีคุณค่าเปี ่ยมด้วยคุณธรรม เมื่อผู ้ปกครองมองเห็นคุณค่า 

ของความเป็นมนุษย์ ส่งเสริมให้มีความเท่าเทียม และพัฒนาให้ประชาชนมีความ

เป็นอยู่ที่ดีแล้ว คุณธรรมย่อมสนับสนุนอ�ำนาจรัฐ หลักมนุษยธรรมจึงมีความส�ำคัญ

เก้ือกลูต่อการอยู่รอดของรฐั ดงัน้ัน ผูเ้ขยีนจงึไม่เหน็ด้วยกับแนวคิดเชงิรฐันิยม แม้ว่า

ในบางสถานการณ์ความเด็ดขาดของกฎหมายจะรองรับความอยู่รอดของรัฐและ

ความมีระเบียบของสังคมก็ตาม แต่ผู้เขียนก็ยังมองว่าการน�ำมาผสมผสานท้ังสอง

หลักการเข้าด้วยกันจะเป็นเคร่ืองมือสนับสนุนซึ่งกันและกัน ไม่สามารถจะปฏิเสธ

แนวคิดใดแนวคิดหนึ่งได้

บทสรุป
แนวคิดทางปรัชญาของส�ำนักนิตินิยม มีลักษณะส�ำคัญของแนวคิด คือ  

ให้ความส�ำคัญกับระบบกฎหมาย เป็นส�ำนักท่ีมีความเห็นว่ามนุษย์มีธรรมชาติท่ี 

ชัว่ร้าย และมเีป้าหมายทางการควบคุมทางการเมอืง ฮัน่เฟยจือ่เป็นนกัคิดคนส�ำคญั

ที่ท�ำให้ปรัชญาส�ำนักนิตินิยมมีความโดดเด่น โดยแนวคิดของฮั่นเฟยจื่อ จะเป็น

ลกัษณะของการผสมผสานทางความคดิระบบปรชัญาส�ำนกัเดยีวกันและการปรบัใช้

ก่ึงวิพากษ์วิจารณ์ปรัชญาส�ำนักอื่น ๆ ฮั่นเฟยจื่อเห็นว่าหลักการด้านศีลธรรมและ

จารีตว่าเป็นวิธีการที่อ่อนแอไม่สามารถน�ำมาใช้ควบคุมสังคมมนุษย์อย่างมี



78 หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

ประสทิธิผลได้ มเีพียงกฎหมายเท่านัน้ท่ีจะใช้ควบคมุได้ ดงัน้ันเขาจงึน�ำเอาหลกัการ

เหล่านั้นมาปรับมโนทัศน์โดยใช้วิถีทางกฎหมายมาอธิบายเพ่ือบรรลุเป้าหมาย

ทางการปกครอง แนวคิดที่เกิดขึ้นใหม่นั้นจึงกลายเป็นแนวคิดของเขาเอง ล้วนแต่

สอดคล้องและสนับสนุนแนวความคิดนิตินิยม 

ฮั่นเฟยจื่อ ให้ความส�ำคัญกับผลสัมฤทธ์ิของวิธีการที่ท�ำให้เกิดผลส�ำเร็จ 

มากกว่าที่จะมองเรื่องของขนบธรรมเนียมวธิปีฏบิัติในอดีตหรือวิทยาการในปัจจุบัน 

เขาให้ความส�ำคัญกับสภาวการณ์เป็นหลัก ดังน้ัน วิธีการท่ีจะน�ำมาใช้จะต้อง

สอดคล้องกับสภาวการณ์ ไม่ว่าจะวิธีไหนในอดตีหรอืปัจจบุนัหากมคีวามสอดคล้อง

กับสภาวการณ์แล้วเขาก็พร้อมน�ำมาปรับใช้ ในประเด็นความสัมพันธ์ของคุณธรรม

กับอ�ำนาจฮั่นเฟยจื่อมองว่าเป็นสิ่งที่เข้ากันไม่ได้ เหมือนน�้ำกับน�้ำมัน จึงไม่สามารถ

น�ำคณุธรรมมาใชค้วบคมุให้สงัคมมรีะเบยีบวนิยั แต่สิง่ทีเ่ขาเชือ่ว่าจะรกัษาระเบียบ

วินัยได้นั้นคือพลังอ�ำนาจการข่มขู่ด้วยการลงโทษตามกฎหมายน่ันเอง โดยเฉพาะ 

ในกรณีการปกครองของรฐัการใช้กฎหมายในการปกครองจะท�ำให้เกิดประสทิธิภาพ

ต่อการจัดระเบียบสังคม ดังนั้นเขาจึงปฏิเสธระบบคุณธรรมของขงจื้อ แนวคิดของ 

ฮั่นเฟยจื่อเป็นแนวรัฐนิยม โดยเขามองว่าแนวทางแห่งมนุษยนิยมที่เชิดชูคุณธรรม

นั้นมีแต่จะน�ำความยุ่งเหยิงมาสู่รัฐ โดยเขาให้ความเห็นว่า ความเป็นส่วนตัว 

ของบุคคลต้องแยกออกจากภาวะสาธารณะ เพราะทั้งสองสภาวะขัดแย้งกันเสมอ

จากการศึกษาแนวคิดของฮั่นเฟยจื่อ บางประเด็นผู้เขียนเห็นว่ามีความ 

สมเหตุสมผล แต่ในบางประเดน็ก็พบความขดัแย้งในตนเอง เช่น เห็นด้วยว่าในบรบิท

ทางสังคมและสภาวะแวดล้อมท่ีแตกต่างกัน ไม่อาจจะใช้วิธีการเดียวกันมาจัดการ

ให้เกิดผลสัมฤทธ์ิได้ แต่ก็คิดว่าวิธีการในอดีตสามารถน�ำกลับมาใช้ใหม่ได้ในฐานะ

เป็นบทเรียนหรือกรณีศึกษาได้ แนวคิดเรื่องความสัมพันธ์ของระบบคุณธรรมกับ

กฎหมาย ฮัน่เฟยจือ่มองว่าเป็นเรือ่งท่ีเข้ากันไม่ได้ เนือ่งจากได้รบัอทิธิพลจากสภาวะ

แวดล้อมในยุคสมัยของเขา เนื่องจากเขาอยู่ในราชวงศ์ฮั่น เป็นชนชั้นผู้ปกครองและ

อยู่ในยุคของภาวะสงคราม จึงท�ำให้เขามีแนวคิดท่ีจะส่งเสริมความมั่นคงของรัฐ 

เป็นหลักโดยไม่สนใจระบบคุณธรรม ผู ้เขียนเห็นว่าแนวคิดน้ีของฮั่นเฟยจื่อม ี

ความขดัแย้งในตนเอง หากไม่มรีะบบคณุธรรมแล้วจะใช้เกณฑ์อะไรมารบัรองอ�ำนาจ



วารสารปรัชญาและศาสนา 3 (1) ม.ค. - มิ.ย. 61 79

ของผู้ปกครอง กฎหมายนั้นถ้าอยู่ในมือของผู้ปกครองที่ไม่มีคุณธรรมย่ิงจะท�ำให้ 

บ้านเมืองเกิดหายนะมากเท่านั้น ผู้เขียนยังเชื่อว่าคุณธรรมย่อมสนับสนุนอ�ำนาจรัฐ 

หลกัมนุษยธรรมจงึมคีวามส�ำคญัเก้ือกูลต่อการอยู่รอดของรฐั ดังน้ัน ผู้เขียนจงึไม่เห็น

ด้วยกับแนวคิดเชิงรัฐนิยม แม้ว่าในบางสถานการณ์ความเด็ดขาดของกฎหมาย 

จะรองรับความอยู่รอดของรัฐและความมีระเบียบของสังคมก็ตาม ท่ีสุดแล้วผู้เขียน

มองว่าการน�ำแนวคิดทั้งสองหลักการมาผสมผสานเข้าด้วยกันจะเป็นเครื่องมือ

สนับสนุนซึ่งกันและกัน เพราะมองว่าแต่ละแนวคิดมีจุดเด่นในตัวเอง ผู้ปกครอง 

จึงควรน�ำจุดเด่นท่ีพบในหลักการเหล่าน้ันมาปรับใช้ให้เหมาะสมและสอดคล้อง 

กับแต่ละสภาวการณ์จะท�ำให้เกิดประสิทธิภาพการปกครองได้มากที่สุด

เอกสารอ้างอิง
เขียน ธีระวิทย์. (2547). วิวัฒนาการการปกครองของจีน. กรุงเทพฯ : ส�ำนักพิมพ์

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

จรัญ โฆษณานันท์. (2550). นิติปรัชญาแนววิพากษ์. กรุงเทพฯ : ส�ำนักพิมพ์

นิติธรรม.

ทวีป วรดิลก. (2547). ประวัติศาสตร์จีน. กรุงเทพฯ : ส�ำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 

ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์. (2545). ศาสนาและปรัชญาในจีน ทิเบต ญ่ีปุ่น. 

กรุงเทพฯ : ส�ำนักพิมพ์สุขภาพใจ.

ปกรณ์ ลิมปนุสรณ์. (30 สิงหาคม 2534). “ปรัชญาการปกครองของหาน

เฟยจื่อ”เอกสารประกอบการสัมมนาเรื่อง “สองปราชญ์สองยุค หาน

เฟยปะทะแมคเคียเวลลี วิเคราะห์เปรียบเทียบปรัชญาการเมืองจีน

กับตะวันตก” มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ โครงการศึกษาจีน สถาบันเอเชีย

ตะวันออกศึกษา. 

สุวรรณา สถาอานันท์. (2533). “ข้อเสนอเบื้องต้นว่าด้วยปรัชญาประวัติศาสตร์ใน

ทัศนะของขงจื้อ” เอเชียปริทัศน์. กรุงเทพฯ : ส�ำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย.



80 หลักการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ

______. (2539). กระแสธารปรัชญาจีน. กรุงเทพฯ : ส�ำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ

มหาวิทยาลัย.

อรุณ ภาณุพงศ์. (2531). “นิติปรัชญาของหานเฟย”ใน สมยส เชื้อไทย บรรณาธิการ. 

รวมบทความในโอกาสครบรอบ 60 ปี ดร.ปรดี ีเกษมทรพัย์. กรงุเทพฯ 

: พี.เค.พริ้นติ้งเฮาส์. 

Bodde Dark. (1981). Essays on Chinese Civilization. Princeton : Princeton 

University Press. 	  

Chan Wing Tsit. (1973). A Source Book in Chinese Philosophy. Princeton : 

Princeton University Press.

Graham, A.C. (1989). Disputers of the Tao. Illinois : Open Court.

James Legge. (1966). Confucian Analects. Hong Kong : Wei Tung Book 

Store.

Watson Burton (Tr.). (1964). Han Fei Tzu : Basic Wriitings. New York :  

Columbia University Press. 

วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี. (1 เมษายน 2558). หานเฟยจื่อ. http://th.wikipedia.org/

wiki/หาน_เฟยจื่อ, (12 พฤษภาคม 2558).



มนุษย์ : กระบวนทัศน์ทางความเชื่อและความคิด

Human: the paradigm of belief and thought

ธีระพงษ์ มีไธสง

Theerapong Meethaisong
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์

Faculty of Humanities and Social sciences

มหาวิทยาลัยมหาสารคาม

Mahasarakham University

บทคัดย่อ
บทความนี้ พยายามหาค�ำตอบเก่ียวกับมนุษย์ในหลากหลายมิติทั้งด้าน

ศาสนาและปรัชญา เป็นค�ำถามเบ้ืองต้นที่สะท้อนให้เห็นความพยายามของมนุษย์ 

ทีห่นัมาสนใจและหาค�ำตอบเก่ียวกับตนเอง จากการส�ำรวจกระบวนทศัน์ทางศาสนา

และปรัชญา พบว่า พราหมณ์-ฮินดู คริสต์และอิสลาม อธิบายท่ีมาของมนุษย ์

เชื่อมโยงกับระบบการสร้างจากสิ่งสูงสุด ส่วนศาสนาพุทธพยายามจะอธิบาย 

ในเชิงปฏิเสธแนวคิดดังกล่าว แต่ก็มีการกล่าวถึงสิ่งท่ีมีลักษณะคล้ายพระเจ้าท่ี 

เรียกว่าปฏิสนธิวิญญาณ แต่มีความต่างในแง่ที่ว่าปฏิสนธิวิญญาณเป็นส่ิงไม่เท่ียง 

ในขณะทีก่ระบวนทัศน์ทางปรชัญาพยายามจะหาค�ำตอบด้วยหลกัเหตผุลผ่านทฤษฎี

ใหม่ๆ แต่ก็ยังไม่สามารถจะตอบค�ำถามได้อย่างไม่มีข้อโต้แย้ง ส่วนในประเด็นท่ี 

เก่ียวกับเก่ียวกับค�ำถามว่ามนุษย์ที่ดีควรเป็นอย่างไร ท้ังศาสนาและปรัชญาต่าง 

ให้ค�ำตอบในลักษณะที่สอดคล้องกันว่ามนุษย์ควรมีหลักปฏิบัติท่ีมุ่งไปสู่สันติภาพ 

ทั้งในแง่ของปัจเจกและการอยู่ร่วมกันในสังคม


