
รบัต้นฉบบั 22 กันยายน 2563 แก้ไขตามผูท้รงคณุวุฒ ิ12 ตุลาคม 2563 รบัลงตพิีมพ์ 12 ตลุาคม 2563

ความรู้ที่พึงประสงค์ ในพุทธศาสนาเถรวาท

Desirable Knowledge in Theravada Buddhism

อาทิตย์ ผ่านพูล

Artit Phanpoon
คณะสังคมศาสตร์

Faculty of Social Science

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตอีสาน

Mahamakut Buddhist University Isan Campus

บทคัดย่อ
บทความนีม้วัีตถุประสงค์เพ่ือศกึษาค�ำสอนของพุทธศาสนาเถรวาทเกีย่วกับ

เรื่องความรู้ ผลการศึกษาพบว่า ความรู้ในพุทธศาสนา คือความเชื่อท่ีเป็นจริง 

อันได้ผ ่านการพิสูจน์ทดสอบด้วยประสบการณ์ของตนเองจนประจักษ์แจ้ง 

ด้วยญาณในความจริงนั้นด้วยตัวของตัวเอง ซึ่งความจริงนั้นได้แก่สภาวะอันแท้จริง

ของธรรมชาติได้อย่างถูกต้อง มีแหล่งที่มา 3 อย่างคือ จากการศึกษาเล่าเรียนจาก

การคิดตามหลักเหตุผล และจากการลงมือปฏิบัติด้วยประสบการณ์ตรงของตนเอง 

ความรู้ 2 ประเภทแรกอาจจะถูกหรืออาจจะผิด ส่วนความรู้ประเภทท่ี 3 ผลจาก 

การลงมอืปฏิบตัทิ�ำให้ผูป้ฏิบตัไิด้รูส้ภาวะอนัแท้จรงิของธรรมชาตติามเป็นจรงิจนได้

รับความรู้ในลักษณะพิเศษที่เรียกว่าญาณ และญาณท่ีน�ำไปสู่การหย่ังรู้สภาวะ 

ของธรรมชาติได้อย่างถูกต้องน้ันมิใช่เพียงญาณทัสนะเท่านั้นแต่ต้องเป็นญาณ

ประเภทยถาภูตญาณทัสนะซึ่งญาณน้ีจะเป็นเครื่องมือน�ำไปสู่ความรู้ข้ันสุดท้าย 

ความรูใ้นความสิน้ทกุข์ หรอืความรูท่ี้ท�ำให้ทุกข์ทัง้ปวงสิน้ไปหรอืความรู ้ทีท่�ำให้กิเลส

ตัณหาทั้งหมดดับสิ้น อันเป็นความรู้ที่แท้จริง ที่ถูกต้อง ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนา

เถรวาท

ค�ำส�ำคัญ: พระพุทธศาสนาเถรวาท, ความรู้



2 ความรู้ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนาเถรวาท

Abstract
The purpose of the article was to study the doctrine of Theravada 

Buddhism regarding knowledge. Results revealed that the knowledge found 

in Buddhism is the truth which have been proved with one’s own empiricism. 

According to the results, the truth, is the actual state of natural phenomena 

stemming from three sources-:wisdom resulting from instructional process, 

wisdom resulting from reflection, and wisdom resulting from empirical  

knowledge. There is the possibility that the first two kinds of knowledge may 

be accurate or inaccurate. However, the third kind of knowledge resulting 

from religious practiced that adheres to  the great master’s instructions, 

usually reflects the  state of realizing  the truth of nature . This knowledge is 

specifically known as insight. This insight can lead to the realization of truths 

envisioning not only insight state but also reality.  

This knowledge is the instrument leading to either the last step of 

suffer ending or the knowledge that can end all kinds of suffering or eliminate 

all defilements. This knowledge is true, correct and desirable in Theravada 

Buddhism.

Keywords: Theravada Buddhism, knowledge



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (1) ม.ค. - มิ.ย. 63 3

บทน�ำ
ความรู้ในพุทธศาสนาเถรวาทแบ่งออกเป็นหลายระดับและมีหลายศัพท ์

ที่มีความหมายถึงความรู้ เช่นศัพท์ว่า วิญญาณ สัญญา ทิฏฐิ โพธิ ปัญญา ญาณ 

วิชชา อภิญญา เป็นต้นแต่ศัพท์เหล่านั้นสามารถใช้แทนกันได้ในความหมายกว้างๆ 

และแต่ละศพัท์จะทีแ่ตกต่างกันออกไป แต่ทกุระดบันัน้ก็มลีกัษณะร่วมกันอย่างหน่ึง

คือเป็นประสบการณ์ตรงของผู้ที่รู้เองไม่ว่าจะเป็นประสบการณ์ทางสัมผัสทางกาย

หรือประสาทสัมผัสทางใจ 

พุทธศาสนาแบ่งความรู้ออกเป็น 2 ระดับกว้าง ๆ คือ ความรู้ระดับโลกียะ 

และความรูร้ะดบัโลกุตตระ กล่าวคอื ความรูร้ะดบัโลกียะเป็นความรูทุ้กประเภทจนถึง

ความรู้ระดับญาณ หรือการหย่ังรู้ท่ีไม่ถึงข้ันท�ำให้เป็นพระอริยะ หรือยังไม่ถึงขั้น 

ท�ำให้บรรลุอริยมรรค อริยผล ส่วนความรู้ระดับโลกุตตระ เป็นความรู้ท่ีท�ำให้เป็น 

พระอริยะ หรือท�ำให้บรรลุอริยมรรค อริยผลนั่นเอง ซึ่งพุทธศาสนาถือว่าเป็นความรู้

อันสูงสุดและเป็นความรู้ที่พึงประสงค์ (สุเชาวน์ พลอยชุม, 2552: 92)

จากประเด็นท่ีกล่าวมาเบื้องต้นจะพบว่า มีความรู้ในพุทธศาสนาเถรวาท 

จะแบ่งเป็น 2 ระดับกว้างแต่ก็ยังมีความรู้ประเภทย่อยๆ อีกเป็นจ�ำนวนมาก และ 

มีความลึกซึ้งไปตามล�ำดับของการเข้าถึง และในที่สุดแล้วความรู้ในระดับโลกียะ 

ก็เป็นได้แค่เพียงความรู้ที่ไม่พึงประสงค์ของผู้ต้องการสิ้นทุกข์ ส่วนความรู้ระดับ 

โลกุตตระเป็นความรู้ที่พึงประสงค์ของผู้ต้องการสิ้นทุกข์ 

ดังนั้น บทความนี้จึงมุ่งเสนอค�ำสอนเรื่องความรู้ท่ีพึงประสงค์ท่ีปรากฏ 

ในค�ำสอนของพุทธศาสนาเถรวาทเพ่ือให้เกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องอีกท้ัง 

เป็นแนวทางให้ผู้สนใจศึกษาในระดับสูงต่อไป

ความรู้ในพุทธศาสนาเถรวาทคืออะไร
ตามค�ำสอนของพุทธศาสนาเถรวาท ความรู้ หมายถึง ส่ิงท่ีเกิดข้ึนจากการ

สดับเล่าเรียน สิ่งที่เกิดขึ้นจากการคิดพิจารณา และสิ่งที่เกิดจากการปฏิบัติบ�ำเพ็ญ 

(พระธรรมปิฎก (ปอ ปยุตโต), 2551: 96) โดยความรู้ที่เกิดจากการสดับเล่าเรียน

เป็นการถ่ายทอดต่อๆ กันมาจากความรู้ของผู้อื่น โดยการอาศัยอายตนะในการ 



4 ความรู้ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนาเถรวาท

เรยีนรูจ้ากนัน้ก็จดจ�ำไว้อย่างเป็นระบบ ส่วนความรูท่ี้เกิดจากการคดิพิจารณาเป็นการ

น�ำเอาความรู้ท่ีเกิดจากการสดับเล่าเรียนเข้าสู่กระบวนการของการคิดหรือการ 

ใช้เหตผุลเพ่ือให้เกิดความเข้าใจหรอืรูค้วามหมายของสิง่น้ันชดัเจนย่ิงขึน้ ส่วนความ

รู้ที่เกิดจากการปฏิบัติบ�ำเพ็ญเป็นความรู้ที่มีลักษณะการเห็นสิ่งนั้นๆ อย่างทะลุ

ปรุโปร่งแจ่มแจ้งครบถ้วนด้วยจิตท่ีเกิดการการปฏิบัติโดยตรง มีลักษณะเป็นการ 

หยั่งรู้ อยู่เหนือประสบการณ์และเหตุผล (สุเชาวน์ พลอยชุม, 2552: 92)

1.	 ที่มาของความรู้ในพุทธศาสนาเถรวาท

	 พุทธศาสนาเถรวาท แสดงว่า ความรู้ที่แท้จริงหรือความรู้ที่เป็นระบบ 

มีที่มาจาก 3 แหล่งคือจินตา (ความรู ้หรือปัญญาส�ำเร็จด้วยการคิด), สุตะ 

(ความรู้หรือปัญญาที่ส�ำเร็จด้วยการฟัง), และภาวนา (ความรู้หรือปัญญาส�ำเร็จ 

ด้วยการอบรม) (ที.ปา. (ไทย) 11/305/278.) โดยมีอธิบายว่า

	 สตุะ หรอืสตุมยปัญญา เป็นความรูท้ีเ่กิดจากกระบวนการของการศกึษา

เล่าเรยีนหรอืรบัการถ่ายทอดต่อๆ กันมาจากความรูข้องผูอ้ืน่ โดยการอาศยัอายตนะ

ในการเรยีนรูจ้ากนัน้ก็จดจ�ำไว้อย่างเป็นระบบ ความรูใ้นระดบัน้ีจงึมลีกัษณะเป็นการ

รู้จ�ำหรือรู้แล้วจ�ำไว้ ความรู้ในระดับนี้ ใครท่ีฟังมามากหรือเป็นพหูสูต (พหุสฺสุโต)  

จ�ำได้มากและแม่นย�ำหรอืทรงสตุะ (สตุธโร) และสัง่สมสิง่ทีไ่ด้ฟังนัน้ไว้สามารถจดจ�ำ

ได้อย่างขึ้นใจหรือสั่งสมสุตะ (สุตสนฺนิจโย) (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/87/153.) ก็ย่อม

ได้เปรียบผู้อื่น ในกาลามาสูตร (องฺ.ติก. (ไทย) 20/945/292-293.) ท่ีได้แสดงถึง 

แหล่งที่มาของความรู้ 10 อย่างโดย 6 อย่างคือ 1) ความรู้ท่ีเกิดโดยการฟังหรือ 

เล่าเรยีนต่อ ๆ  กันมา (อนสุวะ) 2) ความรูท่ี้เกดิจากการถือปฏิบติัถือเป็นประเพณีสบืๆ 

กันมา (ปรัมปรา) 3) ความรู้ที่เกิดจากการบอกเล่าหรือค�ำเล่าลือ (อิติกิรา)   

4) ความรู้ท่ีเกิดจากการอ้างต�ำรา (ปิฏกสัมปทานะ) 5) ความรู้ที่เกิดจากบุคคล 

ท่ีน่าเชื่อถือหรือผู้เชี่ยวชาญ (ภัพพรูปตา) และ 6) ความรู้ท่ีเกิดจากครู อาจารย์ 

ของตน (สมโร โน คร)ุ เป็นแหล่งความรูท่ี้เป็นบคุคลหรอืวตัถุทีเ่ป็นท่ียอมรบักันทัว่ไป

ว่าถูกต้องเชื่อถือได้ก็ถูกจัดเข้าในความรู้ประเภทสุตะ นั่นเอง  

 



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (1) ม.ค. - มิ.ย. 63 5

	 จนิตา หรอืจนิตมยปัญญา เป็นความรูท้ีเ่กิดจากกระบวนการของการคิด
หรือการใช้เหตุผลคือน�ำเอาความรู้ที่จ�ำไว้นั้นเข้าไปสู่กระบวนการของการคิดหรือ 
การใช้เหตุผลเพ่ือให้เกิดความเข้าใจหรือรู้ความหมายของสิ่งน้ันชัดเจนย่ิงขึ้น  
ความรูร้ะดบันีจ้งึไม่ใช่เพียงการจ�ำ แต่มคีวามเข้าใจในส่ิงท่ีจ�ำอย่างทะลุปรโุปร่งด้วย 
ฉะนั้นความรู้ในขั้นนี้จึงมีลักษณะเป็นความเข้าใจที่ได้จากการคิดหรือการใช้เหตุผล
จึงมีความละเอียดกว่าความรู้ท่ีเกิดจากประสาทสัมผัสท้ัง 5 ซึ่งเป็นความรู้ท่ีไกลไป
กว่าความรู ้ประเภทสุตะ ในกาลามาสูตร (องฺ.ติก. (ไทย) 20/945/292-293.)  
ที่ได้แสดงถึงแหล่งท่ีมาของความรู้ 10 อย่างโดยอีก 4 อย่างที่เหลือคือ 1) ความรู ้
ท่ีเกิดจากการคิดเอาเอง (ตักกะเหตุ) 2) นยะเหตุ (ความรู้ท่ีเกิดจากการอนุมาน 
หรือคาดคะเน) 3) ความรู้ที่เกิดจากการไตร่ตรองตามเหตุผลหรือการใช้เหตุผล 
(อาการปริวิตักกะ) และ 4) ความรู้ที่ยอมรับเพราะตรงตามความคิดของตน (ทิฏฐิ 
นิชฌานักขันติ) เป็นเรื่องของการใช้ความคิดหรือใช้เหตุผล ถูกจัดเข้าในความรู ้
ประเภทจินตา นั่นเอง 

จากที่มาของความรู้ทั้ง 10 อย่างที่ปรากฏในกาลามสูตร สามารถสรุปลงใน 
แหล่งที่มาของความรู้ทั้ง 2 อย่างคือ สุตะ และจินตาได้ดังนี้

แผนภาพที่ 1 ความรู้ขั้นสุตมยปัญญาและความรู้ระดับจินตามยปัญญา

 
 
แผนภาพท่ี 1 ความรูข้ันสุตมยปญญาและความรูระดับจินตามยปญญา 
 

ภาวนา หรือภาวนามยปญญา เปนความรูท่ีเกิดจากการลงมือปฏิบัติทางจิตดวยประสบการณตรงของ
ตนเองเพ่ือทําใหจิตสงบนิ่ง เม่ือจิตสงบเปนสมาธิ จิตก็สงบใส บริสุทธิ์ จากนั้นปญญาญาณหรือความสามารถใน
การหยั่งรูก็เกิดข้ึน ซ่ึงมีลักษณะเปนการเห็นสิ่งนั้นๆอยางทะลุปรุโปรง แจมแจงดวยจิตโดยตรงท้ังสิ่งท่ีเปนวัตถุ
และ อวัตถุ ความรูท่ีเกิดจากการหยั่งรูหรือจากญาณนี่แหละท่ีพุทธศาสนาถือวาเปนความรูท่ีถูกตองตรงตาม
ความเปนจริง เพราะการรูดวยญาณ พุทธศาสนาถือวาเปนการรูสิ่งนั้น ๆ ตามท่ีเปนจริง (สุเชาวน พลอยชุม, 
2552: 7782) ความรูท่ีเกิดจากการภาวนาหรือญาณ ท่ีพุทธศาสนาเรียกอภิญญานั้นตามท่ีปรากฏในทุติยอาหุ
เนยยสูตร (องฺ.ฉกฺก.22/2/408411) แบงได 6 ประการซ่ึงผูท่ีไดอภิญญาจะมีลักษณะเหนือธรรมดาสามัญ 
ดังนี้คือ 

1) อิทธิวิธิ แสดงฤทธิ์ได เชน การทําคนเดียวใหเปนหลายคน การทําหลายคนใหเปนคนเดียว การหาย
ตัวได การเหาะข้ึนไปบนอากาศ การดําดินได เปนตน  

2) ทิพพโสต หูทิพย สามารถไดยินท้ังเสียงธรรมดา และเสียงทิพยท้ังท่ีอยูไกลและใกลได 
3) เจโตปริยญาณ รูใจคนอ่ืน สามารถกําหนดรูใจของสัตวและมนุษยได 
4) ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ ระลึกชาติได สามารรถระลึกชาติกอนไดเปนอันมาก 
5) ทิพพจักขุ ตาทิพย สามารถเห็นการอุบัติ การจุติของสรรพสัตวได 
6) อาสวักขยญาณ รูทําใหกิเลสหมดสิ้น คือ การทําใหแจงซ่ึงเจโตวิมุตติ และปญญาวิมุตติ อันหาอา

สวะมิได เพราะอาสวะท้ังหลายสิ้นไปดวยปญญาอันยิ่งเอง 
2. ประเภทของความรู 



6 ความรู้ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนาเถรวาท

ภาวนา หรอืภาวนามยปัญญา เป็นความรูท่ี้เกิดจากการลงมอืปฏบิตัทิางจติ

ด้วยประสบการณ์ตรงของตนเองเพ่ือท�ำให้จติสงบน่ิง เมือ่จติสงบเป็นสมาธิ จติก็สงบ

ใส บรสิทุธ์ิ จากนัน้ปัญญาญาณหรอืความสามารถในการหย่ังรูก็้เกิดข้ึน ซึง่มลีกัษณะ

เป็นการเห็นสิ่งนั้นๆ อย่างทะลุปรุโปร่ง แจ่มแจ้งด้วยจิตโดยตรงทั้งสิ่งที่เป็นวัตถุ 

และ อวัตถุ ความรู้ที่เกิดจากการหย่ังรู้หรือจากญาณน่ีแหละท่ีพุทธศาสนาถือว่า 

เป็นความรู้ที่ถูกต้องตรงตามความเป็นจริง เพราะการรู้ด้วยญาณ พุทธศาสนาถือว่า

เป็นการรูส้ิง่นัน้ ๆ  ตามทีเ่ป็นจรงิ (สเุชาวน์ พลอยชมุ, 2552: 77-82) ความรูท่ี้เกิดจาก

การภาวนาหรอืญาณ ทีพุ่ทธศาสนาเรยีกอภิญญาน้ันตามท่ีปรากฏในทุติยอาหุเนยยสตูร 

(องฺ.ฉกฺก.22/2/408-411) แบ่งได้ 6 ประการซึ่งผู ้ ท่ีได้อภิญญาจะมีลักษณะ 

เหนือธรรมดาสามัญ ดังนี้คือ

1)	 อทิธิวิธิ แสดงฤทธ์ิได้ เช่น การท�ำคนเดยีวให้เป็นหลายคน การท�ำหลายคน

ให้เป็นคนเดียว การหายตัวได้ การเหาะขึ้นไปบนอากาศ การด�ำดินได้ เป็นต้น 

2)	 ทิพพโสต หูทิพย์ สามารถได้ยินทั้งเสียงธรรมดา และเสียงทิพย์ทั้งท่ี 

อยู่ไกลและใกล้ได้

3)	 เจโตปริยญาณ รู้ใจคนอื่น สามารถก�ำหนดรู้ใจของสัตว์และมนุษย์ได้

4)	 ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ ระลึกชาติได้ สามารรถระลึกชาติก่อนได ้

เป็นอันมาก

5)	 ทิพพจักขุ ตาทิพย์ สามารถเห็นการอุบัติ การจุติของสรรพสัตว์ได้

6) 	อาสวักขยญาณ รู้ท�ำให้กิเลสหมดสิ้น คือ การท�ำให้แจ้งซึ่งเจโตวิมุตติ 

และปัญญาวิมตุต ิอนัหาอาสวะมไิด้ เพราะอาสวะท้ังหลายสิน้ไปด้วยปัญญาอนัย่ิงเอง

2. ประเภทของความรู้

	 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้แบ่งประเภทความรู้ทางพุทธศาสนา

เถรวาทไว้ ในหนังสือพุทธธรรมไว้ดังนี้

	 1. จ�ำแนกโดยสภาวะหรอืโดยธรรมชาตขิองความรูโ้ดยอาศยัการจ�ำแนก 

ตามหลักของขันธ์ 5 คือ ความรู้ที่เป็นนามธรรมที่กระจายอยู่ในนามขันธ์ คือ สัญญา

ขันธ์ สังขารขันธ์ และวิญญาณขันธ์ ความรู้ที่จ�ำแนกตามสภาวะของขันธ์ ได้แก่ 

สัญญา วิญญาณ และปัญญา



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (1) ม.ค. - มิ.ย. 63 7

2.	 จ�ำแนกโดยทางรับรู้ กล่าวคือ อาศัยการรับรู้โดยผ่านอายตนะหรือทวาร

เป็นหลัก แบ่งได้ 2 ประเภท คือ ความรู้ทางปัญจทวาร คือ เป็นความรู้ที่ได้มาจาก

ประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ ความรู้ที่ได้ทางตา-เห็นรูป ทางหู-ฟังเสียง ทางจมูก-ดมกลิ่น 

ทางลิ้น-ลิ้มรส ทางกาย-ความรู้สึกสัมผัสทางกาย และความรู้ทางมโนทวาร คือ  

ความรู้ทั้งหลายที่เกิดทางใจโดยการนึกคิดตามสภาพของธรรมารมณ์

	 3.	จ�ำแนกโดยการพัฒนาการทางปัญญาภายในบคุคล โดยอาศยัขอบเขต

ของการฝึกอบรมพัฒนาการหรือความเจริญแก่กล้าตามล�ำดับ ได้แก่ สัญญา ทิฏฐิ 

และญาณ

	 4.	จ�ำแนกโดยกิจกรรมและผลงานของมนุษย์ ได้แก่ สุตะ ทิฏฐ ิและญาณ 

(พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2541: 42-54)

พระศรคีมัภีรญาณ (2556: 116-132) ได้แบ่งความรูอ้อกเป็น 4 ระดบั ได้แก่ 

ระดับวิญญาณและเวทนา ระดับสัญญา ระดับปัญญา และระดับวิชชา 

แสง จนัทร์งาม (2542: 78-80; 2514: 19-32 อ้างถึงใน ลกัษณวัต ปาละรตัน์, 

2554: 88-92) ได้แบ่งความรู้ในพุทธศาสนาออกเป็น 6 ระดับ ได้แก่ ความรู ้

ระดับวิญญาณ ความรู้ระดับสัญญา ความรู้ระดับทิฏฐิ ความรู้ระดับอภิญญา 

ความรู้ระดับวิชชุญาณ และความรู้ระดับสัมโพธิญาณ ดังนี้

	 1.	ความรูร้ะดบัวญิญาณ หมายถึง การรบัรูร้ปู เสยีง กลิน่ รส สมัผสั และ

มโนภาพ ด้วย ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ แบบง่าย ๆ ผิวเผินและชั่วระยะเวลา 

อันสั้น เช่น เห็นรูปก็รู้แต่ว่าเป็นรูปเท่านั้นยังไม่รู้ว่าเป็นรูปอะไร

	 2.	ความรู้ระดับสัญญา หมายถึง การรับรู้ถึงคุณภาพและรายละเอียด

ต่างๆ ของรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และมโนภาพนั้น เช่น พอเห็นรูปก็รู้ว่าเป็นรูปคน  

เป็นชาย เป็นคนมีอายุมาก เป็นต้น คุณภาพเหล่านี้เป็นสิ่งที่เราเรียนรู้มาก่อน  

เมือ่เราเห็นรปู ความรูเ้ก่าเหล่านัน้ก็ทยอยเกิดข้ึน มลีกัษณะเป็นการจ�ำได้ เพราะฉะน้ัน 

ท่านจึงแปลสัญญาว่าความจ�ำได้หมายรู้

	 3.	ความรู้ระดับทิฏฐิหรือความเห็น หมายถึง การเห็น การเข้าใจถึง 

ความจริงรวบยอดท่ีอยู่เบ้ืองหลังสภาวธรรมหรือการเห็นลักษณะร่วมท่ีอยู่เบื้องหลัง

สิ่งเฉพาะต่างๆ ความรู้ระดับทิฏฐินี้เกิดจากการฟังและการคิดตามหลักของเหตุผล 



8 ความรู้ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนาเถรวาท

ตัวอย่างเช่น เจ้าชายสิทธัตถะทรงเห็นคนแก่ คนเจ็บ คนตาย และคนเกิดแล้ว  

ทรงคดิจนพบความจรงิรวบยอดท่ีอยู่เบือ้งหลกัปรากฏการณ์เหล่าน้ัน คอื ความทกุข์ 

หรือทรงทราบความจริงหลักว่าทุกสิ่งท่ีมีอยู ่ย่อมมีคู่ของมัน ทุกข์เป็นส่ิงท่ีมีอยู่  

ฉะนั้น ทุกข์จะต้องมีคู่ของมันนั่นก็คือภาวะที่ไม่มีทุกข์นั่นเอง

	 4.	ความรูร้ะดบัอภิญญา หมายถึงการรบัรูอ้ารมณ์ต่างๆ และคุณลกัษณะ

ต่างๆ ของมนัโดยอาศยัพลงัจติโดยตรงโดยไม่ต้องอาศยัห ูจมกู ลิน้ และผวิกาย และ

สามารถรับรู้ได้โดยไม่ขึ้นอยู่กับกาลและอวกาศ เช่น หลับตาแล้วแต่อาจมองเห็น 

รูปได้หรือมองเห็นวัตถุหรือเหตุการณ์ซึ่งอยู่ในที่ไกลเกินวิสัยของตา

	 5.	ความรูร้ะดบัวิชชญุาณ หมายถึง ความรูท่ี้คล้ายกับทิฏฐแิละรูสั้จธรรม

เช่นเดียวกันกับทิฏฐิ แต่มีลักษณะแตกต่างกันคือ ในระดับทิฏฐิความเห็นเกิดจาก

การคิดตามหลักเหตุผล และเป็นการรู ้อย่างเลือนรางยังไม่แจ่มแจ้งชัดเจน  

แต่ความรู้ระดับวิชชุญาณไม่ได้เกิดจากการคิดตามหลักเหตุผลแต่เกิดจากการท�ำ 

จิตให้สงบอย่างสมบูรณ์ตามหลักสมาธิอันถูกต้องแล้วน�ำจิตไปเพ่งดูส่วนต่างๆ 

ของการหรือพฤติกรรมของกายโดยไม่ต้องคิด เมื่อเพ่งดูไปจนถึงจุดหน่ึงแล้ว  

ความรู้ระดับวิชชุญาณก็จะเกิดขึ้นเองโดยปัจจุบันทันด่วน 

	 6.	ความรู้ระดับสัมโพธิ เป็นความรู้ทางพุทธศาสนาโดยเฉพาะซึ่งให้ผล

เป็นความสิ้นทุกข์ สืบเนื่องมาจากการเข้าถึงสภาวธรรมฝ่ายอสังขตะก็เกิดการตรัสรู้

คือรูว่้าตนหลดุพ้นจากสภาวธรรมฝ่ายสงัขตะและอยูใ่นสภาวธรรมฝ่ายอสังขตะ เสรจ็

กิจที่ควรท�ำทุกอย่างแล้ว ประกาศอิสรภาพจากสภาวธรรมฝ่ายสังขตะได้เต็มที่แล้ว

บุญมี แท่นแก้ว (2543: 42-44) ได้แบ่งความรู้ในพุทธศาสนาออกเป็น  

ระดับ ได้แก่ ระดับวิญญาณ ระดับสัญญา ระดับทิฏฐิ ระดับอภิญญา ระดับญาณ 

และระดับสัมมาสัมโพธิญาณ ซึ่งเรียงจากต�่ำไปสูงได้แก่

	 1.	วิญญาณ หมายถึง ความรู้ที่เกิดขึ้นเมื่ออายตนะภายในของมนุษย ์

อันได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ กระทบกับอารมณ์หรือสิ่งเร้าจากภายนอก ความรู้

ในระดับน้ีมีลักษณะง่าย ๆ เช่น เม่ือตาเห็นรูป ก็รู ้แต่เพียงว่าเป็นรูป แต่ไม่รู ้ 

รายละเอียดว่าเป็นรูปอะไร เป็นต้น ความรู้ระดับวิญญาณนี้เกิดข้ึนเองทุกครั้ง 

ที่อายตนะใดอายตนะหนึ่งของเรากระทบกับสิ่งเร้าจากภายนอก



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (1) ม.ค. - มิ.ย. 63 9

	 2.	สัญญา หมายถึง การรู้คุณลักษณะต่างๆ ของอารมณ์หรือสิ่งเร้านั้นๆ  

โดยมคีวามรูร้ะดบัวิญญาณเป็นรากฐาน เช่น เมือ่ตาเห็นรปูแล้วก็รูว่้านัน่เป็นรปูอะไร 

หรือรูปใคร เป็นต้น หรือที่เรียกกันว่า “จ�ำได้หมายรู้” นั่นเอง

	 3.	ทิฏฐิ หมายถึง ความรู้ท่ีเกิดจากการพิจารณาเปรียบเทียบแล้วสรุป 

เป็นความเห็นอีกทีหนึ่ง เช่น พระพุทธเจ้าเมื่อคร้ังยังเป็นเจ้าชายสิทธัตถะทรงเห็น 

คนแก่ คนเจ็บ คนตาย จึงทรงพิจารณาและสรุปเป็นความคิดรวบยอดท่ีเรียกว่า 

“ความทุกข์”

	 4.	อภิญญา หมายถึง ความรู้ที่เกิดจากความสามารถพิเศษทางจิต  

กล่าวคือจิตสามารถรับรู้อารมณ์หรือสิ่งเร้าต่างๆ ได้โดยตรง โดยไม่ต้องอาศัย 

ประสาทสัมผัสใด ๆ เช่น สามารถเห็นเหตุการณ์ท่ีอยู่ในสถานท่ีท่ีห่างไกลได้ หรือ 

เห็นเหตุการณ์ในอนาคต เป็นต้น

	 5.	ญาณ หมายถึง ความรูท้ีส่มบรูณ์ รูท้กุส่วน มไิด้จ�ำกัดเฉพาะส่วนใดส่วน

หนึง่ เป็นการเรียนรู้โลกของตนโดยอาศัยประสบการณ์ทางจิตโดยตรง

	 6.	สัมมาสัมโพธิญาณ เป็นความรู้ขั้นสูงสุดเป็นความรู้ของพระพุทธเจ้า 

และพระอรหันต์ทั้งปวง 

เดือน ค�ำดี (2535: 127-135) ได้แบ่งความรู้ในพุทธศาสนาเถรวาทออกเป็น 

6 ระดับ ได้แก่ ระดับวิญญาณ ระดับสัญญา ระดับทิฏฐิ และระดับอภิญญา  

ระดับญาณ และระดับตรัสรู้หรือสัมโพธิ มีรายละเอียดดังนี้

	 1.	ความรู้ระดับวิญญาณ คือ ความรู้แจ้งทางอารมณ์ซึ่งอายตนะภายใน 

รบัรูอ้ายตนะภายนอก โดยการรบัรูผ่้านทางสือ่ หรอืเครือ่งรบัรูโ้ลกภายนอก ได้แก่ ตา 

หู จมูก ลิ้น กายและใจ เรียกว่า อายตนะ 6 สิ่งที่ตารับรู้ คือ รูปร่างกับสี สิ่งที่หูรับรู้ 

คอื เสยีง สิง่ท่ีจมกูรบัรู ้คอื กลิน่ สิง่ท่ีลิน้รบัรู ้คือ รส สิง่ทีก่ายรบัรู ้คอื สมัผสัความเย็น 

ร้อน อ่อน แข็ง สิ่งที่ใจรับรู้ คือ ธรรมารมณ์

	 2.	ความรูร้ะดบัสญัญา (Perception) หมายถึง ความจ�ำได้หมายรูอ้าการ

หรอืลกัษณะต่าง ๆ  ของรปู เสยีง กลิน่ รส โผฏฐพัพะ ธรรมารมณ์ ความรูร้ะดบัสญัญา

เกิดต่อเน่ืองจากความรู้ระดับวิญญาณโดยอาศัยการเทียบเคียงประสบการณ์เดิม 

(ความรู้เดิม) กับความรู้ใหม่ที่รับเข้ามาทางทวารทั้ง 6



10 ความรู้ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนาเถรวาท

	 3.	ความรู้ระดับทิฏฐิ หมายถึง ทรรศนะความเชื่อถือ ความรู้ความเข้าใจ 

ตามนัยเหตุผล ความรู ้น้ีมีลักษณะซับซ้อนเป็นการสรุปแนวคิดท้ังหมดออกมา 

เป็นนามธรรม ซึ่งมีความลึกซึ้งกว่าความรู้ระดับวิญญาณและความรู้ระดับสัญญา

	 4.	ความรู้ระดับอภิญญา เป็นความรู้อันย่ิงยวด อันเป็นคุณสมบัติของ 

พระอรหันต์ ซึ่งเป็นผลท่ีเกิดมาจากการบ�ำเพ็ญเพียรทางจิต บรรลุรูปฌานและ 

อรูปฌานตามล�ำดับจนได้สมาบัติ 8 ความรู้น้ีอยู ่นอกเหนือจากการรับรู ้ทาง 

ประสาทสัมผัสและไม่ขึ้นอยู่กับกาลและเทศะ

	 5.	ความรูร้ะดับญาณ เป็นความรูอ้นัเกิดข้ึนจากความเหน็อย่างแจ่มแจ้ง 

ตามความเป็นจริงของรูปนาม เป็นความรู้ที่เกิดขึ้นภายในตัวผู้รู ้ญาณท่ีปฏิบัติ 

ตามหลักไตรสิกขา สามารถรับรู้ทางจิตได้โดยตรง ประจักษ์แจ้งทุก ๆ ส่วน

	 6.	ความรูร้ะดบัตรสัรูห้รอืสมัโพธิ เป็นความรูอ้นัสงูสดุคอืการหลดุพ้นจาก

สภาวธรรมท่ีปรุงแต่งด้วยตัณหา มานะ ทิฏฐิ อย่างสิ้นเชิง โดยอาศัยการปฏิบัติ 

ตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 ประการอย่างเคร่งครัดจนเกิดความรู ้ระดับญาณ 

อย่างสมบูรณ์

ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์ (2545: 250) ได้แบ่งความรู้ในพุทธศาสนาเถรวาท 

ออกเป็น 4 ระดับ ได้แก่ ระดับวิญญาณ ระดับสัญญา ระดับทฤษฎี และระดับญาณ

หรืออภิญญา ได้แก่

	 1.	ความรู้ระดับวิญญาณ ได้แก่ การรับรู้ทางอินทรีย์ทั้งหก เป็นความรู้ 

พ้ืนฐานคอืเป็นความรูเ้บือ้งต้น และยังท�ำหน้าทีค่อยรบัรูกิ้จกรรมทกุอย่างของจติด้วย

	 2.	ความรู้ระดับสัญญา ได้แก่ ความรู้ที่เกิดจากการก�ำหนดหมายบันทึก

ไว้หรือจ�ำไว้เป็นวัตถุดิบของความคิดต่อๆ ไป ท�ำให้มีการรู้จัก จ�ำได้ รู้ เข้าใจ และคิด

ได้ยิ่งๆ ขึ้นไป

	 3.	ความรู้ระดับทฤษฎี ได้แก่ ความเข้าใจตามแนวความคิดของตน  

เป็นความรู ้ท่ีสรุปลงเป็นความเห็นหรือทฤษฎีอย่างใดอย่างหน่ึงท้ังน้ีถือได้ว่า 

เป็นความคิดที่ได้กลั่นกรองจนสรุปเข้าไว้เป็นของตนแล้วไม่ว่าจะมีเหตุผลหรือไม่

ก็ตาม



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (1) ม.ค. - มิ.ย. 63 11

	 4.	ความรู้ในระดับญาณหรืออภิญญา ได้แก่ ความรู้ที่เกิดจากการหยั่งรู้  
เป็นความรูท้ีบ่รสิทุธ์ิ ท�ำให้มองเหน็ธรรมชาตอินัแท้จรงิของสิง่นัน้ ๆ  ตามทีม่นัเป็นจรงิ
โดยไม่มีทัศนะส่วนตนหรือเหตุผลส่วนตัวเข้าไปเกี่ยวข้อง

จากประเภทของความรู้ท่ีกล่าวมาข้างต้น ผู้เขียนเห็นด้วยกับทัศนะของ 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ในประเด็นท่ี 3 ที่ว่าด้วยการจ�ำแนกประเภทความรู้ 
โดยการพัฒนาการทางปัญญาภายในบุคคล โดยอาศัยขอบเขตของการฝึกอบรม
พัฒนาการหรือความเจริญแก่กล้าตามล�ำดับ ซึ่งแบ่งได้เป็น 3 ประการคือ สัญญา 
ทิฏฐิ และญาณ ซึ่งในขอบเขตของการพัฒนานี้จะส่งผลให้มีความรู้ในระดับที่สูงขึ้น
ไปเรื่อยๆ โดยสัญญาเป็นความรู้ที่เกิดจากการก�ำหนดหมายหรือจ�ำได้หมายรู ้
ซึ่งบันทึกไว้ส�ำหรับเป็นแบบเทียบเคียงของการรู้และการคิดต่อ ๆ ไป ส่วนทิฏฐ ิ
เป็นความรู้ที่ลงข้อสรุปอย่างใดอย่างหนึ่งหรือทางใดทางหนึ่งและประกอบด้วย 
ความยึดถือโดยอาการผูกพันกับตัวตน อาจเป็นความรู้ท่ีมาจากแหล่งภายนอก 
แต่ได้คิดกลั่นกรองยอมรับเอาหรือสรุปเข้าเป็นของตนแล้วไม่ว่าจะเป็นความรู้ท่ีมี
เหตุผลมากหรือน้อยหรือแม้ไม่มีเหตุผลเลยก็ตาม ส่วนญาณน้ันเป็นความรู้บริสุทธ์ิ 
ทีผ่ดุโพลงสว่างแจ้งขึน้ มองเห็นตามสภาวะของสิง่น้ัน ๆ  หรอืเรือ่งนัน้ ๆ  (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2541: 49-52) และจากการที่พุทธศาสนาเถรวาทได้แบ่งความรู ้
ออกเป็นหลายลกัษณะก็ไม่ได้เป็นปัญหาแต่กลบัเป็นสิง่ทีด่เีพราะจะท�ำให้เราได้มอง 
ได้คิด ได้เห็น การจ�ำแนกความรู้ที่หลากหลายซึ่งก็จะช่วยให้เราได้มีมุมมองและ 
ความเข้าใจในเรื่องของความรู้และการจ�ำแนกความรู ้มากย่ิงข้ึน (ลักษณวัต  
ปาละรัตน์, 2554: 110-112) 

3.	 ความส�ำคัญของความรู้ในพุทธศาสนาเถรวาท
	 ตามหลักพุทธศาสนาเถรวาทความรู้แต่ละประเภทล้วนมีความส�ำคัญ

และอาศัยกันเกิดขึ้นคือ ในข้ันพ้ืนฐานสัญญาเป็นวัตถุดิบของความรู้และความคิด
ต่างๆ ซึ่งหมายความว่าความรู้ระดับทิฏฐิและระดับญาณจ�ำต้องอาศัยสัญญา 
จงึเกิดขึน้ได้ มบีาลใีนพระสตูรได้กล่าวถึงความส�ำคญัและความสมัพันธ์ของความรู้
ไว้ว่า “ทิฏฐิแม้เพียงเล็กน้อยซึ่งเกิดจากสัญญา ถูกสัญญาจัดแต่งเก่ียวกับส่ิงท่ีเห็น 
ก็ดี สิ่งที่ได้สืบทราบก็ดีในโลกน้ี ย่อมไม่มีแก่พระอรหันต์ และ สัญญาย่อมเกิด 
ก่อน ญาณย่อมเกิดทีหลัง เพราะสัญญาเกิดขึ้น ญาณจึงเกิดขึ้น” จากความสัมพันธ์



12 ความรู้ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนาเถรวาท

ตรงนี ้สญัญาจงึมคีวามส�ำคญัย่ิงต่อการรบัรู ้การเข้าใจโลกรอบตัว และการท่ีจะสร้าง
ความรู้อย่างอื่น ๆ ต่อไป ส่วนทิฏฐิเป็นตัวชี้น�ำแนวทางแห่งพฤติกรรมและวิถีชีวิต 
ของบุคคลได้ทั้งหมด และญาณเป็นความรู้กระจ่างชัดและลึกซึ้งที่สุด เป็นผลส�ำเร็จ
ทางปัญญาสูงสุดที่มนุษย์จะท�ำได้ สามารถช�ำระล้างลงไปถึงจิตสันดานของบุคคล 
สร้างหรือเปลี่ยนแปลงท่าทีแห่งการมองโลกและชีวิตที่เรียกว่าโลกทัศน์และชีวทัศน์
ได้ใหม่ มผีลต่อพฤตกิรรมและการด�ำเนินชวีติของบคุคล (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโฺต), 
2541: 52)

4.	 ความคลาดเคลื่อนของความรู้ในพุทธศาสนาเถรวาท
	 ตามหลักพุทธศาสนา ความคลาดเคลื่อนของความรู้เป็นเรื่องเก่ียวกับ

ความจ�ำและการคิดซึ่งเป็นเรื่องของความรู้ระดับสัญญาและทิฏฐิหรือสุตะและ 
จินตาเป็นส่วนใหญ่ ทั้งน้ีเพราะความรู้ท้ังสองอย่างนั้นย่อมมีแก่บุคคลท่ัวไปซึ่งยัง 
ไม่อาจให้ความรู้ท่ีถูกต้องตามเป็นจริงได้ และเกิดจากสาเหตุ 3 ประการที่เรียกว่า
วิปลาส คือการจ�ำผิด (สัญญาวิปลาส) การคิดผิด (จิตตวิปลาส) และการเข้าใจผิด 

(ทิฏฐิวิปลาส) ดังนี้

แผนภาพที่ 2 ความคลาดเคลื่อนของความรู้ในพุทธศาสนาเถรวาท

 
แผนภาพท่ี 2 ความคลาดเคลื่อนของความรูในพุทธศาสนาเถรวาท 
 
 วิปลาสเหลานี้เปนอุปสรรคตอการฝกอบรมเจริญปญญาและก็เปนเปาหมายของการฝกอบรมปญญาท่ี
จะกําจัดมันเสีย การพัฒนาความรูและเจริญปญญาลวนชวยแกไขบรรเทาและกําจัดวิปลาสเสียได ดังนั้น 
ความรูระดับสุตะ (สัญญา) และความรูระดับจินตา (ทิฏฐิ) มีโอกาสผิดพลาดหรือคลาดเคลื่อนจากความจริงอยู
มาก และความคลาดเคลื่อนบางอยางก็อาจมาจากกระบวนการรับรูของประสาทสัมผัสทางกาย บางอยางก็อาจ
มาจากการใชเหตุผล บางอยางก็อาจมาจากตัวจิตเอง ดังนั้น ความรูท่ีเกิดจากสัญญา เกิดจากทิฏฐิซ่ึงถือเปน
ความรูในระดับสามัญถึงจะเปนสิ่งท่ีคนท่ัวไปยอมรับวาถูกตอง มีเหตุผล แตพุทธศาสนายังถือวาไมเปนความรูท่ี
แทจริงเพราะยังคลาดเคลื่อนอยู ซ่ึงสาเหตุหลักท่ีทําใหความรูเกิดความคลาดเคลื่อนก็คือความมีกิเลส หรือจิตท่ี
ไมบริสุทธิ์นั่นเอง (สุเชาวน พลอยชุม, 2552: 8687) 
 5. เปาหมายของความรูในพุทธศาสนาเถรวาท 
 ตามหลักพุทธศาสนาเถรวาท เปาหมายของความรูคือการลดละกิเลส ยิ่งรูมากกิเลสก็ยิ่งนอยลง หากรู
สมบูรณกิเลสก็หมดสิ้นเชิง  

ถามวา การรูเรื่องอะไรจึงทําใหกิเลสหมดสิ้น ตอบวา การรูเรื่องชีวิตหรือเรื่องตนเองอยางถูกตองตาม
เปนจริง 

ถามวารูเรื่องชีวิตหรือเรื่องตนเองอยางถูกตองตามเปนจริงแลวจะเกิดผลอยางไร ตอบวา ทําใหบรรลุ
นิพพาน 

ถามวา รูเรื่องชีวิตหรือเรื่องตนเองอยางถูกตองตามเปนจริงคือรูอะไร ตอบวา รูเรื่องขันธ 5 อันไดแก
รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ   



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (1) ม.ค. - มิ.ย. 63 13

วิปลาสเหล่าน้ีเป็นอปุสรรคต่อการฝึกอบรมเจรญิปัญญาและก็เป็นเป้าหมาย

ของการฝึกอบรมปัญญาที่จะก�ำจัดมันเสีย การพัฒนาความรู้และเจริญปัญญา 

ล้วนช่วยแก้ไขบรรเทาและก�ำจัดวิปลาสเสียได้ ดังนั้น ความรู้ระดับสุตะ (สัญญา) 

และความรู้ระดับจินตา (ทิฏฐิ) มีโอกาสผิดพลาดหรือคลาดเคลื่อนจากความจริง 

อยู่มาก และความคลาดเคลือ่นบางอย่างก็อาจมาจากกระบวนการรบัรูข้องประสาท

สมัผสัทางกาย บางอย่างกอ็าจมาจากการใช้เหตผุล บางอย่างก็อาจมาจากตวัจติเอง 

ดังนั้น ความรู ้ท่ีเกิดจากสัญญา เกิดจากทิฏฐิซึ่งถือเป็นความรู ้ในระดับสามัญ 

ถึงจะเป็นสิ่งที่คนทั่วไปยอมรับว่าถูกต้อง มีเหตุผล แต่พุทธศาสนายังถือว่าไม่เป็น

ความรู้ที่แท้จริงเพราะยังคลาดเคลื่อนอยู่ ซึ่งสาเหตุหลักท่ีท�ำให้ความรู้เกิดความ 

คลาดเคลือ่นก็คอืความมกิีเลส หรอืจติท่ีไม่บรสิทุธ์ินัน่เอง (สเุชาวน์ พลอยชมุ, 2552: 

86-87)

5.	 เป้าหมายของความรู้ในพุทธศาสนาเถรวาท

	 ตามหลักพุทธศาสนาเถรวาท เป้าหมายของความรู้คือการลดละกิเลส  

ยิ่งรู้มากกิเลสก็ยิ่งน้อยลง หากรู้สมบูรณ์กิเลสก็หมดสิ้นเชิง 

	 ถามว่า การรู้เรื่องอะไรจึงท�ำให้กิเลสหมดส้ิน ตอบว่า การรู้เรื่องชีวิต 

หรือเรื่องตนเองอย่างถูกต้องตามเป็นจริง

	 ถามว่ารูเ้รือ่งชวิีตหรอืเรือ่งตนเองอย่างถูกต้องตามเป็นจรงิแล้วจะเกิดผล 

อย่างไร ตอบว่า ท�ำให้บรรลุนิพพาน

	 ถามว่า รู้เร่ืองชีวิตหรือเร่ืองตนเองอย่างถูกต้องตามเป็นจริงคือรู้อะไร  

ตอบว่า รู้เรื่องขันธ์ 5 อันได้แก่รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ  

ดงัน้ัน เป้าหมายของความรูก็้คอืการรูแ้ล้วหมดกิเลส และการรูเ้รือ่งของชวีติ

ก็คือการรู ้เรื่องขันธ์ 5 ตามเป็นจริง แม้พระพุทธองค์ก็ได้ตรัสถึงการตรัสรู ้ของ 

พระองค์ว่า หากพระองค์ยังไม่รู ้เรื่องขันธ์ 5 ก็ยังไม่ปฏิญาณพระองค์ว่าเป็น 

สัมมาสัมพุทธะได้ (สงฺ.ข.17/26-27/37-39) 



14 ความรู้ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนาเถรวาท

ความรู้ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนาเถรวาท
จากที่กล่าวไว้ข้างต้นว่าความรู้ในระดับญาณเป็นความรู้ระดับสูงสุดใน 

พุทธศาสนาเถรวาท แต่กระนั้นความรู้ในระดับน้ียังสามารถแบ่งได้หลายระดับ  

กล่าวคอื ผูท้ีม่คีวามรูใ้นระดบัญาณมหีลายประเภทและมเีพียงประเภทเดยีวเท่าน้ัน

ทีจ่ะสามารถเข้าถึงความรูอ้นัสงูสดุหรอืทีเ่รยีกว่าความรูท่ี้พึงประสงค์ในพุทธศาสนา

เถรวาทได้ และความรู้ในระดับญาณนั้นแบ่งเป็น 16 ประการ ได้แก่

1. 	นามรูปปริจเฉทญาณ คือญาณก�ำหนดจ�ำแนกรู้นามและรูป คือ รู้ว่า 

สิ่งท้ังหลายมีแต่รูปธรรมและนามธรรม และก�ำหนดแยกได้ว่า อะไรเป็นรูปธรรม  

อะไรเป็นนามธรรม

2. 	ปัจจยปริคคหญาณ คือญาณก�ำหนดรู้ปัจจัยของนามและรูป คือรู้ว่า  

รูปธรรมและนามธรรมทั้งหลายเกิดจากเหตุปัจจัยและเป็นปัจจัยแก่กัน อาศัยกัน  

โดยรู้ตามแนวปฏิจจสมุปบาท ก็ดี ตามแนวกฏแห่งกรรม ก็ดี ตามแนววัฏฏะ 3 ก็ดี 

เป็นต้น

3.	 สัมมสนญาณ คือญาณก�ำหนดรู ้ด ้วยพิจารณาเห็นนามและรูป 

โดยไตรลักษณ์ คือ ยกรูปธรรมและนามธรรมท้ังหลายขึ้นพิจารณาโดยเห็น 

ตามลักษณะที่เป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มิใช่ตัวตน

4.	 อุทยัพพยานุปัสสนาญาณ คือญาณอันตามเห็นความเกิดและความดับ 

คือ พิจารณาความเกิดขึ้นและความดับไปแห่งเบญจขันธ์ จนเห็นชัดว่า สิ่งทั้งหลาย

เกิดขึ้น ครั้นแล้วก็ต้องดับไป ล้วนเกิดขึ้นแล้วก็ดับไปทั้งหมด

5. 	ภังคานุปัสสนาญาณ คือญาณอันตามเห็นความสลาย คือ เมื่อเห็น 

ความเกิดดับเช่นน้ันแล้ว ค�ำนึงเด่นชัดในส่วนความดับอันเป็นจุดจบสิ้น ก็เห็นว่า

สังขารทั้งปวงล้วนจะต้องสลายไปทั้งหมด

6. 	ภยตปัูฏฐานญาณ คอืญาณอนัมองเหน็สงัขารปรากฏเป็นของน่ากลวั คอื 

เมื่อพิจารณาเห็นความแตกสลายอันมีทั่วไปแก่ทุกสิ่งทุกอย่างเช่นน้ันแล้ว สังขาร 

ทัง้ปวงไม่ว่าจะเป็นไปในภพใดคตใิด ก็ปรากฏเป็นของน่ากลวั เพราะล้วนแต่จะต้อง

สลายไป ไม่ปลอดภัยทั้งสิ้น



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (1) ม.ค. - มิ.ย. 63 15

7. 	อาทีนวานุปัสสนาญาณ คอืญาณอนัค�ำนงึเห็นโทษ คอื เมือ่พิจารณาเห็น

สังขารทั้งปวงซึ่งล้วนต้องแตกสลายไป เป็นของน่ากลัวไม่ปลอดภัยท้ังส้ินแล้ว  

ย่อมค�ำนงึเห็นสงัขารทัง้ปวงนัน้ว่าเป็นโทษ เป็นสิง่ทีม่คีวามบกพร่อง จะต้องระคนอยู่

ด้วยทุกข์

8. 	นิพพิทานุปัสสนาญาณ คือญาณอันค�ำนึงเห็นด้วยความหน่าย คือ  

เมือ่พิจารณาเหน็สงัขารว่าเป็นโทษเช่นนัน้แล้ว ย่อมเกิดความหน่าย ไม่เพลดิเพลนิตดิใจ

9. 	มุญจิตุกัมยตาญาณ คือญาณอันค�ำนึงด้วยใคร่จะพ้นไปเสีย คือ  

เมื่อหน่ายสังขารทั้งหลายแล้ว ย่อมปรารถนาที่จะพ้นไปเสียจากสังขารเหล่านั้น

10.	 ปฏิสังขานุปัสสนาญาณ คือญาณอันค�ำนึงพิจารณาหาทาง คือ  

เมือ่ต้องการจะพ้นไปเสยี จึงกลบัหนัไปยกเอาสงัขารทัง้หลายขึน้มาพิจารณาก�ำหนด

ด้วยไตรลักษณ์ เพื่อมองหาอุบายที่จะปลดเปลื้องออกไป

11. 	สังขารุเปกขาญาณ คือญาณอันเป็นไปโดยความเป็นกลางต่อสังขาร 

คือ เมือ่พิจารณาสงัขารต่อไป ย่อมเกิดความรูเ้หน็สภาวะของสงัขารตามความเป็นจรงิ 

ว่า มีความเป็นอยู่เป็นไปของมันอย่างนั้นเป็นธรรมดา จึงวางใจเป็นกลางได้ ไม่ยินดี

ยินร้ายในสังขารทั้งหลาย แต่นั้นมองเห็นนิพพานเป็นสันติบท ญาณจึงแล่นมุ่งไปยัง

นิพพาน เลิกละความเกี่ยวเกาะกับสังขารเสียได้

12. 	สัจจานุโลมิกญาณ หรือ อนุโลมญาณ คือญาณอันเป็นไปโดยอนุโลม

แก่การหยั่งรู้อริยสัจ คือ เมื่อวางใจเป็นกลางต่อสังขารทั้งหลาย ไม่พะวง และญาณ

แล่นมุง่ตรงไปสูนิ่พพานแล้ว ญาณอนัคล้อยต่อการตรสัรูอ้รยิสัจ ย่อมเกิดข้ึนในล�ำดับ

ถัดไป เป็นข้ันสดุท้ายของวิปัสสนาญาณ ต่อจากนัน้ก็จะเกิดโคตรภญูาณมาคัน่กลาง 

แล้วเกิดมรรคญาณให้ส�ำเร็จความเป็นอริยบุคคลต่อไป

13. 	โคตรภูญาณ ญาณครอบโคตร คือ ความหย่ังรู้ท่ีเป็นหัวต่อแห่งการ 

ข้ามพ้นจากภาวะปุถุชนเข้าสู่ภาวะอริยบุคคล

14. 	มคัคญาณ ญาณในอรยิมรรค คอื ความหย่ังรูท่ี้ให้ส�ำเรจ็ภาวะอรยิบคุคล

แต่ละขั้น

15.	 ผลญาณ ญาณในอริยผล คือ ความหย่ังรู ้ที่ เป ็นผลส�ำเร็จของ 

พระอริยบุคคลชั้นนั้น ๆ



16 ความรู้ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนาเถรวาท

16.	 ปัจจเวกขณญาณ ญาณหย่ังรู้ด้วยการพิจารณาทบทวน คือ ส�ำรวจรู้

มรรค ผล กิเลสทีล่ะแล้ว กิเลสทีเ่หลอือยู่ และนิพพาน เว้นแต่ว่าพระอรหันต์ไม่มกีาร

พิจารณากิเลสที่ยังเหลืออยู่

และใน 16 ประการนี้จัดแยกเป็น 3 ช่วงเพื่อความสะดวกในการศึกษาดังนี้

ช่วงท่ี 1 ก่อนวิปัสสนาญาณ มี 3 ข้อ ได้แก่ นามรูปปริจเฉทญาณ,  

ปัจจะปริคคหญาณ และ สัมมสนญาณ 

ช่วงที่ 2 วิปัสสนาญาณ มี 9 ข้อ ได้แก่ อุทยัพพยานุปัสสนาญาณ, ภังคานุ

ปัสสนาญาณ  ภยตปัูฏฐานญาณ, อาทนีวานุปัสสนาญาณ, นิพพิทานุปัสสนาญาณ, 

มญุจติกุมัยตาญาณ, ปฏสิงัขานปัุสสนาญาณ สงัขารเุปกขาญาณ, สจัจานโุลมกิญาณ 

หรือ อนุโลมญาณ 

ช่วงที่ 3 เหนือวิปัสสนาญาณ มี 4 ข้อ ได้แก่ โคตรภูญาณ, มัคคญาณ  

ผลญาณ, ปัจจเวกขณญาณ

ในญาณ 16 น้ี ข้อ 14 และ 15 เท่านั้นเป็นโลกุตตรญาณ หรือเป็นญาณ 

ทีห่มายถึงความรูท้ีพึ่งประสงค์นอกน้ันเป็นโลกียญาณ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 

2541: 88-90)

หากถือตามบุคคลที่เข้าถึงความรู้ในระดับญาณหรือผู้เข้าถึงเขตของความรู้

ที่พึงประสงค์นั้นมีชื่อเรียกว่า “อริยบุคคล” หรือ “ทักขิไณยบุคคล” ก็ได้ สามารถ 

แบ่งได้เป็น 4 ประเภทเรียกว่า อริยบุคคล 4 หรือ ทักขิไณยบุคคล 4 บ้าง ได้แก่  

1) พระโสดาบัน 2) พระสกทาคามี 3) พระอนาคามี และ 4) พระอรหันต์ และ 

ในอริยบุคคลหรือทักขิไณยบุคคลท้ัง 4 ประเภทนี้มีเพียงพระอรหันต์ประเภทเดียว

เท่าน้ันทีส่ามารถเข้าถึงความรูท้ีพึ่งประสงค์ตามหลกัค�ำสอนของพุทธศาสนาเถรวาท

ได้ และพุทธศาสนาเถรวาทได้แบ่งพระอรหันต์ออกเป็น 2 ประเภทโดยแยกออก 

ตามคุณลักษณะพิเศษท่ีได้และไม่ได้คือ พระปัญญาวิมุติ และพระอุภโตภาควิมุติ  

มีอธิบายดังนี้

พระปัญญาวมุิติ ได้แก่ ผูท้ีมุ่ง่หน้าบ�ำเพ็ญแต่วปัิสสนา อาศัยสมถะเพียงใช้

สมาธิเท่าที่จ�ำเป็นพอเป็นบาทเป็นฐานของวิปัสสนาให้บรรลุอาสวักขยญาณเท่านั้น 

จ�ำแนกได้ดังนี้



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (1) ม.ค. - มิ.ย. 63 17

1) 	พระสุกขวิปัสสกะ พระอรหันต์ผู ้เจริญวิปัสสนาล้วน ได้สมาธิถึง 

ระดับฌานต่อเมื่อถึงขณะแห่งมรรค

2) 	พระปัญญาวิมุติ คือพระผู ้ได้ฌานสี่อย่างน้อยขั้นหน่ึงก่อนแล้วจึง 

เจริญวิปัสสนาที่ให้บรรลุอรหัตตผล

3) 	พระปฏิสัมภิทัปปัตตะ คือพระอรหันต์ผู้บรรลุปฏิสัมภิทาสี่ประการคือ  

อัตถปฏิสัมภิทา ธัมมปฏิสัมภิทา นิรุตติปฏิสัมภิทา และปฏิภาณปฏิสัมภิทา

พระอุภโตภาควิมุติ ได้แก่ พระอรหันต์ผู ้หลุดพ้นจากรูปกายด้วย 

อรูปสมาบัติและหลุดพ้นจากนามกายด้วยอริยมรรค เป็นการหลุดพ้น 2 วาระคือ  

ด้วยวิกขัมภนะ (ข่มกิเลสไว้ด้วยก�ำลังสมาธิของฌาน) หนหน่ึง และด้วยสมุจเฉท  

(ตัดกิเลสถอนรากเง่าด้วยปัญญา) อีกหนหนึ่ง จ�ำแนกได้ดังนี้

1) 	พระอภุโตภาควิมตุ ิคอื พระอรหนัต์ผูไ้ด้สมถะถึงอรปูฌานอย่างน้อยหนึง่

ขั้น แต่ไม่ได้โลกียวิชชา โลกียอภิญญา

2) 	พระเตวิชชะ คือ พระอรหันต์ผู้ได้วิชชาสาม (ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ, 

จุตูปปาตญาณ และ อาสวักขยญาณ)

3) 	พระฉฬภิญญา คือ พระอรหันต์ผู้ได้อภิญญาหก (อิทธิวิธิ, ทิพพโสต,  

เจโตปริยญาณ, ปุพเพ-นิวาสานุสสติญาณ, ทิพพจักขุ และอาสวักขยญาณ

4) พระปฎิสัมภิทัปปัตตะ คือพระอรหันต์ผู้บรรลุปฏิสัมภิทาส่ีประการคือ  

อัตถปฏิสัมภิทา ธัมมปฏิสัมภิทา นิรุตติปฏิสัมภิทา และปฏิภาณปฏิสัมภิทา 

จากท่ีกล่าวมาข้างต้นหากมุ่งที่ตัวบุคคลผู้บรรลุถึงความรู้ที่พึงประสงค์หรือ

ความรูท้ีท่�ำให้สิน้ทกุข์น้ันหมายเอาพระอรหนัต์ หากมุง่ท่ีตัวความรูห้รอืท่ีพระอรหันต์

บรรลุถึงหมายเอาญาณ และต้องเป็นญาณท่ีน�ำไปสู่ความรู้ข้ันสุดท้ายท่ีท�ำให้ถึง

ความสิ้นทุกข์ท้ังปวง (สัพพทุกขขยญาณ) นี่แหละคือความรู ้ที่พึงประสงค์ใน 

พุทธศาสนาเถรวาท



18 ความรู้ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนาเถรวาท

สรุป
ความรู ้ที่พึงประสงค์ในพุทธศาสนาเถรวาท คือ ความรู ้ที่เกิดจากการ 

ลงมือปฏิบัติจนท�ำให้ผู ้ปฏิบัติได้รู ้สภาวะอันแท้จริงของธรรมชาติตามเป็นจริง 

ทีเ่รยีกว่าญาณและต้องเป็นญาณท่ีน�ำไปสูค่วามรูข้ั้นสดุท้ายท่ีท�ำให้ถึงความสิน้ทุกข์

ทั้งปวง (สัพพทุกขขยญาณ) ส่วนบุคคลผู้บรรลุถึงความรู้ที่พึงประสงค์หรือความรู ้

ที่ท�ำให้สิ้นทุกข์นั้นหมายเอาพระอรหันต์

เอกสารอ้างอิง
เดือน ค�ำดี. (2535). พุทธปรัชญา. กรุงเทพฯ: โอ เอส พริ้นติ้ง เฮ้าส์.

บุญมี แท่นแก้ว. (2545). ญาณวิทยา. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์.

พระธรรมปิฎก (ปอ ปยุตโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวล

ธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 16). กรุงเทพฯ: เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จํากัด.

___________. (2541). พทุธธรรม ฉบบัปรับปรงุและขยายความ. (พิมพ์ครัง้ที ่7). 

กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม.

พระศรีคัมภีรญาณ. (2556). พุทธปรัชญา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ 

ราชวิทยาลัย.

ลัษณวัต ปาละรัตน์. (2554). พุทธญาณวิทยา. กรุงเทพฯ: หจก.เม็ดทรายพริ้นติ้ง.

สุเชาวน์ พลอยชุม. (2552). พุทธปรัชญาในพระไตรปิฎก. กรุงเทพฯ: ห้างหุ้นส่วน

จ�ำกัดบางกอกบล็อก.

แสง จนัทร์งาม. (2542). ศาสนศาสตร์. (พิมพ์ครัง้ที ่3). กรงุเทพฯ: ไทยวฒันาพานชิ

จ�ำกัด.

ส�ำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2549). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับ

เฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เนื่องในการจัดงาน

ฉลองสิริราชสมบัติครบ 60 ปี เล่มที่ 11, 17, 20, 21, 22. กรุงเทพฯ:  

อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง จ�ำกัด (มหาชน).


