
รบัต้นฉบบั 3 กุมภาพันธ์ 2564 แก้ไขตามผูท้รงคุณวุฒ ิ22 มนีาคม 2564 รบัลงตีพิมพ์ 29 มนีาคม 2564

ความเชื่อต่อเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง 

ต�ำบลป่าสังข์ อ�ำเภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด

Belief of Choa Pu Non Muang Meritorious Activity, 

Non-Muang Village, Pasung Sub-district, 

Caturaphukpiman District, Roi-et Province

พระครูสมุห์เอนก ภูโสภา

Phrakrusamu Anak Pusopa
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา

Department of Buddhism

คณะพุทธศาสตร์

Faculty of Buddhism

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

Mahachulalongkornrajavidyalaya University

บทคัดย่อ
งานวิจัยน้ีมีวัตถุประสงค์ เพ่ือศึกษาผลของความเชื่อเรื่องเจ้าปู่โนนเมือง 

ต ่อวีถีชุมชนบ้านโนนเมือง งานวิจัยนี้ เป ็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษา 

จากเอกสารวิชาการเก่ียวกับความเชื่อทางศาสนา งานวิจัยท่ีเก่ียวข้อง และศึกษา 

จากภาคสนามด้วยการสังเกตอย่างมีส่วนร่วม และการสัมภาษณ์เชิงลึก โดยใช้วิธี

วิเคราะห์เชิงพรรณนา

การศกึษาพบว่าผลของความเชือ่ต่อเจ้าปูโ่นนเมอืงและประเพณีการท�ำบญุ

เลีย้งเจ้าปูโ่นนเมอืงนัน้สามารถจ�ำแนกออกเป็น 5 ด้าน ดงันี ้1) ผลท่ีเกิดขึน้ต่อตนเอง

และครอบครัว ท�ำให้ผู้เข้าร่วมประกอบพิธีกรรมมีความสุขทางใจท่ีได้ตอบแทนคุณ



2 ความเช่ือต่อเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ตำ�บลป่าสังข์ อำ�เภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด

เจ้าปู่ที่คอยปกปักคุ้มครองดูแลตนและสมาชิกในครอบครัว 2) ผลที่เกิดขึ้นต่อสังคม 

ท�ำให้ผูค้นในสงัคมมคีวามรกัใคร่กลมเกลยีวกันซึง่ถือเป็นการสร้างสนัติภาพในสงัคม 

3) ผลที่เกิดข้ึนต่อประเพณีวัฒนธรรม เป็นการอนุรักษ์ประเพณีวัฒนธรรมอันดีงาม

ตามความเชือ่ของชาวบ้านโนนเมอืง ท�ำให้ชาวบ้านเคารพและนับถือ “ผีตัวเดียวกัน” 

รวมใจกันได้เป็นหน่ึงเดียว สังคมสงบสุข 4) ผลที่เกิดขึ้นต่อพระพุทธศาสนา  

ท�ำให้ชาวบ้านโนนเมืองมีความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนาเน่ืองจากการเลี้ยงเจ้าปู่

โนนเมืองเป็นการเปิดโอกาสให้ชาวบ้านได้บ�ำเพ็ญ ทาน ศีลและภาวนา และ  

5) ผลที่เกิดขึ้นต่อสิ่งแวดล้อม ท�ำให้สิ่งแวดล้อมป่าชุมชนมีความยั่งยืน เนื่องจากป่า

บริเวณดอนปู่ตาชาวบ้านเช่ือว่ามีความศักดิ์สิทธ์ิจึงไม่มีใครกล้าเข้าไปบุกรุกและ 

ไม่กล้าตัดไม้ท�ำลายป่า

ค�ำส�ำคัญ: ความเชื่อ, พิธีกรรม, เจ้าปู่



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (2) ก.ค. - ธ.ค. 63 3

Abstract
The aims of this research were to study Choa Pu Non Muang  

meritorious activity to study the benefits of belief and tradition in relation to 

Choa Pu Non Muang meritorious activity of Non-Muang villagers. This  

qualitative research was carried out by the study of related religion academic 

documents, fieldwork research, participatory observation and in-depth  

interview and then the data obtained was analyzed by descriptive analysis.

Research indicates that,The benefits of belief and tradition in relation 

to Choa Pu Non Muang meritorious activity can be classified into five aspects: 

1) benefits to oneself and family such as mental happiness from activity 

participation, safety from the ancestor ghost protection; 2) social benefits; 

this activity causes harmony and peace within the community; 3) cultural 

benefits; it is cultural preservation of the villagers with the belief in ‘the same 

ghost’; 4) benefits to Buddhism; this activity leads people to have faith in 

Buddhism because it encourages people to practice generosity, precept 

preservation and meditation and 5) environmental benefits; the forest in the 

residential area of the ancestor ghost is sacred; no one can invade and is 

brave enough to cut the trees in such area.

Keywords: Belief, Ritual, Choa Pu



4 ความเช่ือต่อเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ตำ�บลป่าสังข์ อำ�เภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด

บทนำ�
มนษุย์เกิดความตระหนกัในคณุค่าของสิง่ท่ีมอียู่รอบตวั ท้ังจากประสบการณ์

ต่าง ๆ ของชีวิต การสัมผัสกับธรรมชาติท่ีอยู่รอบตัว เมื่อเกิดมีการเปลี่ยนแปลง 

ทั้งแง่ดีและแง่ร้าย ท�ำให้เกิดความคิดว่ามีอ�ำนาจลึกลับอยู่เหนือปรากฏการณ์  

จ�ำต้องหาทางออกโดยการเซ่นสรวง สงัเวย เพ่ือให้สิง่นัน้ลดโทษ เกิดประโยชน์ต่อตน 

วิถีชีวิตเช่นนี้ก่อให้เกิดความเชื่อเกี่ยวกับสิ่งเหนือธรรมชาติ ระบบความเชื่อเป็นสิ่งที่

ตอบสนองความต้องการทางจิตใจในภาวะท่ีต้องเสี่ยงกับความไม่แน่นอนของชีวิต 

ทัง้ย้ังมบีทบาทในการสร้างโลกทัศน์ วางกรอบความเชือ่เก่ียวกับสถานภาพของมนุษย์ 

ความเป็นระเบียบของสังคม และกลไกในการควบคุม (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2527: 7) 

ทั้งยังมีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับระบบเศรษฐกิจ การเมืองและวัฒนธรรม  

ดังจะปรากฏในวิถีชีวิตในด้านต่าง ๆ จนกลายเป็นท่ียอมรับจากคนในสังคมและ 

สิ่งที่เป็นบทเรียนต่าง ๆ (ศิราพร ฐิตะฐาน, 2533: 11) ที่ผ่านมานั้น ได้รับการเรียนรู้ 

สะสมและถ่ายทอดต่อจากคนรุ่นหนึ่งไปยังอีกรุ่นหนึ่งเพื่อให้เกิดการยึดถือปฏิบัติ

กระบวนการขัดเกลาเป็นรูปแบบการศึกษาท่ีมีวัตถุประสงค์เพ่ือด�ำรงอยู ่

ของสังคมและการปรับตัวบุคคลในสังคม โดยเริ่มตั้งแต ่ปฐมวัยของชี วิต  

จากครอบครวั เครอืญาติ มติรและชมุชนท้ังจากทางตรงและทางอ้อม ในกระบวนการ

ถ่ายทอดนั้น องค์กรจะต้องสร้างแบบแผนของกระบวนการท่ีมาจากรากฐาน 

ของประเพณี วัฒนธรรม ที่สอดคล้องกับวิถีชีวิตของท้องถ่ิน ในบริบทของสังคม

วัฒนธรรมน้ัน เพ่ือให้บุคคลในสังคมได้เรียนรู้ และเป็นสมาชิกของกลุ่มท่ีมีความ

สัมพันธ์อย่างราบรื่นกับสมาชิกอื่นในกลุ่ม (เสรี พงศ์พิศ, 2533: 4) โดยอาศัย

กระบวนการขดัเกลาทางสงัคมของกลุม่องค์กร จารตี ค่านยิม โลกทศัน์ และพิธีกรรม

ต่าง ๆ ที่สอดคล้องกับระบบอื่น ๆ ของสังคมและตอบสนองความพึงพอใจของกลุ่ม 

โดยเฉพาะความเชื่อและพิธีกรรมเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมที่มีการถ่ายทอดต่อ  

ในส่วนของพิธีกรรมนั้นเป็นสัญลักษณ์ที่ตอกย�้ำคุณค่าทางวัฒนธรรมท่ีแสดงออก 

โดยการกระท�ำ และถ้อยค�ำในฐานะท่ีเป็นส่วนหน่ึงของขนบธรรมเนียมประเพณ ี

ของกลุ่มชนพิธีกรรมเป็นสิ่งท่ีสะท้อนให้เห็นถึงชีวิตความเป็นอยู่ ความคิดเห็น  

ความรู ้สึกของสมาชิกในชุมชนน้ันด้วย การประกอบพิธีกรรมเป็นสิ่งที่ท�ำให้ 



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (2) ก.ค. - ธ.ค. 63 5

ความต้องการ หรือความเช่ือของมนุษย์บรรลุผล มีบทบาทในการรวมคนในชุมชน 

ที่มีวัตถุประสงค์หรือมีความต้องการเหมือนกันให้มาประกอบพิธีกรรมร่วมกัน  

สร้างความสามัคคีและท�ำให้เกิดความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน 

ความเชื่อเป็นการยอมรับของบุคคลว่าสิ่งของบางสิ่งหรือปรากฏการณ์ 

บางอย่างเป็นจริงมีอยู่และถูกต้อง การยอมรับนั้นอาจเป็นเพราะเหตุการณ์พบเห็น

ด้วยตนเอง การบอกเล่า การคิดนึก ความเคยชินหรือการขัดเกลาทางสังคม และ

ความเชื่อน้ีอาจจะมีระดับของความเข้มข้นแตกต่างกันในด้านปัจเจกชน กลุ่มชน 

วัฒนธรรมและสถานที่ เพราะฉะนั้นความเชื่อจึงเป็นความเข้าใจที่มีอิทธิพลโดยตรง

ต่อการแสดงพฤติกรรมของบุคคล เมื่อบุคคลมีความเชื่ออย่างไร ความเชื่อนั้น 

จะเป็นตัวก�ำหนดให้บุคคลปฏิบัติตามสิ่งที่ตนเชื่อทั้ง ๆ ที่ความเชื่อนั้นเป็นนามธรรม 

บางครั้งอาจไม่อยู่บนพ้ืนฐานของความจริงก็ตาม เช่น ความเชื่อเรื่องผีสาง นางไม้ 

วิญญาณ กรรม เทพเจ้า อ�ำนาจเหนือธรรมชาติ (Kitiarsa, 2005) ซึ่งเป็นลักษณะ 

ของการผสมผสานทางความเชื่อ (Bakhtin, 2010) และช่วยในการท�ำความเข้าใจ 

ภูมิทัศน์ที่เปลี่ยนแปลงไปของศาสนาไทยร่วมสมัยได้อย่างดี

ความแห้งแล้ง ภัยพิบัติ ความเจ็บไข้ได้ป่วย วัว ควาย ตายโดยไม่รู้สาเหตุ  

ที่เกิดขึ้นกับชาวบ้านโนนเมืองเมื่อประมาณ 60-70 ปี ท�ำให้ชาวบ้านโนนเมืองเชื่อว่า

เกิดจาก “ผ”ี เป็นผูก้ระท�ำเหมอืนความเชือ่ทัว่ไปของชาวอสีาน จงึต้องหาท่ีพ่ึงทางใจ

โดยการหาทางออกด้วยวิธีวิงวอนขอความช่วยเหลือจากส่ิงท่ีตนเชื่อว่าจะช่วยได้  

โดยผ่านแม่เฒ่าจ�้ำ หรือขะจ�้ำ (ร่างทรง) เม่ือพ้นภัยก็แสดงความรื่นเริง ความรู้คุณ 

สิ่งเหล่านั้นด้วยการบูชาคุณให้เกิดเป็นสิริมงคลแก่ตัว ในท่ีสุดก็เกิดพิธีกรรมข้ึนมา

เพ่ือแสดงออกถึงความเคารพย�ำเกรง และความอ่อนน้อมถ่อมตนต่ออ�ำนาจ 

ที่เรียกว่า “ผี” (เจ้าปู่โนนเมือง) เหล่านั้น ซึ่งต่อมาภายหลังจึงเกิดเป็นจารีตประเพณี

และได้กลายเป็นกฎเกณฑ์ทีก่�ำหนดความประพฤตกิารปฏิบติัของชาวบ้านโนนเมอืง 

อย่างไรก็ตามกระบวนการถ่ายทอดพิธีกรรมเดิมท่ีในชุมชนมีสถาบันครอบครัว  

เป็นสถาบันพ้ืนฐานในการเป็นตัวแทนในการถ่ายทอดการเรียนรู้ อบรมบ่มเพาะ  

ในเรื่องเก่ียวกับการด�ำเนินชีวิต การท�ำมาหากิน จารีตประเพณี วัฒนธรรม  

เพ่ือเป็นการธ�ำรงรักษาไว้มิให้สูญหายน้ัน ชาวบ้านโนนเมือง ต�ำบลป่าสังข์  



6 ความเช่ือต่อเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ตำ�บลป่าสังข์ อำ�เภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด

อ�ำเภอจตรุพักตรพิมานได้ร่วมกันสบืทอดประเพณีการท�ำบญุเล้ียงเจ้าปูโ่นนเมอืงขึน้ 

ซึง่ตรงกับวันพุธ เดอืน 6 ของทุกปี ล�ำดบัขัน้ตอนในการจดังานระยะเวลา 1 วนัเท่านัน้ 

มีการแก้บนและการจุดบั้งไฟถวายเจ้าปู่โนนเมือง ประเพณีดังกล่าวเป็นประเพณี 

ของชมุชนท่ีสบืทอดกันมาอย่างยาวนาน เกิดความศรทัธาต่อเจ้าปูโ่นนเมอืง พิธีกรรม

การท�ำบุญเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมือง ที่ชาวบ้านโนนเมืองถือปฏิบัติสืบต่อกันมาจนถึง 

ทุกวันน้ี ได้แก่ พิธีการท�ำบุญเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมือง เป็นพิธีท่ีจัดข้ึนเพ่ือเป็นสิริมงคล 

แก่ชาวบ้าน และพิธีแก้บน จัดขึ้นหลังจากเสร็จพิธีท�ำบุญบวงสรวง โดยชาวบ้าน 

อาจแก้บนด้วย การถวายเครือ่งสกัการะ หรอืการแสดงหมอล�ำ มผีูค้นให้ความสนใจ

เข้าร่วมกิจกรรมเป็นจ�ำนวนมากทั้งในและนอกพื้นที่

ดงันัน้ผูวิ้จยั จึงมคีวามสนใจท่ีจะท�ำการศกึษาเรือ่ง “ความเชือ่และประเพณี

การท�ำบุญเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ต�ำบลป่าสังข์ อ�ำเภอจตุรพักตรพิมาน 

จงัหวัดร้อยเอด็” รวมท้ังศกึษาพิธีกรรมท่ีประชาชนเชือ่ถือและศรทัธา ปฏิบตัใินพิธีการ

ท�ำบุญเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมือง ซึ่งส่งผลให้เจ้าปู่โนนเมืองปกปักรักษาหมู่บ้าน ไร่นา 

ให้มคีวามอดุมสมบรูณ์ ตลอดจนชาวบ้านมคีวามสขุ นอกจากจะท�ำให้เกิดองค์ความรู้

ใหม่โดยเฉพาะการผสมผสานทางด้านศาสนาแล้ว ยังเป็นการอนุรักษ์ประเพณีและ

วัฒนธรรมท้องถ่ินพ้ืนบ้านโดยเฉพาะชาวบ้านโนนเมืองท่ีเคยปฏิบัติต่อประเพณี 

การท�ำบุญเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมืองทุก ๆ ปี

วัตถุประสงค์ของการวิจัย
เพ่ือศึกษาผลของความเช่ือต่อเจ้าปู่โนนเมืองและประเพณีการท�ำบุญ 

เลี้ยงเจ้าปู่โนนเมือง

วิธีดำ�เนินการวิจัย
งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative  Research) ท�ำการส�ำรวจ

และเก็บรวบรวมเอกสารข้อมูล (Documentary Research) ทั้งเอกสารปฐมภูมิ 

(Primary Document) และเอกสารทุติยภูมิ (Secondary Document) ทางวิชาการ 

อื่น ๆ ที่เป็นผลงานการวิจัยของท่านผู้รู้ รวมถึงการเก็บรวบรวมข้อมูลจากผู้ให้ข้อมูล



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (2) ก.ค. - ธ.ค. 63 7

ส�ำคัญในภาคสนามจ�ำนวน 20 คน นอกจากการสัมภาษณ์เชิงลึกแล้วผู้ท�ำการวิจัย

ยังใช้วิธีการเก็บข้อมลูด้วยการสงัเกต ในการปฏิบตัต่ิอพิธีกรรมการท�ำบญุเล้ียงเจ้าปู่

โนนเมืองเกิดขึ้น ลักษณะการสังเกตของผู้วิจัยจะเข้าไปสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม 

(Participant Observation) โดยการเก็บข้อมลูเริม่ตัง้แต่ต้นจนจบ และท�ำการสนทนา

กลุ่ม (Focus Group Discussion) เพื่อท�ำการตรวจสอบข้อมูลที่ได้จากภาคสนาม

ในการเก็บรวบรวมมาจากผู้ให้ข้อมูลส�ำคัญ ในการเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยท�ำการ

เก็บรวบรวมข้อมูลโดยใช้เคร่ืองมือคือ 1) แบบสัมภาษณ์เชิงลึกท่ีพัฒนาข้อค�ำถาม

มาจากแนวคดิทฤษฎท่ีีได้มาจากการรวบรวมข้อมลูจากเอกสาร 2) แบบสงัเกต และ 

3) แบบค�ำถามในการสนทนากลุ่ม ซึ่งเครื่องมือเหล่านี้ได้ผ่านการตรวจสอบจาก 

ผูเ้ชีย่วชาญก่อนลงเก็บข้อมลู จากนัน้น�ำข้อมลูมาถอดเทปแล้วอ่านตรวจสอบเน้ือหา 

2 รอบ จากนั้นน�ำมาจัดหมวดหมู่เพ่ือท�ำการวิเคราะห์ด้วยวิธีการตรวจสอบแบบ 

สามเส้า แล้วก็ท�ำการสรุปและอภิปรายผลการศึกษาในส่วนสุดท้าย ซึ่งการน�ำเสนอ

ผลงานการวิจัยเรื่อง “ความเชื่อต่อเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ต�ำบลป่าสังข์  

อ�ำเภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด” น�ำเสนอตามล�ำดับขั้นตอนด้วยวิธี 

เชิงพรรณนาให้เหมาะสม

ผลการวิจัย
1. พิธีกรรมการเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมือง 

	 ส�ำหรับขั้นตอนในการเลี้ยงเจ้าปู ่โนนเมืองน้ัน จากการศึกษาข้อมูล 

ภาคสนามพบว่า การเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมืองมีขั้นตอนโดยแบ่งเป็น 2 วัน ได้แก่ วันก่อน

จะท�ำพิธีเลี้ยง ในวันน้ีชาวบ้านจะนิมนต์พระสงฆ์มาเจริญพระพุทธมนต์ที่บริเวณ 

ศาลเจ้าปูโ่นนเมอืง เหมอืนกับการท�ำบญุท่ัวไปโดยมไิด้มข้ีอแตกต่างจากการท�ำบญุ

ทัว่ไปมากนกั วันเลีย้งเจ้าปูโ่นนเมอืง พ่อประดษิฐ์ มะลมิาตย์ เล่าว่า พ่อจ้ําจะจดัเตรยีม 

พาข้าว (ส�ำรับอาหารคาว-หวาน) ประกอบด้วยอาหารคาว อาหารหวาน และผลไม้ 

นอกจากพาข้าวแล้วต้องมีเหล้าไห ไก่ตัว ข้ันตอน ในการท�ำพิธีกรรมตามล�ำดับข้ัน

ดังนี้ 



8 ความเช่ือต่อเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ตำ�บลป่าสังข์ อำ�เภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด

1.	 แต่งขันธ์ 5 ขันธ์ 8 ใส่จาน 

2.	 เวลาประกอบพิธี พ่อจํ้าจะเปิดฝากระติบข้าว เปิดขวดเหล้า 

3.	 จุดเทียนตั้งไว้ในพาข้าว 3 เล่ม และจุดเทียนอีก 1 เล่ม ตั้งไว้ในจานท่ี 

แต่งขันธ์ 5 ขันธ์ 8 ไว้ แล้วยกจานขึ้นท่วมศีรษะ

4.	 บอกกล่าวให้ปู่ตามาอยู่มากินอาหารที่ลูกหลานได้น�ำเลี้ยง 

5.	 ตั้งพาข้าวไว้สักพัก เมื่อปู่ตากินเสร็จ (ปู่ตาจะกินกลิ่นอาหาร) 

6.	 ส่วนที่เหลือก็จะแจกจ่ายให้ลูกหลานท่ีเข้าร่วมในพิธีกินกัน ถือว่าเป็น 

สิริมงคล 

7.	 พ่อจํ้าจุดเทียนข้ึนแล้วเชิญปู่ตามาเทียมร่างนางเทียม เพ่ือให้ลูกหลาน 

ได้ไต่ถามและขอพรต่าง ๆ 

จากการบอกเล่าของ พ่อจ้ําค�ำพันธ์ ฮวดศร ี  เล่าว่า การมาร่วมงานพิธีถือว่า

เป็นการร่วมท�ำบญุ ถือเป็นงานประเพณีประจ�ำหมูบ้่านของชาวบ้านอกีประเพณีหนึง่

ในขณะที่ประกอบพิธี อีกด้านหนึ่งของศาลปู่ตาที่เป็นโรงครัว ชาวบ้านจ�ำนวนหน่ึง 

ก็จะช่วยกันปรุงอาหารเพ่ือเลี้ยงคนท่ีมาร่วมพิธี จากไก่ ไข่ หรืออื่น ๆ ที่มี หากไก่  

หรืออาหารที่ชาวบ้านน�ำมา มีจ�ำนวนน้อยไม่เพียงพอท่ีจะเลี้ยงผู้มาร่วมพิธี พ่อจํ้า 

ก็จะกล่าวขอควาย (เต่า) จากปู่ตา เพ่ือน�ำมาประกอบอาหารเลี้ยงกัน เมื่อขอแล้ว 

จะมเีต่า ปรากฏให้เหน็และน�ำมาปรงุเป็นอาหารได้ ตนเองก็เคยเหน็พ่อจ้ําคนก่อน ๆ  

ท�ำพิธีนี้มาเช่นกัน แต่ภายหลังเพ่ือเป็นการอนุรักษ์ไว้ จึงได้เลิกท�ำพิธีขอควาย 

เป็นอาหาร คณะผู้วิจัยจึงไม่ได้พบเห็นพิธีกรรมนี้ ส่วนเด็ก ๆ ที่มาร่วมงานกับพ่อแม่

จะมีหน้าที่ช่วยถอนขนไก่ เมื่อประกอบพิธีเสร็จเครื่องในไก่จะยกให้เด็กที่ถอนขนไก่ 

หรือผู้ท�ำอาหารไป

ส่วนงานคบงนัตามประเพณีน้ัน การคบงนัในพิธีเลีย้งผปีูต่า ในอดตี เป็นการ

คบงันตามประเพณีโบราณ คือรับประทานอาหารร่วมกัน และพูดคุยกัน และมีการ

ละเล่นพอเป็นพิธี เช่นการละเล่นดนตรีพ้ืนเมือง ประเภท พิณ แคน พอเป็นพิธี 

ตามขนบธรรมเนียมประเพณีดั้งเดิมเท่านั้น พระมหาถวิล ปิยธมฺโม เล่าว่า ปัจจุบัน 

เมื่อความเจริญในโลกปัจจุบันก้าวหน้า หน่วยงานที่เกิดขึ้นในต�ำบล ได้แก่ องค์การ

บริหารส่วนต�ำบลป่าสังข์ ได้จัดสรรงบประมาณ ในการสนับสนุนพิธีการเลี้ยงผีปู่ตา 



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (2) ก.ค. - ธ.ค. 63 9

และมมีหรสพคบงนัอย่างย่ิงใหญ่เป็นประจ�ำทกุปี ท�ำให้ความเรยีบง่าย ทีม่มีาแต่เดมิ 
ปรับเปลี่ยนรูปแบบการด�ำเนินงานให้ทันสมัยเข้ายุคสมัยใหม่ยิ่งขึ้น ประเด็นอยู่ที่ว่า 
วิถีชีวิตรูปแบบการด�ำเนินการดั้งเดิมของชาวบ้านโนนเมืองจะเปลี่ยนไปจากเดิม 
เนื่องจากปัจจัยหลายอย่างที่จะส่งผลกระทบต่อพิธีกรรมการเล้ียงผีปู่ตา ในมุมมอง
ที่ตรงข้าม การเข้ามามีส่วนร่วมของหน่วยงาน องค์กรท่ีมีอยู่ ในชุมชน กลับสร้าง 
ความทันสมัย สร้างรายได้ตลอดจนการสร้างความสามัคคี การรวมกลุ่มของชุมชน
ให้เกิดข้ึนในท้องถ่ิน จนสามารถจะพัฒนาให้กลายเป็นสถานท่ีเรียนรู้เชิงอนุรักษ ์
ทางวัฒนธรรมแก่นักเรียน ชาวบ้านโนนเมือง ได้ดียิ่งขึ้น 

นอกจากนั้นพระสงฆ์ยังมีส่วนร่วมในพิธีกรรมดังกล่าวน้ีด้วย นายวิชัย 
เพ่ิมพูน ได้กล่าวว่า การร่วมงานของพระภิกษุนั้นเริ่มงานเวลาประมาณ 09.00 น. 
ทางเจ้าภาพได้นิมนต์พระสงฆ์ในเขตต�ำบลป่าสงัข์ทกุวัดเข้าร่วมเจรญิพระพุทธมนต์
ฉันเพลที่วัดบ้านโนนเมือง และพระสงฆ์ที่พระมหาถวิล ปิยธมฺโม ท่านคุ้นเคยไปมา
หาสู่กันได้นิมนต์มาร่วมงานด้วย และเจ้าภาพก็ยังขอต้นดอกไม้เงิน บั้งไฟจาก 
ทุกหมู่บ้านในเขตต�ำบลป่าสังข์เพื่อมาเข้าร่วมแข่งขันชิงรางวัลกัน

กล่าวโดยสรุปแล้วการเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมืองน้ันจะขาดพระสงฆ์มาร่วมงาน 
เลยมิได้ จากที่ผู้วิจัยได้น�ำเสนอไปในข้างต้นเราจะสังเกตเห็นได้ว่า พระสงฆ์จะม ี
ส่วนร่วมอยู ่ทั้งสองวันในพิธีกรรมการเลี้ยงเจ้าปู ่โนนเมืองด้วย โดยในวันแรก 
จะเป็นการนิมนต์พระสงฆ์มาเจริญพระพุทธมนต์และวันท่ีสองจะเป็นการเล้ียงเพล
พระสงฆ์

นอกจากนั้นยังมีการจุดบั้งไฟถวายเจ้าปู่โนนเมืองด้วย ชาวบ้านโนนเมือง 
มีความเชื่อว่า การท�ำบุญบั้งไฟท�ำให้ชาวบ้านมีความสามัคคีเป็นน�้ำหนึ่งใจเดียวกัน 
อีกท้ังเป็นการขอฝนจากพญาแถน และเป็นการท�ำบุญเล้ียงเจ้าปู่โนนเมืองก่อน 
การลงท�ำนา โดยมีวิธีด�ำเนินการดังนี้

ก�ำหนดการของบุญบั้งไฟ อยู่ระหว่างเดือน 6 ถึงเดือน 7 แต่โดยมากท�ำ 
ในเดือน 6 โดยชาวบ้านจะประชุมตกลงกันก�ำหนดวันร่วมกับทางวัด รวมท้ัง 
รายละเอียดต่าง ๆ แล้วก็จะออกฎีกาแจ้งไปยังหมู่บ้านต่าง ๆ ท่ีใกล้เคียง รวมท้ัง
หมู่บ้านที่นับถือกันเพ่ือให้ชาวบ้านอ่ืนจัดขบวนบ้ังไฟและขบวนเซิ้งพร้อมท้ังบั้งไฟ 
จุดมาประชันกัน



10 ความเช่ือต่อเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ตำ�บลป่าสังข์ อำ�เภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด

ชาวบ้านก็แบ่งงานกันเป็นกลุ่ม เป็นคุ้ม แต่ละกุล่มจะต้องเลือกคนท่ีอยู่ใน

บ้านใกล้เรือนเคียงกันหรืออยู่ในระแวกเดียวกัน กลุ่มหน่ึง ๆ ประกอบด้วยสมาชิก

ประมาณ 10 ครัวเรือน แต่ละกลุ่ม หรือคุ้มมีหน้าที่ท�ำบั้งไฟ 1 บั้ง หรือ 1 กระบอก 

รวมทั้งอาจจัดขบวนแห่เซิ้ง 1 ขบวนและมีหน้าที่รับแขก จัดเตรียมอาหาร ตลอดจน

ที่หลับนอนจากหมู่บ้านอื่น ๆ ท่ีจะมาร่วมงาน ซึ่งทางวัดและทายกวัดบอกบุญไป  

การบอกบุญไปยังหมู่บ้านอื่น ๆ เป็นการเชิญชวนให้มาร่วมท�ำบุญร่วมสนุกสนาน  

และส่งบั้งไฟในนามของหมู่บ้านมาร่วมแข่งขันกัน โดยเจ้าภาพจัดรางวัลต่าง ๆ  

ไว้ตอบแทน

เมื่อจะถึงก�ำหนดงานท�ำบุญ ชาวบ้านจะท�ำอาหารคาวหวานไว้ส�ำหรับ 

เลี้ยงแขก มีขนม ข้าวต้มและขนมจีน (ข้าวปุ้น) พวกผู้เฒ่าผู้แก่ก็ไปจัดการปลูก 

เพิงท่ีพัก (ปะร�ำ) ไว้รอบศาลาวัดเพ่ือให้พระสงฆ์และชาวบ้านอื่นได้พักอาศัย  

เจ้าของบ้านมีก่ีหลังคาเรือนก็จะจัดเตรียมสุราและท�ำสาโทเตรียมไว้ต้อนรับแขก  

ส่วนช่างบั้งไฟก็เตรียมจัดท�ำบ้ังไฟขนาดต่าง ๆ ตามท่ีต้องการ (ปัจจุบันสั่งท�ำ)  

ตามถนัดท่ีจะมีการแข่งขัน เช่น แข่งขันขบวนแห่ (เซิ้ง) แข่งขันบั้งไฟขึ้นสูง  

แข่งขันบั้งไฟทางไกล เป็นต้น

2. ผลของพิธีกรรมการเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมืองต่อชาวบ้าน

	 2.1 ผลที่เกิดขึ้นต่อตนเองและครอบครัว

จากการศกึษาพบว่า การท�ำบญุตามประเพณีของชาวบ้านโนนเมอืง เช่น 

การท�ำบุญข้าวสาก การท�ำบุญเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมือง ก็เพื่อเป็นการท�ำบุญอุทิศให้แก่

ผูต้าย หรอืการให้ความเคารพนับถือแก่บรรพบรุษุเป็นสิง่ทีล่กู ๆ หลาน ๆ  ได้รบัมรดก

ตกทอดมาจากบรรพบรุษุให้มกีารแสดงออกโดยการบชูา เช่น  การเซ่นไหว้ผบีรรพบรุษุ 

ผีปู่ ย่า ตา ยาย รวมท้ังเครือญาติที่เสียชีวิตไปแล้วน้ัน เป็นการประกอบพิธีท�ำบุญ

อทิุศส่วนกุศล ให้บรรดาผทีัง้หลายมคีวามสขุและอิม่หน�ำส�ำราญด้วยข้าวปลาอาหาร 

ข้าวของเครื่องใช้ เสื้อผ้าเพ่ือเป็นการแสดงความกตัญญูกตเวที ตามหลัก 

พระพุทธศาสนา และมีผลทางด้านจิตใจต่อผู ้ได้เข้าร่วมประกอบพิธีกรรมน้ี 

เป็นอย่างมาก ความสุขใจที่ได้มีโอกาสตอบแทนบุญคุณบรรพบุรุษ การได้ขอความ

คุ้มครองจากดวงวิญญาณปู่ย่า ตายายให้ท�ำมาหากินคล่อง ได้ลาภ ยศ สรรเสริญ 



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (2) ก.ค. - ธ.ค. 63 11

การได้มารวมญาติพ่ีน้องท่ียังมีชีวิตอยู่ จากการแยกย้ายกันไปท�ำงานต่างจังหวัด  

ได้เดนิทางมาร่วมพิธีกรรมกันอย่างพร้อมหน้าพร้อมตา ลกูหลาน ญาตพ่ีิน้อง พ่อแม่

ทางบ้านต่างมคีวามสขุใจร้องร�ำท�ำเพลง ดืม่สรุากินอาหารกันเต็มท่ี ควบคู่ไปกับการ

ท�ำบุญใหญ่ ตามหลักพระพุทธศาสนา คนที่มีความสุขต้องเป็นผู้รู้จักให้และรู้จักรับ 

ประเพณีบญุเดอืนสบิ จงึรวมทกุอย่างของความรกั ความสามคัคี ความกตัญญูรูคุ้ณ

การเสียสละไว้อย่างครบถ้วนในประเพณีนี้ สิ่งที่ส�ำคัญมาก ๆ ก็คือ การเลี้ยงเจ้าปู่

โนนเมืองได้ถูกจัดขึ้นในช่วงเดียวกับบุญบั้งไฟ ท�ำให้ลูกหลานชาวบ้านโนนเมือง 

ทีอ่อกไปท�ำงานนอกพ้ืนท่ีได้กลบัมากราบไหว้บชูา ขอพรกับเจ้าปูโ่นนเมอืงในช่วงพิธี

เลี้ยงเจ้าปู ่ ส่วนการท�ำบุญเดือนสิบน้ัน แม้ส่วนหลักจะเป็นการอุทิศให้ผู ้ตาย  

แต่ชาวบ้านก็จะต้องเอาข้าวปลาอาหารไปอุทิศส่วนบุญให้เจ้าปู่ที่ดอนปู่ตาด้วย

	 2.2	ผลที่เกิดขึ้นต่อสังคม

	 จากการศึกษาพบว่า ในการท�ำบุญเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมืองมีค�ำสอนท่ีมุ่งให้

เป็นผูป้ระพฤตตินเป็นคนดกีระท�ำตนตามหลกัโอวาท 3 ประการ ของพระพุทธศาสนา 

อันประกอบไปด้วย 1) ไม่ท�ำความชั่วทั้งปวง 2) ท�ำแต่ความดี และ 3) ท�ำใจของตน

ให้สะอาดบริสุทธ์ิ การเกิดขึ้นของหลักโอวาท 3 น้ี คือความพยายามชี้ให้เห็น 

ความเชื่อมโยงระหว่างประเพณีพิธีกรรมของชุมชน ท่ีแฝงไว้ด้วยหลักค�ำสอน 

ทางศาสนา อันที่จริงนี่ เป ็นความพยายามที่ผู ้ วิ จัยจะตีความให้เห็นเท่าน้ัน  

แต่วัตถุประสงค์ส�ำคัญคงมิใช่โอวาท 3 หากแต่เป็นความพยายามมองว่าศาสนา 

และความเชื่อในชุมชนแบบดั้งเดิม กับศาสนาพุทธท่ีมาในภายหลังน้ัน มุ่งเน้น 

ผลลัพธ์หรือเป้าหมายเดียวกัน นั่นคือฝึกฝน อบรมให้ปัจเจกบุคคลเป็นคนดีน่ันเอง 

และทีส่�ำคญัคอืเป็นการมุง่เน้นสอนให้คนเป็นผูท้ีม่คีวามกตญัญูกตเวทีต่อบรรพบรุษุ 

ที่ล่วงลับไปเป็นเปตชนในเปตวิสัย โดยการท�ำบุญแล้วให้อุทิศส่วนบุญน้ัน ไปให ้

เหล่าเปรตท้ังหลาย เพ่ือให้เปรตเหล่าน้ันได้พ้นจากวิบากความทุกข์ยากทั้งหลาย  

อันเป็นผลมาจากกรรมที่ตนได้กระท�ำไว้ เมื่อตอนยังมีชีวิตอยู่ในโลกมนุษย์  

จากหลักความเชื่อเร่ืองของการอุทิศส่วนบุญไปให้เปตชนท้ังหลายก็ดี รวมจนถึง 

การปฏิบัติตนตามหลักธรรมต่าง ๆ ที่ปรากฏอยู่ในเรื่องเปตพลีได้ส่งผลต่อสังคม คือ 

ผูค้นรกัใคร่สามคัคกีลมเกลยีว รูส้กึว่าตนเองเป็นลกูหลานของเจ้าปูโ่นนเมอืงเหมอืนกัน



12 ความเช่ือต่อเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ตำ�บลป่าสังข์ อำ�เภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด

	 2.3	ผลที่เกิดขึ้นต่อประเพณีวัฒนธรรม

	 จากการศกึษาพบว่า ชาวบ้านโนนเมอืงตัง้แต่อดตีมาจนถึงปัจจบุนัเชือ่ว่า

มีประเพณีที่เก่ียวเน่ืองกับพระพุทธศาสนาท่ีดีงาม ได้ถือเป็นหลักในการปฏิบัติ

สบืทอดมาเป็นเวลาอนัยาวนาน ท�ำให้เป็นส่วนหน่ึงของวัฒนธรรมทีแ่สดงออกถึงวถีิ

ชีวิต ความคิด ความเชื่อของผู้ที่อาศัยอยู่ อันว่าประเพณีของชาวบ้านโนนเมืองน้ัน 

มีลักษณะที่เป็นพิธีกรรมท่ีเก่ียวข้องกับแบบแผน วิถีการด�ำเนินชีวิตอันเป็นการ 

ผสมผสานกันระหว่างกิจกรรม ท่ีเก่ียวเนือ่งด้วยหลกัค�ำสอนของพระพุทธศาสนา และ

ความเชื่อในศาสนาพราหมณ์ ร่วมกับความเชื่อในการนับถือผีส่งผลให้ประเพณี 

ของชาวบ้านโนนเมืองมีแบบแผนอันเป็นเอกลักษณ์ เน่ืองจากสภาพสังคมของ 

ชาวบ้านโนนเมืองน้ัน เป็นสังคมท่ีพ่ึงพิงอิงอาศัยธรรมชาติ และการยังชีพ 

ด้วยการเกษตรมาแต่เดิม จึงส่งผลให้การด�ำเนินชีวิตและประเพณี จึงอิงอาศัยช่วง

เวลาหรือฤดูกาล อันจะแบ่งออกได้เป็น 3 ช่วงฤดู คือช่วงที่หนึ่ง มีระยะเวลาตั้งแต่

เดือนเมษายน ถึงมิถุนายน จะเป็นช่วงเวลาของการเร่ิมต้นเขาสู่ช่วงเวลาของก่อน 

การเพาะปลกูและปีใหม่สงกรานต์ ในช่วงเวลาน้ีลกัษณะประเพณี จงึส่งผลออกมาใน

รปูแบบของการท�ำบญุสะเดาะเคราะห์ตามรปูแบบของศาสนาพราหมณ์ เพ่ือให้เกิด

ความเป็นสิริมงคลต้อนรับชีวิตใหม่ ขณะเดียวกันก็เป็นโอกาสที่จะได้ท�ำบุญอุทิศ 

ส่วนกุศลไปให้แก่บรรพบุรุษ ผู้มีอุปการะ ครูบาอาจารย์ อันเป็นไปตามหลักการ 

ของพระพุทธศาสนา และยังเป็นความเชื่อในการนับถือผีบรรพบุรุษด้วย นอกจากนี้

การกระท�ำดังกล่าวยังเป็นไปเพ่ือเป็นการเอาใจสิ่งศักด์ิสิทธ์ิเพ่ือให้ช่วยคุ้มครอง  

พร้อมท้ังช่วยเหลือให้เกิดความอุดมสมบูรณ์ ในฤดูกาลของการเพาะปลูกที่ก�ำลัง 

จะเริ่มขึ้น ส�ำหรับระยะที่สองนั้นจะอยู่ในระหว่างเดือนมิถุนายนถึงเดือนตุลาคม 

โดยประมาณ โดยจะเป็นช่วงเวลาของการเพาะปลูก ซึ่งในช่วงท่ีสามจะเป็นหลัง

ฤดูกาลเก็บเก่ียวพืชผลและเทศกาลออกพรรษา ซ่ึงเป็นช่วงเวลาของการพักผ่อน  

ในช่วงนีกิ้จกรรมประเพณี มกัจะเป็นงานหรอืกิจกรรมทีแ่สดงออกถึงความสนุกสนาน

รื่นเริง และท�ำบุญฉลองเกี่ยวกับศาสนา



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (2) ก.ค. - ธ.ค. 63 13

	 2.4	ผลที่เกิดขึ้นต่อพระพุทธศาสนา

	 สถาบันศาสนา ในชมุชนก็คอืวัด หากแต่ในทีน้ี่ให้ความส�ำคญักับบทบาท

ของพระสงฆ์ในบอกกล่าวการท�ำบุญเลี้ยงเจ้าปู่ ในชุมชนบ้านโนนเมืองนั้นบทบาท

ส�ำคัญประการหนึ่งของพระสงฆ์คือ ด้านของผู้ประกอบพิธีกรรมในชุมชน 

	 การจดัให้มพิีธีกรรมในประเพณีบญุเดือนสบินัน้ก็เพ่ือถ่ายทอดวัฒนธรรม

จากบรรพชนสูค่นรุน่ใหม่ในชมุชน เพ่ือด�ำรงไว้ซึง่เอกลกัษณ์ของท้องถ่ินไว้อย่างมัน่คง

เพราะว่าการประกอบพิธีกรรมนี้ เป็นวิถีทางของการท�ำนุบ�ำรุงพระพุทธศาสนาด้วย 

ซึ่งเมื่อมีการจัดพิธีกรรมที่วัดซึ่งเป็นศูนย์รวมใจของคนในชุมชน ชาวบ้านจะช่วยกัน

บริจาคทรัพย์เพ่ือถวายแก่พระสงฆ์ และพระสงฆ์ก็น�ำทรัพย์เหล่านี้มาท�ำประโยชน์

ให้กับวัดและพระพุทธศาสนา เช่น การสร้างถาวรวัตถุ การใช้จ่ายในวัดเพ่ือการ

อุปโภค และบริโภค ก็ได้ปัจจัยจากญาติโยม ช่วยกันบริจาคในโอกาสที่มีประเพณี 

ดังกล่าว ถึงแม้จะมีบางความเชื่อที่เชื่อว่าเงินทองและทรัพย์สินน้ันเป็นส่ิงส�ำคัญ  

แต่ความเชื่อด้านจิตนิยมและวิญญาณกลับไม่ได้มองเช่นนั้น ซึ่งรากฐานความเชื่อ 

ดังกล่าวก็สะท้อนออกมาจากประเพณีปฏิบัติอันเป็นความเชื่อทางพุทธศาสนา 

ที่ก ่อเกิดการอุทิศบุญให้กับบรรพบุรุษในงานบุญข้าวสาก ข ้าวประดับดิน  

ซึ่งเมื่อประมวลสาระส�ำคัญของประเพณีบุญข้าวสาก พบว่า ผู้มีส่วนเก่ียวข้องได้

ประโยชน์จากประเพณีบุญข้าวสาก 5 อย่าง ดังนี้

	 1)	 ได้รับรู้ประสบการณ์จากบรรพบุรุษที่ถ่ายทอด ความรู้ความเข้าใจ 

ในประเพณีท้องถ่ินของตนเอง ซึ่งควรแก่การอนุรักษ์ไว้ แม้พิธีกรรมบางอย่าง 

จะหมดไปแล้วก็ตาม แต่ก็นับว่าเป็นมรดกส�ำคัญที่ตกทอดมาถึงยุคนี้

	 2)	 ได ้ทราบถึงเหตุผลที่บรรพบุ รุษได ้ปฏิบัติและสืบทอดกันมา 

หลายชัว่อายุคนและทราบจดุมุง่หมายของประเพณีท่ีแท้จรงิซึง่ ซึง่ควรท่ีจะดัดแปลง

แก้ไขให้เหมาะสมกับยุคทันสมัยดีกว่าจะทอดทิ้งให้เสื่อมหายไป เพราะว่าเจตนา  

เป้าหมายและประโยชน์ก็เห็นได้ว่ามีข้อดีอยู่ไม่น้อย

	 3)	 มีโอกาสได้บริจาคทาน สมาทานศีล ภาวนา และได้ฟังพระธรรม

เทศนา จากพระสงฆ์ และได้ความความรกั ความผกูพัน สามคัคีสมานฉนัท์กนัในหมู ่

เพื่อนบ้านด้วยกัน



14 ความเช่ือต่อเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ตำ�บลป่าสังข์ อำ�เภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด

	 4)	 ได้ปลูกฝังเมตตาธรรมต่อบุคคลทั่วไป และช่วยให้ทราบถึงกิจกรรม  

ความเป็นมาท่ีมีการปฏิบัติสืบเนื่องตลอดมา ซึ่งเป็นเอกลักษณ์และมีความส�ำคัญ 

ต่อครอบครัว ชุมชน สังคม

	 5)	 มีโอกาสแสดงความกตัญญูกตเวทีแก่บุพการี ญาติพ่ีน้องผู้ล่วงลับ 

ไปแล้ว สะท้อนให้เห็นถึงอิทธิพลของพุทธศาสนาที่มีต่อสังคมไทย และชี้ให้เห็นว่า

ชาวบ้านให้ความส�ำคัญในการบ�ำรุงพุทธศาสนาด้วยประเพณีที่งดงาม เพ่ือใช ้

ในพิธีกรรมทางศาสนาตั้งแต่โบราณกาล

	 2.5 ผลที่เกิดขึ้นต่อสิ่งแวดล้อม

		  ป่ามคีวามอดุมสมบรูณ์ ถ้าตดัไม้ในดอนปูต่าเจ้าปูห่รอืผจีะท�ำให้ได้รบั

การเจบ็ป่วย หรอืคนภายในเฮอืน (ครอบครวั) มอีนัเป็นไปตามความเชือ่ท่ีผูเ้ฒ่าผู้แก่

เล่าสบืต่อกันมา จากความเชือ่นีเ้กิดปรากฏการณ์บางอย่างท่ีเป็นปัญหาในชวิีต และ

ไม่สามารถแก้ไขได้จึงพากันมาบนบานให้เจ้าปู ่ช่วย จุดนี้เองท่ีท�ำให้ลูกหลาน  

ชาวบ้านไม่กล้ารุกรานท�ำลาย หรือล่วงละเมิด ความเป็นไปของธรรมชาติ ทุกคน 

ในหมู่บ้านกับมาช่วยกันอนุรักษ์รักษาป่าในดอนปู่ตา ถ้าใครมาตัดต้นไม้ในดอน 

เจ้าปู่หรือลบหลู่ท�ำผิดต่อเจ้าปู่ก็จะไม่สบาย ทั้งนี้มีข้อก�ำหนดว่าหากมีความจ�ำเป็น

ต้องตัดต้นไม้ จะต้องมีพิธีกรรมการขอจากเจ้าปู่ จากเหตุผลข้างต้นท�ำให้ การมี 

ส่วนร่วมของชาวบ้านรกัในพ้ืนป่า และมกีารร่วมปลกูป่าเพ่ิมในดอนเจ้าปูยั่งคงให้ป่า

คงสภาพของความเป็นป่ามาตลอด 

นอกจากนี้ยังมีแหล่งที่อยู่ของสัตว์นานาพันธ์ปัจจุบันความอุดมสมบูรณ ์

ของป่าในดอนเจ้าปูต่่างกันมาก ท�ำให้มสีตัว์นานาพันธ์ุ เช่น นก กระรอก กระแต บ่าง 

กบ เขียด อึ่ง ได้มาอาศัย ชาวบ้านร่วมกับพระสงฆ์มีการประชุม ต้ังกฎกติกา  

ข้อห้าม ข้ึนภายในหมู่บ้านว่า ห้ามยิงนก กระรอก กระแต บ่าง หรือสัตว์อื่น ๆ  

ภายในดอนเจ้าปู่ เพื่อให้สัตว์เหล่านั้นได้ขยายพันธุ์ต่อไป



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (2) ก.ค. - ธ.ค. 63 15

อภิปรายผลการวิจัย
การศึกษาความเชื่อต่อเจ้าปู ่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ต�ำบลป่าสังข์  

อ�ำเภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด ผลการวิจัยพบว่า ชาวบ้านโนนเมือง  

มกีารประกอบพิธีกรรม 3 แบบผสมผสานกัน คือแบบของพุทธศาสนา แบบพราหมณ์ 

แบบผีวิญญาณและเทวดา เหตุที่ชาวบ้านประกอบพิธีกรรมเพราะเชื่อว่า เจ้าปู ่

โนนเมอืง สามารถดลบนัดาลให้หมูบ้่านและชาวบ้านมคีวามสงบสุขร่มเย็น ข้าวปลา

อาหาร น�้ำฝน พืชไร่ สัตว์เลี้ยงอุดมสมบูรณ์ ดังนั้นเมื่อถึงวัน ขึ้น 15 ค�่ำ เดือน 6  

ของทุกปี ชาวบ้านโนนเมืองจะปฏิบัติพิธีประเพณีการท�ำบุญเลี้ยงเจ้าปู่โนนเมือง 

สืบต่อกันเป็นประจ�ำทุกปี ชาวบ้านโนนเมืองทุกคนจะมาร่วมท�ำบุญร่วมกันเพื่อเป็น

สิริมงคลแก่ตนเองและครอบครัว ซ่ึงสอดคล้องกับ จารุวรรณ ธรรมวัตร (2517) 

วิเคราะห์ความส�ำคัญของประเพณีอีสานเอาไว้ว่า สาระส�ำคัญของประเพณีกิจ  

ส่วนหนึ่งกระท�ำเพ่ือให้บรรลุผลทางการเกษตร คือ ให้ปลูกข้าวได้ผลดี ให้ฝนตก 

ตามฤดูกาล เช่น บุญคูณลาน บุญบั้งไฟ ประเพณีอีกส่วนหน่ึงมีจุดมุ ่งหมาย 

เพ่ือส่งเสริมบ�ำรุงศาสนา บางกิจกรรมได้สร้างโอกาสให้พระและฆราวาสได้ร่วมกัน

ศึกษาพระธรรมค�ำสอน เช่น บุญเข้าพรรษา บุญเข้ากรรม บางกิจสร้างโอกาส 

ให้ฆราวาสได้ท�ำบุญให้ทาน เช่น บุญกฐิน บุญมหาชาติ ประเพณีอีกส่วนหน่ึง 

มจีดุมุง่หมายเพ่ือเชดิชคูวามดงีามของบรรพบรุษุผูล่้วงลบั หรอืเชือ่มสมัพันธ์ระหว่าง

กลุ่มเครือญาติและเพื่อนบ้าน ได้แก่ บุญสงกรานต์ บุญเข้าสาก เป็นต้น ซึ่งสะท้อน

ภาพของสิง่ท่ีเรยีกว่ามโนทศัน์ทางวิญญาณนยิม (Animism) ความเชือ่และโลกทศัน์

เกี่ยวกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์และพลังอ�ำนาจเหนือธรรมชาติ โดยงานวิจัยนี้ได้เน้นย�้ำให้เห็น

ถึงความเชือ่ทางศาสนาของชนพ้ืนเมอืงและการปฏบิตัท่ีิพบบ่อยในกลุม่ชาตพัินธ์ุไท

ในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ส�ำหรับชาวสยามและลาวแล้วนั้น ลัทธิบรรพบุรุษและ

ลัทธิของฝีฟ้าและผีแถน (เทพแห่งท้องฟ้า) ได้รับความนิยมก่อนท่ีจะมีการรับเอา

ศาสนาพราหมณ์และพุทธเข้ามาจากชมพูทวีปผ่านเขมรและมอญเสียอีก (Keyes, 

1987) ข้อสรุปของการวิจัยครั้งนี้ได้ให้ภาพของการอธิบายของกลุ่มนักวิชาการ  

(อย่างน้อยก็ตั้งแต่ทศวรรษ 1990 เป็นต้นมา) ท่ีพยายามอธิบายการเปลี่ยนแปลง

หรือการคงอยู่ภายในการผสมผสานอย่างกลมกลืนของประเพณีทางศาสนาท่ี 



16 ความเช่ือต่อเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ตำ�บลป่าสังข์ อำ�เภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด

หลากหลายในประเทศ ซึ่งไม่ได้กล่าวถึงจุดยืนท่ีส�ำคัญย่ิงของพุทธศาสนานิกาย

เถรวาทในสังคมไทยอีกต่อไป (Jackson, 2009) อันที่จริงจุดยืนของการผสมผสาน

ทางความเชื่อน้ีมีความชัดเจนมาก่อนที่รัฐไทยจะสถาปนาความสัมพันธ์ของ 

พุทธศาสนาเถรวาทกับรฐัเสยีอกี หมายความว่า ความจรงิทางศาสนาหรอืความเชือ่

ทางศาสนาไม่ได้เป็นแบบการแสวงหาความจริงแบบสมัยใหม่ แต่เป็นการท�ำ 

ความเข้าใจแบบหลงัสมยัใหม่ (Satha-anand, 1994) ท่ีไม่ได้องิความจรงิอย่างสงูสุด

กับสิ่งใดสิ่งหนึ่งเท่านั้น และผลการวิจัยก็แสดงให้เห็นว่าพ้ืนที่อีสานอย่างกรณี 

ของความเชื่อมต่อเจ้าปูโนนเมือง ได้มีความผสมผสานและช่วยกันก่อพลังอ�ำนาจ 

กับพุทธศาสนาในพื้นที่จนเกิดเป็นผลลัพธ์ที่ดีต่อชุมชนในหลาย ๆ ด้าน 

สิ่งท่ีผู ้วิจัยอยากจะสรุปให้เห็นอย่างชัดเจนอีกครั้งก็คือ ว่างานวิจัยนี้ 

ได้เห็นอย่างชัดเจนและโต้แย้งกับข้อเสนอของ Walter Irvine (1984) ได้ กล่าวคือ 

ส�ำหรบั Walter Irvine เขาอธิบายว่า ลทัธิในชนบทโดยเฉพาะลทัธิท่ีนบัถือผบีรรพบรุษุ

ได้ลดลงตั้งแต่ทศวรรษ 1970 เน่ืองจากผลกระทบของความทันสมัยและการท�ำให้

เป็นเมือง เครือญาติและสถาบันดั้งเดิมอื่น ๆ มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและ 

การถือครองที่ดินได้ลดลงเนื่องจากเกษตรกรไร้ที่ดินได้อพยพไปท�ำงานในเมือง

ศูนย์กลางอุตสาหกรรมมากขึ้น แต่ผู้วิจัยเห็นว่าในหลายพื้นที่ของอีสาน การท�ำงาน

นอกพ้ืนที่ อาทิเช่น ในเมืองใหญ่หรือเมืองหลวงท่ีเต็มไปด้วยภาพของความเป็น

สสารนิยม (Materialism) ไม่ได้ท�ำให้ภาพของการส�ำนึกต่ออ�ำนาจของบรรพบุรุษ 

ในเชิงวิญญาณที่พวกเขานับถือหายไปอย่างสิ้นเชิง รวมถึงการนับถือเทพเจ้าหรือผี

ในท้องถ่ินก็ไม่ได้ถูกกลืนกลายหายไปจากการไปท�ำงานนอกสถานท่ี อันจะเห็น 

ได้จากการกลบัมาร่วมพิธีส�ำคญัของชาวบ้านโนนเมอืงเมือ่ถึงเทศกาลการเลีย้งเจ้าปู่

โนนเมือง ซึ่งก็ท�ำให้เห็นว่าพิธีกรรมเป็นเครื่องรวมจิตใจของมนุษย์ เมื่อมนุษย์

ประกอบพิธีกรรมร่วมกันย่อมก่อให้เกิดความน้อมใจและพร้อมใจกัน เช่น พิธีกรรม

เกี่ยวกับการเกิด การแต่งงาน การตาย และการบวชของชาวบ้าน นอกจากจะแสดง

ให้เห็นถึงความส�ำคัญในวาระพิเศษแล้วยังน้อมให้เกิดปีติเห็นอกเห็นใจกัน ระหว่าง

ผู้ร่วมพิธีน้ัน ๆ สังคมสมัยโบราณน้ัน พิธีกรรมท่ีสามารถผูกพันมนุษย์เข้าด้วยกัน 

ได้ดีที่สุดก็คือ การเคารพบรรพบุรุษ พิธีกรรมที่เก่ียวกับการเคารพบูชาบรรพบุรุษ 



วารสารปรัชญาและศาสนา 5 (2) ก.ค. - ธ.ค. 63 17

มีอยู ่ในมนุษย์ตั้งแต่โบราณกาล พิธีกรรมดังกล่าวน้ีก่อให้เกิดความสามัคคี  

เมื่อคนเราแสดงความเคารพต่อบรรพบุรุษร่วมกันก็ย่อมท�ำให้มนุษย์รวมกัน 

เป็นปึกแผ่นได้ (ประมวล ดิกคินสัน, 2512)

นอกจากนี้ งานวิจัยน้ียังชี้ให้เห็นอย่างชัดเจนด้วยอีกว่า อิทธิพลของความ

เชื่อมีผลต่อการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม ซ่ึงเป็นการท�ำให้เห็นมุมมองส่ิงแวดล้อมในมิติ

ทางศาสนา ซึ่งเสมือนว่าเทพเจ้าหรือเจ้าปู่โนนเมือง หรือปู่ตา มีสถานะเป็นเจ้าของ

ทรัพยากรท้ังปวงในพ้ืนที่ดอนปู่ตา ซึ่งท่าทีเช่นนี้ท�ำให้ชาวบ้านซึ่งเดิมเคยย�ำเกรง 

ต่ออ�ำนาจศักดิ์อยู่แล้วไม่อาจจะไปก้าวล่วงท�ำลายสภาวะแวดล้อมในบริเวณน้ัน  

การย�ำเกรงอ�ำนาจเหล่านี ้มส่ีวนดท่ีีก่อให้เกิดความสมดลุของป่านเิวศทางธรรมชาติ

ของชุมชน แต่ถึงกระนั้น ชาวบ้านก็ยังไม่ได้เกิดส�ำนึกให้คุณค่าสิ่งแวดล้อมในฐานะ

ของสิง่ในตวัเอง แต่เป็นการย�ำเกรงต่อธรรมชาตใินฐานะของส่วนหนึง่ของสิง่ศกัด์ิสทิธ์ิ 

แต่ทั้งนี้ผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นก็ส่งผลเชิงบวกได้ (Williams, 1992) ดังนั้น การมีความเชื่อ

ต่ออ�ำนาจของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่คุ้มครองพื้นที่บางพื้นที่ ก็ส่งผลให้พื้นที่ที่อาจจะมีความ 

เปราะบางจากการรกุรานทางกายภาพ สามารถคงอยู่ได้เป็นอย่างดนีัน่เอง โดยเฉพาะ

อย่างย่ิง งานวิจัยนี้ยังชี้ให้เห็นถึงความส�ำคัญของส่ิงศักด์ิสิทธ์ิในชุมชนต่อการ 

รักษาผืนป่า โดยสอดคล้องกับข้อค้นพบของ ขนิษฐา จิตชินะกุล (2556) ที่อธบิายว่า

สิ่งศักด์ิสิทธ์ิของชาวบ้าน เป็นเสมือนกับผู้พิทักษ์รักษาผืนป่าในบริเวณศาลให้มี 

ความอุดมสมบูรณ์สืบไป 

ผู้วิจัยเห็นว่า ข้อเสนอแนะส�ำคัญของงานวิจัยน้ีอาจจะยังไปไม่ถึงข้อเสนอ

แนะเชิงนโยบาย แต่จะเป็นการศึกษาที่สามารถให้ผลลัพธ์ของข้อเสนอแนะ 

เชิงวิชาการได้ โดยเฉพาะทางด้านศาสนศึกษาและเทววิทยาในไทย ซึ่งจะต้อง

พยายามสร้างความเข้าใจของการศึกษาเก่ียวกับความเชื่อ ศาสนา และการ 

ผสมผสานความเชื่อภายใต้บริบทของชุมชน ซึ่งงานวิจัยน้ีได้ให้การเน้นย�้ำว่า  

เราควรจะต้องท�ำความเข้าใจศาสนาท้องถ่ินอย่างเปิดกว้างและอย่างมีเหตุผล  

ไม่ใช่การสร้างความเป็นหนึ่งเดียวภายใต้ความหลากหลาย แต่ควรให้ความ 

หลากหลายเกิดขึ้นในบริบทชุมชนอย่างเท่าเทียมกันยิ่งขึ้น 



18 ความเช่ือต่อเจ้าปู่โนนเมือง บ้านโนนเมือง ตำ�บลป่าสังข์ อำ�เภอจตุรพักตรพิมาน จังหวัดร้อยเอ็ด

เอกสารอ้างอิง
ขนษิฐา จติชนิะกุล. (2556). วิเคราะห์บทบาทหน้าท่ีของศาลปูกุ่ดเป่ง อ�ำเภอโพนทอง 

จังหวัดร้อยเอ็ด. วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้, 1(1), 26-41.
จารวุรรณ ธรรมวัตร. (2517). ขนบธรรมเนยีมประเพณเีนือ่งด้วยข้าวของอสีาน. 

กรุงเทพมหานคร: คุรุสภาจัดพิมพ์.
ประมวล ดิกคินสัน. (2512). การศึกษาในด้านมานุษยวิทยา. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์แพร่พิทยาอินเตอร์เนชั่นแนล.
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2527). ความเชื่อและศาสนาในสังคมไทย. นนทบุรี: ส�ำนัก

พิมพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 
ศิราพร ฐิตะฐาน. (2533). แนวคิดเกี่ยวกับความเชื่อและศาสนาในสังคม. 

นนทบุรี: ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.
เสรี พงศ์พิศ. (2533). ไสยศาสตร์ในสังคมไทย. นนทบุรี: ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย

สุโขทัยธรรมาธิราช.
Bakhtin, M. M. (2010). The dialogic imagination: Four essays. Austin:  

University of texas Press.
Irvine, W. (1984). Decline of village spirit cults and growth of urban spirit 

mediumship: The persistence of spirit beliefs, the position of women 
and modernization. The Australian Journal of Anthropology, 14(4), 315.

Jackson, P. A. (2009). Markets, media, and magic: Thailand's monarch as 
a ‘virtual deity’. Inter-Asia Cultural Studies, 10(3), 361-380.

Keyes, C. F. (1987). Thai religion. In C. J. Adams (Ed.). The encyclopedia 
of religion (Vol. 16, pp. 277-8). New York: Macmillan.

Kitiarsa, P. (2005). Beyond syncretism: Hybridization of popular religion in 
contemporary Thailand. Journal of Southeast Asian Studies, 461-487.

Satha-anand, S. (1994). Ngoen kap satsana [Money and religion]. Bangkok: 
Komon Keemthong Foundation.

Williams, T. T. (1992). Refuge: An Unnatural History of Family and Place. 
New York: Vintage.


