
วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2562)  | 149 
 

 
หน้ากากสังคมกับหลักมติรแท้ในพระพุทธศาสนา 

 

Social masks and Mitr in Buddhism 
 

ฉัชศุภางค์ สารมาศ1 
Chatsuphang Saramart 

 

Received: March 19, 2019  
Revised: May 23, 2019    
Accepted: July 2, 2019 

 

บทคัดย่อ 
 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เ พ่ือศึกษาหน้ากากสังคมกับหลักมิตรแท้ใน
พระพุทธศาสนา พบว่า มิตรแท้ หรือ “สุหทมิตร” ได้แก่ อุปการกมิตร สมานสุขทุกขมิตร อัตถักขายี
มิตร อนุกัมปกมิตร มิตรเทียม หรือ“มิตรปฏิรูป” ได้แก่ อัญญทัตถุหระ วจีปรมะ อนุปปิยภาณี 
อปายสหาย 

ลักษณะมิตรที่ดีย่อมบ ารุงเพ่ือนโดยฐานะ 5 ประการ คือ ด้วยการให้ปัน การเจรจา
ถ้อยค าเป็นที่รัก การประพฤติประโยชน์เกื้อกูล ความเป็นผู้มีตนเสมอ และไม่แกล้งกล่าวให้คลาด
จากความจริง ลักษณะของคนไม่ใช่มิตรหรือการสวมหน้ากากในสังคมเข้าหากัน (มิตรเทียม) 
นอกจากจะไม่เป็นมิตรแล้วยังชื่อว่าเป็นศัตรูอีกด้วย การน าหลักมิตรแท้ไปใช้ในการคบเพ่ือน 
สามารถชักน าไปสู่ชีวิตอันดีงาม การด าเนินชีวิตที่ดีคือการเลือกคบกับมิตรดี เพราะอาศัยมิตรดีจึง
น าเข้าสู่เป้าหมายของชีวิตตามเป้าหมาย 3 อย่าง คือ คนที่คบกับมิตรดีย่อมได้รับประโยชน์สุขใน
ปัจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) ประโยชน์สุขในภายหน้า (สัมปรายิกัตถะ) และประโยชน์สุขอันสูงสุด 
(ปรมัตถะ)  
 

ค าส าคัญ: หน้ากากสังคม, หลักมิตรแท,้ พระพุทธศาสนา 

                                                           
1 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย; Mahamakut Buddhist University  
  Corresponding author, e-mail: Chas_supang@hotmail.co.th, Tel. 085-9479592 



150 | The Journal of Research and Academics Vol 2 No 2 (May-August 2019) 
 

Abstract 
 

The objective of this article is Social masks and Mitr in Buddhism The study revealed 
as the following: Mitr or Suhadamitta is Upakāraka, Samānasukhadukkha, Atthakkhāyī, 
Anukampaka. Mittapatirūpaka is Aññadatthuhara, Vajiparama, Anuppiyabhānī, Apāyasahāya. 

A good friendly manner will nurture a friend by being in a position of 5 
things: by giving a share, the dialogue is dear. Behavior, benefit, support. Always being 
and do not pretend to be misled by the truth. The appearance of non-friendly 
people, besides being unfriendly, is also named as an enemy 3 applying a true friend 
to a friend. Can lead to a good life Good lifestyle is choosing good friends. Because 
relying on friendly people. There for leading to the goal of life according to 3 goals. 
Is that those who are friendly with each other will receive the benefit of the present 
(Thitthamamikattha), Future happiness (Sampraikattha) and the highest happiness 
benefits (Pramatha).  
 

Keywords: Social mask, Mitr, Buddhism  
 

บทน า 
จากข่าวในเหตุการณ์ปัจจุบัน มีการหลอกลวงต้มตุ๋นผ่านสื่อโซเชียลต่าง ๆ ท าให้ต้อง

สูญเสียทรัพย์สินเงินทอง เสียชีวิต เสียตัว เสียท่า เสียอนาคต เพราะการรู้จักกันเพียงผิวเผินผ่านสื่อ
ออนไลน์ ซึ่งถือเป็นเพียง “หน้ากากทางสังคม” เท่านั้น ท่ามกลางความทันสมัยของเทคโนโลยีต่าง ๆ 
ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับบุคคลเริ่มลดน้อยถอยลง แม้แต่ในสถาบันครอบครัว สมาชิกใน
ครอบครัวได้พบปะกันน้อยลง ท ากิจกรรมร่วมกันน้อยลง การปฏิสัมพันธ์ในสังคมก็สวมหน้ากากเข้า
หากัน ไร้ซึ่งความจริงใจ จะรู้ได้อย่างไรว่าบุคคลใดที่สามารถคบค้าสมาคมด้วยได้ ผู้ปกครองจะมี
เวลาสั่งสอนบุตรหลานให้คบเพ่ือนที่ดีได้มากน้อยเพียงใด และจะสร้างสัมพันธภาพกับเพ่ือนใหม่ ๆ 
ได้อย่างไร จากสภาพปัญหาที่กล่าวมาข้างต้น จ าเป็นที่จะต้องศึกษาหลักธรรมที่น ามาประยุกต์ใช้
เพ่ือป้องกันปัญหามิให้ลุกลามมากยิ่งขึ้น จึงสนใจศึกษาหลักมิตรแท้ในพระพุทธศาสนา เพ่ือน ามา
บูรณาการ ปรับประยุกต์ใช้ในการป้องกันปัญหาต่อไป 

 
 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2562)  | 151 
 

ในพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าตรัสแบ่งมิตรไว้ในขุททกนิกาย จูฬนิเทส เป็น 2 จ าพวก 
ได้แก่ 

1) อาคาริกมิตร ได้แก่ มิตรผู้ครองเรือน เช่น บุคคลบางคนในโลกนี้ให้สิ่งที่ให้ได้
ยาก สละสิ่งที่สละได้ยาก ท าสิ่งที่ท าได้ยาก ทนต่อสิ่งที่ทนได้ยาก บอกความลับแก่เพ่ือน ปกปิด
ความลับของเพ่ือนไม่ทอดทิ้งในคราวมีอันตราย แม้ชีวิตก็สละเพ่ือประโยชน์แก่เพ่ือน เมื่อเพ่ือน
สิ้นเนื้อประดาตัวก็ไม่ดูหมิ่น 

2) อนาคาริกมิตร ได้แก่ มิตรผู้ไม่ครองเรือน เช่น พระภิกษุในพระธรรมวินัยนี้เป็น
ที่รัก เป็นที่พอใจ เป็นที่เคารพ ควรแก่การยกย่อง พูดสิ่งที่เป็นประโยชน์ ทนฟังถ้อยค าได้ กล่าว
ถ้อยค าได้ลึกซึ้ง และไม่ชักน าไปในเรื่องไม่สมควร ชักชวนให้บ าเพ็ญในทางอธิศีล ชักชวนให้หมั่น
เจริญสติปัฏฐาน 4 ชักชวนให้หมั่นเจริญสัมมัปธาน 4 ชักชวนให้หมั่นเจริญอิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 
พละ 5 โพชฌงค ์7 อริยมรรคมีองค ์8 (ขุ.จู., (ไทย), 30/123/409)  

 

มิตรเทียมกับมิตรแท้ 
พระพุทธเจ้าทรงแบ่งมิตรในทีฆนิกายเป็น 2 ประเภท คือ มิตรเทียมกับมิตรแท้ ดัง

รายละเอียดดังนี้ 
1. ความหมายของมิตรแท้ 
มิตรเป็นค ามาจากภาษาสันสกฤต ตรงกับค าภาษาบาลีในพระพุทธศาสนาว่า มิตฺต 

แปลว่า เพ่ือน  
พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 (2556) ได้ให้ความหมายของค าว่า 

“มิตรแท”้ ว่า มิตร- (มิด, มิดตฺระ-) น. เพื่อนรักใคร่คุ้นเคย เช่น มิตรแท้ มิตรเทียม ฉันมิตร  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2550) ได้ให้ความหมายค าว่า “มิตร” แปลว่า ผู้มี

ความเยื่อใยดี ผู้มีน้ าใจเอื้อเฟ้ือ แยกเป็นมิตรแท้ 4 พวก มิตรเทียม (มิตตปฏิรูป) 4 พวก  
พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ ทตฺตชีโว) (2543) ได้ให้ความหมายค าว่า “มิตรแท้” หรือ 

เพ่ือนแท้ คือใครก็ตามที่พร้อมจะให้ความช่วยเหลือแก่เรา เมื่อเรามีกิจจ าเป็นเกิดขึ้น โดยไม่เห็นแก่
ความเหนื่อยยาก”  

พระพุทธเจ้าได้ทรงตรัสไว้แบ่งเป็น 2 ประเภทใหญ่ ๆ คือ มิตรแท้ กับมิตรเทียม 
1) มิตรแท้ บาลีใช้ค าว่า “สุหทมิตร” แบ่งย่อยเป็น 4 ประเภทด้วยกัน คือ 

(1) มิตรมีอุปการะ (อุปการกมิตร) 
(2) มิตรร่วมสุข ร่วมทุกข์ (สมานสุขทุกขมิตร) 



152 | The Journal of Research and Academics Vol 2 No 2 (May-August 2019) 
 

(3) มิตรแนะประโยชน์ (อัตถักขายีมิตร) 
(4) มิตรมีความรักใคร่ (อนุกัมปกมิตร) (ที.ปา., (ไทย), 11/260/209)  

2) มิตรเทียม คือ มิตรไม่แท้ มิตรไม่ดี ไม่มีความจริงใจ เป็นศัตรูที่มาในรูปของมิตร ท่าน
ใช้ค าบาลีว่า “มิตรปฏิรูป” หรือ “มิตตปฏิรูปกะ” พึงทราบว่าไม่ใช่มิตรเป็นแต่คนเทียมมิตรหรือมิตร
เทียม แบ่งย่อยออกเป็น 4 ประเภท คือ 

(1) คนที่ถือเอาแต่ประโยชน์จากผู้อื่นฝ่ายเดียว (อัญญทัตถุหระ) 
(2) คนดีแต่พูด (วจีปรมะ) 
(3) คนที่ชอบพูดประจบ (อนุปปิยภาณี) 
(4) คนที่ชักน าเพ่ือนในทางเสื่อม (อปายสหาย) (ที.ปา., (ไทย), 11/254/207)  

สรุปได้ว่า มิตรแท้ คือ มิตรหรือเพ่ือนที่รักใคร่คุ้นเคย ยามใดที่มีความสุขก็มีความยินดี 
สนับสนุนให้เราได้ดี เจริญรุ่งเรือง แม้ยามใดท่ีเรามีความทุกข์เดือดร้อน ตกทุกข์ได้ยากก็คอยให้ความ
ช่วยเหลือดูแล เป็นเพื่อนแท้ไม่ทิ้งให้ต้องเผชิญปัญหาอยู่แต่เพียงผู้เดียว  

 

ลักษณะของมิตรแท้ 
พระพุทธศาสนาได้แยกย่อยเกี่ยวกับลักษณะของมิตรแท้หรือกัลยาณมิตร  นับเข้าใน

กัลยาณมิตรประเภทหนึ่ง มิตรแท้ คือ มิตรที่มีใจดี มีความจริงใจ คบหากันด้วยความบริสุทธิ์ใจ เป็น
มิตรที่บุคคลผู้คบหาสมาคมแล้วท าให้มีแต่ความสุขความเจริญ พระพุทธเจ้าตรัสในสิงคาลกสูตร มี 4 
ลักษณะ ได้แก่  

1. มิตรมีอุปการะ (อุปการกมิตร) มีลักษณะ 4 ได้แก่  
1.1 ป้องกันมิตรผู้ประมาทแล้ว คือ เพ่ือนประมาทช่วยรักษาเพ่ือน เมื่อมิตรมี

อุปการะเห็นเพื่อนตั้งอยู่ในความประมาท ไม่ว่าจะเป็นความคะนองตามวัย ประมาทในการศึกษาเล่า
เรียน แสดงให้เห็นว่าเพ่ือนคนนั้นตั้งอยู่ในความประมาท มิตรที่ดีท าหน้าที่ช่วยชี้แนะให้เห็นถึงความ
ประมาท ให้เห็นผลประโยชน์และผลเสียจากความประมาท 

1.2 ป้องกันทรัพย์ของมิตรผู้ประมาทแล้ว คือ เพ่ือนประมาทช่วยรักษาทรัพย์สิน
ของเพ่ือน มิตรแท้ย่อมป้องกันรักษาทรัพย์สมบัติของเพ่ือน ตนเองย่อมรักษาศีลข้อที่ 2 ด้วยการไม่
ถือเอาสิ่งของที่เจ้าของเขาไม่ได้ให้ ประพฤติธรรมข้อกุศลมูลคือ ไม่คิดถือเอาของคนอ่ืน เมื่อจิตใจ
ประกอบด้วยคุณธรรม เห็นทรัพย์ของเพ่ือนย่อมรักษา 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2562)  | 153 
 

1.3 เมื่อมีภัยก็เป็นที่พ่ึงพ านักได้ ภัยที่เกิดขึ้นมี 2 อย่าง คือ ภัยโดยธรรมชาติที่ไม่
สามารถป้องกันได้ ย่อมน าความสูญเสียมาสู่มนุษย์ มิตรแท้ย่อมเป็นที่พ่ึงพาให้ กับเพ่ือนได้ และภัย
อันเกิดจากมนุษย ์เช่น การวิวาท มิตรมีอุปการะก็สามารถปกป้องเพ่ือนได้ 

1.4 เมื่อมีกิจที่จ าเป็นเกิดขึ้น ก็ช่วยโภคทรัพย์ 2 เท่าของทรัพย์ที่ต้องการในกิจนั้น 
มีกิจจ าเป็นช่วยออกทรัพย์ให้ เกินกว่าที่ออกปาก มิตรมีน้ าใจเช่นนี้ สามารถให้ทรัพย์ได้เป็นสองเท่า
ของจ านวนที่เพ่ือนออกปากขอซึ่งแสดงถึงความจริงใจ ความมีน้ าใจ และความเต็มใจที่ช่วยเหลือ
เพ่ือน (ที.ปา., (ไทย), 11/261/210)  

ลักษณะของมิตรมีอุปการะ ได้แก่ มิตรที่มีจิตใจรักใคร่กันจริง ๆ รักมิตรเสมอด้วยชีวิต
ตน ไม่ใช่รักกันแต่ปาก แต่หากรักด้วยชีวิตจิตใจ เมื่อรักเพ่ือนเสมือนชีวิต ก็คิดหาวิธีป้องกันเพ่ือนให้
มีความปลอดภัย เพ่ือนคนไหนประมาทขาดสติ ก็ด าริหาวิธีป้องกันเพ่ือนคนนั้น ด้วยการแนะน า
ตักเตือนเพ่ือนไม่ให้เกิดความประมาท เพราะความประมาทเป็นทางแห่งความตาย หาอุบายป้องกัน
ทรัพย์สมบัติของเพ่ือนผู้ประมาทแล้ว ไม่ให้เกิดความเสียหาย เมื่อมีอันตรายเกิดข้ึนพ่ึงพาอาศัยกันได้ 
คราวเจ็บไข้ได้ป่วย ก็ช่วยกันรักษาพยาบาล คราวมีธุรการงานเกิดขึ้นก็ช่วยออกทรัพย์เกินกว่าที่จะ
ออกปาก เพ่ือนมีอุปการะมากเช่นนี้ เป็นมิตรที่ดีควรรวมตัวเข้าหากัน เพ่ือสร้างสรรค์ความเจริญ
ให้แก่สังคมแห่งการอยู่ร่วมกัน 

2. มิตรร่วมทุกข์ร่วมสุข (สมานสุขทุกขมิตร) มีลักษณะ 4 ประการ ได้แก่  
2.1 บอกความลับแก่เพ่ือน ไม่บอกเรื่องอันเป็นความลับของตนแก่คนอ่ืน แต่

สามารถบอกแก่เพ่ือนของตนได้ ตามปกติคนที่ไว้วางใจกันเท่านั้นจึงจะบอกความลับ 
2.2 ปิดความลับของเพ่ือน ย่อมรักษาความลับที่เพ่ือนกล่าวโดยที่คนอ่ืนไม่ล่วงรู้  

ความไว้วางใจกันทั้งสองฝ่ายแสดงถึงความจริงใจต่อกันมาก ด้วยความหวังว่า ความลับของตนจะไม่
ถูกเปิดเผยต่อสาธารณชน 

2.3 ไม่ละท้ิงในยามอันตราย เมื่อภัยเกิดข้ึน มิตรมีอุปการะย่อมไม่ทอดทิ้ง 
2.4 แม้ชีวิตก็อาจจะสละเพ่ือประโยชน์ของเพ่ือนได้ หมายความว่า ชีวิตของตนก็

เป็นอันสละเพ่ือประโยชน์แก่เพ่ือนได้ ไม่ค านึงถึงชีวิตของตนท าการงานให้เพ่ือนอย่างเดียว (ที.ปา., 
(ไทย), 11/260/209)  

 
 
 



154 | The Journal of Research and Academics Vol 2 No 2 (May-August 2019) 
 

ลักษณะมิตรร่วมสุขร่วมทุกข์ มิตรประเภทนี้เป็นมิตรที่คบกันแบบเปิดอก เมื่อมีความลับ
อะไรก็สามารถบอกเพ่ือนได้ เพราะการปกปิดจะเป็นเหตุให้เกิดความระแวงแคลงใจของกันและกัน 
และเมื่อถึงยามวิบัติฉิบหายก็ยึดอุบายไม่ทอดทิ้งกัน ช่วยเหลือเกื้อกูลกันในยามวิบัติ แม้แต่ชีวิตถึง
คราวจ าเป็นจริง ๆ ก็สละแทนกันได้ ถ้าลักษณะเช่นนี้มีอยู่ในผู้ใด ควรร่วมใจกันกับมิตรประเภทนั้น 
จะได้สร้างสรรค์สังคมให้เจริญก้าวหน้าต่อไป 

3. มิตรแนะประโยชน์ (อัตถักขายีมิตร) มีลักษณะ 4 ได้แก่ 
3.1 ห้ามมิให้ท าความชั่ว คือ จะท าให้เสียหายคอยห้ามปราม มิให้เพ่ือนกระท าชั่ว 

คือ อกุศลกรรม  
3.2 แนะน าให้ตั้งอยู่ในความดี มิตรแนะประโยชน์ย่อมให้ประกอบความดี ระลึกถึง

คุณของพระพุทธเจ้า คุณของพระธรรม คุณของพระอริยสงฆ ์รักษาศีล ประกอบแต่กุศลกรรม 
3.3 ให้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง อธิบายให้เข้าใจ สิ่งที่ละเอียด ลึกซึ้งมาก อันประกอบ 

ด้วยสิ่งที่เป็นมงคลคาถา อันเป็นถ้อยค าที่ท าให้จิตเบิกบาน แจ่มใส  
3.4 บอกทางสวรรค์ให้ มิตรผู้แนะน าย่อมอธิบายให้เห็นชนทั้งหลายกระท ากรรมดี

ย่อมเกิดในสวรรค์ การกล่าวเช่นนี้เป็นการบอกผลแห่งความดี บอกถึงผลที่ตนควรได้รับเมื่อท ากรรม
ดีเป็นอานิสงส์หรือคล้ายกับเป็นการให้รางวัลกับผู้ท ากรรมดี (ที.ปา., (ไทย), 11/260/209)  

ลักษณะมิตรแนะประโยชน์ เป็นประเภทผู้แนะแนว ผู้ชี้ทาง เพ่ือนที่ดีมีลักษณะคอยแนะ
แต่สิ่งที่เป็นประโยชน์แก่เพ่ือนตลอดเวลา เมื่อเห็นเพ่ือนจะท าอะไรไม่ดีไม่ถูกต้อง ก็ห้ามปราม
ตักเตือน ห้ามไม่ให้ท าความชั่วทุกอย่าง แนะแนวทางให้สร้างแต่ความดี หาโอกาสให้เพ่ือนได้รู้ ได้
เห็น ได้ยิน ได้ฟัง แต่สิ่งที่มีคุณค่าทางจิตใจ ชักจูงให้สนใจแต่ในศีลในธรรม มิตรประเภทนี้เมื่อคบ
แล้วจะได้ท าแต่สิ่งที่ดี ๆ ร่วมกัน 

4. มิตรมีความรักใคร่ (อนุกัมปกมิตร) มีลักษณะ 4 ได้แก่ 
4.1 ไม่พอใจความเสื่อมของเพ่ือน คือ เพ่ือนมีทุกข์พลอยไม่สบายใจ ไม่ยินดีด้วย

ความเสื่อมของเพ่ือน เมื่อเห็นหรือได้ยิน ความสูญเสียของบุตร ภรรยา หรือของบริวาร เพราะความ
เสื่อม ความไม่เจริญของเพ่ือนย่อมไม่ยินดีหรือไม่พอใจ พลอยเป็นทุกข์ไปด้วย  

4.2 พอใจความเจริญของเพ่ือน คือ เพ่ือนมีสุขพลอยแช่มชื่นยินดี หมายถึง เพ่ือน
ของตนได้รับความส าเร็จในชีวิต หรือเพ่ือนส าเร็จการศึกษา การงาน ยศต าแหน่ง มีพรหมวิหารธรรม 
คือ มุทิตา ความพลอยยินดีเมื่อเพ่ือนได้ด ี

4.3 ห้ามปรามคนที่นินทาเพ่ือน เมื่อเขาติเตียนเพ่ือนช่วยยับยั้งแก้ให้ หมายความ
ว่า เมื่อคนพูดต าหนิเพื่อน มิตรมีความรักใคร่ ย่อมห้ามมิให้ที่กล่าวติเตียนเพื่อนของตน  



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2562)  | 155 
 

4.4 สนับสนุนคนที่สรรเสริญเพ่ือน เมื่อเขาสรรเสริญเพ่ือนช่วยพูดเสริมสนับสนุน 
(ที.ปา., (ไทย), 11/264/211)  

ลักษณะมิตรมีความรักใคร่ ได้แก่ มิตรที่มีความรักกันด้วยชีวิตจิตใจ ไม่ใช่เป็นมิตรแต่
ปาก ถึงคราวทุกข์ยากก็ต้องทุกข์ด้วยกัน ถึงคราวสุขก็สุขด้วยกัน รักเพ่ือนเสมือนรักตน รักตนก็
เสมือนรักเพ่ือน ถ้ามีคนต าหนิติเตียนเพ่ือนต่าง ๆ นานาก็อาสาโต้แทนเพ่ือน เขาติเพ่ือนก็เสมือนติ
ตน ต้องหาเหตุผลมาลบล้างค าต าหนิที่ไม่จริงนั้น ขณะเดียวกันถ้ามีคนสรรเสริญเพ่ือนรัก ก็รู้จัก
รับรองคนที่สรรเสริญเพ่ือน นี่คือมิตรที่มีความรักใคร่ ถ้าได้มิตรประเภทนี้ก็จะสร้างสรรค์ประโยชน์
แก่สังคมได้อย่างมหาศาล 

พระพุทธเจ้าได้อธิบายพฤติกรรมอันเป็นลักษณะของมิตรแท้ในขุททกนิกาย อรรถกถา
มิตตามิตตชาดกไว้ 16 อย่าง ดังนี้  

1) บุคคลผู้เป็นมิตรย่อมระลึกถึงเพ่ือนผู้อยู่ห่างไกล  
2) ยินดีต้อนรับเพื่อนผู้มาหา  
3) ถือว่าเป็นเพื่อนของเรา  
4) รักใคร่จริง ทักทายปราศรัยวาจาอันไพเราะ  
5) คบหาผู้ที่เป็นมิตรของเพ่ือน  
6) ไม่คบหาผู้ที่ไม่ใช่มิตรของเพ่ือน  
7) ห้ามปรามผู้ที่ด่าติเตียนเพื่อน  
8) สรรเสริญผู้ที่พรรณนาคุณความดีของเพ่ือน  
9) ย่อมบอกความลับแก่เพ่ือน  
10) ปิดความลับของเพ่ือน  
11) สรรเสริญการงานของเพ่ือน  
12) สรรเสริญปัญญาของเพ่ือน  
13) ยินดีในความเจริญของเพ่ือน  
14) ไม่ยินดีในความเสื่อมของเพ่ือน  
15) ได้อาหารอร่อยมาย่อมระลึกถึงเพ่ือน  
16) ยินดีอนุ เคราะห์ เ พ่ือนว่ าควรจะได้ลาภอย่ างนี้ บ้ า ง  ( ที .ปา .,  (ไทย), 

11/264/211)  



156 | The Journal of Research and Academics Vol 2 No 2 (May-August 2019) 
 

ประโยชน์ที่ได้จากการอยู่ร่วมกับมิตรแท้ ได้แก่ เมื่อเราประมาทได้รับการรักษาป้องกัน
จากเพ่ือน ได้รับการรักษาทรัพย์สมบัติจากเพ่ือน ในคราวมีภัยมิตรที่ดีเป็นที่พ่ึงพ านักได้ เมื่อคราวมี
ทุกข์เพ่ือนที่ดีไม่ละท้ิง ร่วมสุขร่วมทุกข์กัน พระพุทธเจ้าจึงจัดมิตรร่วมสุขร่วมทุกข์ไว้เป็นมิตรแท้  

สรุปว่า ข้อปฏิบัติทั่วไปส าหรับมิตรแท้หรือกัลยาณมิตรในอังคุตตรนิกาย สัตตกนิบาต 
พระพุทธ เจ้าตรัสว่า มิตรที่ดีประกอบด้วยองค์ 7 ประการ คือ มิตรที่ดีย่อมให้สิ่งที่ให้ได้ยากได้แก่
ทรัพย์สินเงินทองหรือแม้แต่ชีวิตตนเองก็สละแทนเพ่ือนได้  ท าสิ่งที่ท าได้ยากได้แก่การทวนกระแส
แห่งกิเลส ตัณหา หรือจิตใจที่มักตกไปในทางที่ชั่วร้าย แต่ส าหรับมิตรที่ดีสามารถชักน าเพ่ือนให้เป็น
คนดีได้ ทนต่อสิ่งที่ทนได้ยากคือ มิตรที่ดีย่อมทนต่อการกล่าวติเตียน หรือค าด่าที่ท าให้เจ็บใจ 
เปิดเผยความลับแก่เพ่ือน เพราะว่ามิตรที่ดีย่อมแสดงความจริงใจของตนเพ่ือแสดงให้เพ่ือนไว้วางใจ 
ในขณะเดียวกันก็ยังรักษาความลับของเพ่ือนไว้ เมื่อเพ่ือนมีภัยพิบัติไม่ทอดทิ้ง และเม่ือเพ่ือนตกต่ าไร้
ที่พ่ึงพ านักไม่ดูหมิ่นเพ่ือนพร้อมที่จะให้ความช่วยเหลือ ในสิงคาลสูตร พระพุทธเจ้าตรัสว่า มิตรและ
เพ่ือนร่วมงานซึ่งเป็น (เหมือน) ทิศเบื้องซ้าย อันกุลบุตรพึงบ ารุงโดยฐานะ 5 ประการ คือ ด้วยการให้
ปัน การเจรจาถ้อยค าเป็นที่รัก การประพฤติประโยชน์เกื้อกูล ความเป็นผู้มีตนเสมอ และไม่แกล้ง
กล่าวให้คลาดจากความจริง 
 

ลักษณะของมิตรเทียม 
มิตรเทียม กล่าวถึงคนชั่วซึ่งไม่ควรคบเป็นมิตรไว้ 4 ประเภท ได้แก่  
1. มิตรปอกลอก คือ คนที่ถือเอาแต่ประโยชน์จากผู้อื่นฝ่ายเดียว มี 4 ลักษณะ ได้แก่  

1.1 เป็นผู้ถือเอาแต่ประโยชน์จากผู้ อ่ืนฝ่ายเดียว คือ คิดเอาแต่ฝ่ายเดียวคน
ลักษณะนี้มักตกอยู่ในอัธยาศัยโลภ (โลภัธฌาสัย) มีความอยากได้ อยากมี อยากเป็นเกินขอบเขต 
อาจกล่าวได้ว่า เป็นคนเห็นแก่ตัวมาก มุ่งแต่จะได้อย่างเดียวโดยคิดแสวงหาในทางที่ไม่สมควรหรือใช้
อุบายเอาของเขามาเป็นของตน  

1.2 เสียน้อย ปรารถนาจะได้มาก คือ ยอมเสียน้อยโดยหวังจะเอาให้มาก เพ่ือน
ประเภทนี้คอยเอารัดเอาเปรียบเพ่ือน เป็นเพ่ือนที่รู้มาก พยายามแสวงหาประโยชน์จากเพ่ือนให้
ได้มามากท่ีสุด ให้ของแต่น้อย แต่หวังผลมาก ยอมลงทุนแต่น้อย แต่หวังถอนทุนคืนให้มากกว่า  

1.3 เมื่อตัวเองมีภัยจึงท ากิจของเพ่ือน ตนเองมีภัยจึงมาช่วยท ากิจของเพ่ือน เพ่ือน
ประเภทนี้หวังว่า เพ่ือนจะได้ช่วยเหลือตนเอง แต่ถ้าไม่มีภัยเกิดขึ้นก็พยายามปลีกตัวไม่ให้เพ่ือนได้
พบ ไม่ท าด้วยความรัก จัดอยู่ในลักษณะของเพ่ือนที่เห็นแก่ตัว ถือเอาผลประโยชน์ของตนเป็นส าคัญ 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2562)  | 157 
 

1.4 คบเพ่ือนเพราะเห็นแก่ประโยชน์ เพ่ือนประเภทนี้มีความสัมพันธ์กับคนอ่ืน
เนื่องจากตนเห็นว่า เพ่ือนคบหามีผลประโยชน์ร่วมกัน รักเพ่ือนเพราะสิ่งภายนอก ไม่ได้รักตัวบุคคล 
ไม่ได้คบเพื่อนด้วยสามารถแห่งความคุ้นเคยกันฉันมิตร (ที.ปา., (ไทย), 11/255/207)  

ลักษณะมิตรประเภทนี้ เป็นมิตรที่ไม่มีความจริงใจ คบเพ่ือหวังแต่ประโยชน์ส่วนตัว ถ้า
คนที่เขาคบหาด้วยไม่มีประโยชน์กับเขาก็จะเลิกคบทันที และถ้าหากร่วมลงทุนท าธุรกิจการงาน ๆ 
ใดก็ตามมักที่จะลงทุนลงแรงน้อย แต่หวังก าไรมาก ไม่ค่อยให้ความร่วมมือ เมื่อถึงคราวมีภัยเอาตัว
รอดแต่เพียงผู้เดียว ไม่ร่วมคิด ร่วมแก้ปัญหากับกลุ่ม ทั้งนี้เพราะอาจจะมองว่าประโยชน์ที่ตนเองจะ
ได้รับนั้นน้อยหรือไม่มีนั่นเอง 

2. มิตรดีแต่พูด มี 4 ลักษณะ ได้แก่  
2.1 กล่าวต้อนรับด้วยเรื่องที่เป็นอดีตไปแล้ว คือ ดีแต่ยกของหมดแล้วมาปราศรัย 

การพูดนี้แสดงถึงเพ่ือนที่หวังพ่ึงไม่ได้ เป็นการพูดเพ่ือหลีกเลี่ยง ท าให้พ้นภาระของตนไป 
2.2 กล่าวต้อนรับด้วยเรื่องที่ยังมาไม่ถึง ดีแต่อ้างของที่ยังไม่มีมาปราศรัยคน

ลักษณะนี้ย่อมสงเคราะห์ด้วยสิ่งของที่ยังไม่มาถึง เมื่อเพ่ือนออกปากขอความช่วยเหลือ มักพูดพลัด
ไป เป็นเพียงแต่พูดให้ความหวังเท่านั้น เพ่ือแสดงว่าตนเองมีความจริงใจต่อเพ่ือน 

2.3 สงเคราะห์ด้วยสิ่งที่หาประโยชน์มิได้ คนประเภทนี้ ถึงแม้เขามีวัตถุสิ่งของอยู่ก็
ไม่สามารถให้แก่เพ่ือนได ้

2.4 เมื่อมีกิจเกิดขึ้นเฉพาะหน้าก็แสดงความขัดข้อง เพ่ือนประเภทนี้  ออกปากพ่ึง
ไม่ได้ เมื่อกิจการงานบางอย่างต้องอาศัยความร่วมมือกันเพ่ือให้กิจการนั้นส าเร็จโดยเร็ว  เพ่ือน
ประเภทนี้มักแสดงอ้างกิจอื่นเนือง ๆ (ที.ปา., (ไทย), 11/256/208)  

ลักษณะมิตรประเภทนี้ชอบพูดแต่เรื่องที่ไร้สาระหาประโยชน์ไม่ได้ พูดแต่เรื่องที่เป็น
อดีตไปแล้ว และมักพูดแต่เรื่องที่ยังมาไม่ถึง พูดแต่เรื่องที่เป็นไปได้ยาก หรือกล่าวให้เข้าใจง่าย ๆ คือ 
เป็นคนชอบพูดอย่างเดียว ไม่ชอบท า และมักสงเคราะห์มิตรที่คบหาด้วยสิ่งที่ไม่มีประโยชน์ เช่น จะ
ให้ของ ของนั้นก็ใช้ประโยชน์อะไรไม่ได้ สักเพียงว่าได้ชื่อว่าให้แล้ว ช่วยเหลือแล้ว และเมื่อเพ่ือนมีกิจ
ธุระท่ีจะขอความช่วยเหลือมักอ้างเหตุขัดข้องต่าง ๆ เป็นต้น 

3. มิตรพูดประจบ มี 4 ลักษณะ ได้แก่  
3.1 เพ่ือนท าชั่ว ก็คล้อยตาม คือ จะท าชั่วก็เออออสนับสนุนไม่คัดค้าน ตามใจ

เพ่ือนให้ท าความชั่ว เพ่ือนลักษณะนี้ไม่สามารถจะเป็นที่พ่ึงได้ ไม่สามารถให้ค าปรึกษาที่ดีได้ เพราะ
คอยตาม  



158 | The Journal of Research and Academics Vol 2 No 2 (May-August 2019) 
 

3.2 เพ่ือนท าดี ก็คล้อยตาม คือ จะท าดีก็เออออ เพ่ือนประเภทนี้มีลักษณะ
เช่นเดียวกับประเภทแรก  

3.3 สรรเสริญต่อหน้า คือ ต่อหน้าสรรเสริญ เพ่ือประเภทนี้ขาดความจริงใจต่อ
เพ่ือน  

3.4 นินทาลับหลัง คือ เพ่ือนที่ลับหลังนินทาเพ่ือนเป็นคนที่มีปากกับใจไม่ตรงกัน 
(ที.ปา. (ไทย) 11/258/208)  

ลักษณะมิตรประเภทนี้ ชอบประจบสอพลอ เป็นมิตรที่มีมารยามากมาย มีบุคคลจ านวน
มากโดยเฉพาะอย่างยิ่งคนใหญ่คนโตที่ต้องเสียคนไป เพราะมีคนใกล้ชิดเป็นคนหัวประจบ คือจะต้อง
ท าอะไรไม่ว่าดีหรือชั่ว ก็คอยคล้อยตามไปเสียทุกอย่าง แต่บางคนก็ชอบคนประจบสอพลอ เพราะให้
ความสุข ความเพลิดเพลินชั่วครู่ ชั่วยาม พูดจาให้ฟังหวานหูเล่นโดยมิได้มีความจริงใจ ถึงแม้ลับหลัง
จะนินทาก็ตาม ซึ่งก็ถือว่าเป็นความชอบพอของบุคคลนั้นไป และอีกอย่างการยกย่องด้วยความ
จริงใจนั้น แม้จะสรรเสริญให้ฟังต่อหน้าบ้าง เพ่ือเป็นก าลังใจแก่ผู้ท าความดีก็ไม่ถือเป็นการประจบ 
ซึ่งต้องแยกเรื่องประจบสอพลอกับเรื่องความจริงใจให้ออกจากกัน 

4. มิตรชักชวนในทางเสื่อม มี 4 ลักษณะ ได้แก่ 
4.1 เป็นเพ่ือนที่ชักน าให้หมกมุ่นในการเสพของมึนเมา คือ สุราและเมรัยอันเป็น

เหตุแห่งความประมาท คือ คอยเป็นเพื่อนดื่มน้ าเมา เวลาที่เพื่อนดื่มสุราก็ร่วมดื่มด้วย เพ่ือนชอบเสพ
ของมึนเมาหรือของเสพติดเช่น กัญชา ยาฝิ่น ก็ร่วมเสพด้วย เมื่อคนเสพแล้วชื่อว่าตั้งอยู่ในความ
ประมาท เพราะคนเมามักขาดสติสัมปชัญญะ  

4.2 เป็นเพ่ือนที่ชักน าให้หมกมุ่นในการเที่ยวไปตามตรอกซอกซอย ในเวลา
กลางคืน คือ คอยเป็นเพื่อนเที่ยวกลางคืน  

4.3 เป็นเพ่ือนที่ชักน าในการเที่ยวดูมหรสพ เพ่ือนทั้งสองประเภทนี้ (2, 3) มี
ลักษณะคล้ายกันและสืบเนื่องกัน ได้แก่ คนชักชวนให้เที่ยวในเวลากลางคืนอาจก่อให้เกิดการลัก
ขโมยทรัพย์สินของคนอ่ืนได้ หรืออาจน าไปสู่การเสพยาเสพย์ติด ปัจจุบันจะพบว่า อันตรายที่เกิด
จากการเที่ยวกลางคืนมีมากขึ้นด้วยสภาพของสังคมปัจจุบันที่  ก่อให้เกิดโทษ เช่น ไม่คุ้มครอง ไม่
รักษาตัว ไม่รักษาครอบครัว ไม่รกัษาทรัพย์สมบัติ เป็นที่ระแวงของคนอ่ืน และค าพูดไม่น่าเชื่อถือ 

4.4 เป็นเพ่ือนที่ชักน าให้หมกมุ่นในการเล่นการพนัน อันเป็นเหตุแห่งความ
ประมาท เพ่ือนประเภทนี้มีความสัมพันธ์กับเพ่ือนประเภทที่หนึ่ง ในลักษณะของความรุนแรง เพราะ
เพ่ือนทั้งสองนี้เป็นเหตุน าไปสู่ความประมาทเริ่มจากการเสพสิ่งมึนเมาเป็นสาเหตุน าไปสู่การเล่นการ



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2562)  | 159 
 

พนัน เนื่องจากคนเมาขาดสติสัมปชัญญะอันง่ายต่อการเสียทรัพย์สินมากกว่าที่จะได้ทรัพย์มาเป็น
ของตน ส่วนหนึ่งอาจเกิดข้ึนได้กับบุคคลที่คบหากับมิตรไม่ดี (ที.ปา., (ไทย), 11/258/208-209)  

ลักษณะมิตรประเภทนี้ ใครคบจะท าให้หมกมุ่นด้วยการดื่ม การเที่ยวเล่นอย่างหา
ประโยชน์มิได้สักอย่างเดียว ท าให้เสื่อมสุขภาพ เสียทรัพย์ และอาจเสียคนเสียอนาคตด้วย การเที่ยว
กลางคืนต้องเสี่ยงอันตรายหลายอย่างทั้งชีวิตและทรัพย์สิน ทั้งทรัพย์สินส่วนตัว และทรัพย์สินทาง
บ้าน ไม่ได้อยู่บ้านโจรอาจปล้นหรือขโมยได้ง่าย ทรัพย์สินที่ติดตัวในการไปเที่ยวก็จะถูกปล้น ถูกจี้ 
ถูกล้วง สถานที่เที่ยวกลางคืนก็ต้องเสียค่าบริการด้วยราคาแพง ท าให้เสียทรัพย์สินมาก นอกจากนี้
ยังเป็นที่ระแวงของคนทั้งหลาย ไม่เป็นที่ไว้วางใจ เป็นการเที่ยวและเล่นที่ไร้ซึ่งประโยชน์ทั้งหลาย 
(พระมหาทองพูน สติสมฺปนฺโน (เสือเขียว), 2547)  

สรุปได้ว่า มิตรทั้ง 4 ประเภทนั้นล้วนให้โทษทั้งสิ้น ฉะนั้นการเลือกคบบุคคลจึงต้อง
พิจารณาให้ดี ย่อมเกิดขึ้นได้จากมิตรชักชวนในทางฉิบหายเหมือนพุทธพจน์ตรัสในสุขปัตถนาสูตร 
ว่า “บุคคลท าคนเช่นใดให้เป็นมิตรและคบสนิทคนเช่นใด ให้เป็นมิตรและคบสนิทคนเช่นใด เขาก็
เป็นคนเช่นนั้น” (ขุ.อิติ. (ไทย) 25/76/437) และ “คนชั่วเมื่อมาคบมาเกี่ยวข้องกับคนดีทั่วไป หรือ
คนดีหลงไปคบเกี่ยวข้อง ย่อมพลอยท าให้คนดีแปดเปื้อนบาปไปด้วย เหมือนลูกศรอาบยาพิษ ถูกยา
พิษแปดเปื้อนแล้วย่อมท าลายแล่งลูกศรที่สะอาดให้แปดเปื้อนไปด้วยฉะนั้น  เพราะกลัวการแปด
เปื้อนบาป ผู้มีปัญญาจึงไม่คบคนชั่วเป็นมิตรเลย” และ “ใบหญ้าคาคนน ามาใช้ห่อปลาเน่า ก็พลอย
เหม็นเน่าส่งกลิ่นคลุ้งตามไปด้วยฉันใด การคบคนพาลก็ ฉันนั้น” (ขุ.อิติ. (ไทย) 25/76/437)  

พระพุทธเจ้าทรงแสดงถึงพฤติกรรมของผู้ไม่ใช่มิตร (มิตรเทียม) ในขุททกนิกาย อรรถ
กถามิตตามิตตชาดก โดยอาการ 16 อย่าง คือ  

1) บุคคลผู้มิใช่มิตรเห็นเพื่อน ๆ แล้ว ไม่ยิ้มแย้มแจ่มใส 
2) ไม่ร่าเริงต้อนรับเพื่อน 
3) ไม่แลดูเพ่ือน (ในยามทุกข์ยาก) 
4) กล่าวค าย้อนเพื่อน 
5) คบหาศัตรูของเพ่ือน 
6) ไม่คบหามิตรของเพ่ือน  
7) ห้ามผู้ที่กล่าวสรรเสริญเพื่อน  
8) สรรเสริญผู้ที่ด่าเพ่ือน  
9) ไม่บอกความลับแก่เพ่ือน  
10) ไม่ช่วยปกปิดความลับของเพ่ือน 



160 | The Journal of Research and Academics Vol 2 No 2 (May-August 2019) 
 

11) ไม่สรรเสริญการงานของเพ่ือน 
12) ไม่สรรเสริญปัญญาของเพ่ือน 
13) ยินดีในความฉิบหายของเพ่ือน 
14) ไม่ยินดีในความเจริญของเพ่ือน 
15) ได้อาหารที่มีรสอร่อยมาแล้ว ก็มิได้นึกถึงเพ่ือน 
16) ไม่ยินดีอนุเคราะห์เพื่อนว่า อย่างไรหนอเพ่ือนของเราพึงได้ลาภจากที่นี้บ้าง (ขุ.

ชา.อ. (ไทย) 6/10/205-209)  
สรุปได้ว่า มิตรเทียมคิดว่า คนอ่ืนไม่ควรว่ากล่าวเรา ถ้าเขาว่ากล่าวเราก็พึงปรารถนาสิ่ง

ที่ไม่เป็นประโยชน์ไม่ใช่ปรารถนาสิ่งที่เป็นประโยชน์ เราจักพูดกะเขาว่า “จักไม่ท าตามละ” เราก็จะ
เบียดเบียนเขา แม้เราเห็นอยู่ก็ไม่ท าตามค าของเขา คนไม่ใช่มิตรนอกจากจะไม่เป็นมิตรแล้วยังชื่อว่า
เป็นศัตรูอีกด้วย ดังพุทธพจน์ตรัสในมิตตามิตตชาดก ว่า “ศัตรูเห็นเข้าแล้วไม่ยิ้มแย้ม ไม่แสดงความ
ยินดีตอบ สบตากันแล้วเบือนหน้าหนี ไม่แลดู ประพฤติตรงกันข้ามเสมอ อาการเหล่านี้ มีปรากฏอยู่
ในศัตร ูเป็นเครื่องให้บัณฑิตเห็นและได้ฟังแล้วพึงรู้ได้ว่าเป็นศัตรู”  
 

บทสรุป 
ท่ามกลางสังคมที่มีแต่การสวมหน้ากากเข้าหากัน แก่งแย่งชิงดี หลอกลวงต้มตุ๋น หาความ

จริงใจมิได้ การคบเพื่อนจึงเป็นเรื่องส าคัญที่ต้องพิจารณา มิตรแท้ต้องเป็นคนดี เพราะคนดีเป็นที่รัก
ของเหล่าเทวดาและมนุษย์ อุปการะมิตรด้วยการให้ความช่วยเหลือในเรื่องต่าง ๆ การร่วมสุขร่วมทุกข์
กับมิตรจะต้องผ่านเหตุการณ์ต่าง ๆ ทั้งดีและไม่ดีมาด้วยกัน จะกระชับสัมพันธ์ภาพระหว่างเพ่ือนได้
อย่างแน่นแฟ้นยิ่งขึ้น มิตรแนะประโยชน์ในเรื่องที่ดี การปฏิบัติตามค าแนะน าที่ดี ย่อมน าพาชีวิตให้
เจริญรุ่งเรือง ประสบความส าเร็จในชีวิต มิตรย่อมมีความรักใคร่บุคคลที่ผ่านการฝึกฝนดีแล้ว เป็นที่รัก
ใคร่และประทับใจของผู้ที่พบเจอเสมอ ถ้าบุคคลใดอยู่ร่วมกับมิตรดีคือกัลยาณมิตร สามารถชักน าไปสู่
ชีวิตอันดีงามและประโยชน์ตามที่หลักค าสอนทางพุทธศาสนาได้ก าหนดว่า  การด าเนินชีวิตที่ดีคือ
การเลือกคบกับมิตรดี เพราะอาศัยมิตรดีจึงน าเข้าสู่เป้าหมายของชีวิตตามเป้าหมาย 3 อย่าง คือ คน
ที่คบกับมิตรดีย่อมได้รับประโยชน์สุขในปัจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) ประโยชน์สุขในภายหน้า (สัมปรายิ
กัตถะ) และประโยชน์สุขอันสูงสุด (ปรมัตถะ) คือนิพพานอันเป็นเป้าหมายสูงสุดในทางพุทธศาสนา 

 
 
 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2562)  | 161 
 

เอกสารอ้างอิง 

 

พระมหาทองพูน สติสมฺปนฺโน (เสือเขียว). (2547). การคบมิตรในพระพุทธศาสนา. (วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตรมหาบัณฑิต). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2550). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้ง
ที ่11). กรุงเทพฯ: บริษัท เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ ากัด.  

พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ ทตฺตชีโว). (2543). คัมภีร์กู้วิกฤตชาติ. ปทุมธานี: บริษัทกราฟิคอาร์พริ้นติ้ง 
จ ากัด.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เล่ม 3, 6, 11, 25, 30. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 เฉลิมพระเกียรติ
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวเนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษา 7 
รอบ 5 ธันวาคม 2554. กรงุเทพฯ: บริษัท ศิริวัฒนาอินเตอร์พริ้นท์ จ ากัด (มหาชน).  

พระมหาสุภวิชญ์ วิราม. (2545). การศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องกัลยาณมิตรตามหลักพุทธจริย
ศาสตร์ทัศนะของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาตอนปลาย โรงเรียนวัดปากน้้าวิทยาคมและ
โรงเรียนสุวรรณพลับพลาพิทยาคม. (วิทยานิพนธ์ปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต). บัณฑิต
วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหิดล.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



162 | The Journal of Research and Academics Vol 2 No 2 (May-August 2019) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


