
วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 207 
 

 
เศรษฐศาสตร์การเมืองของการแสวงหาและใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินขององค์กร

ศาสนา 
 

The Political Economy of Absorbtion and Surplus Value Used of Religious 
Organizations 

 

ศิลาวัฒน์ ชัยวงศ์1 สกฤติ อิสริยานนท์2 สุธี ประศาสน์เศรษฐ3 และชัยณรงค์ เครือนวน4 
Silawat Chaiwong, Sakrit Isariyanon, Suthy Prasartset and Chainarong Krunnung 

 

Received: May 16, 2020    
Revised: July 23, 2021   

Accepted: July 31, 2021   
 

DOI: 10.14456/jra.2022.44 
 

บทคัดย่อ 
บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาวิธีการแสวงหาและการใช้ผลประโยชน์

ส่วนเกินขององค์กรศาสนา และ 2) ศึกษาบทบาทของผู้กระทำการที่อยู่ในกระบวนการแสวงหาและ
ใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินขององค์กรศาสนา โดยมีระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ประยุกต์การศึกษาวิจัย
เชิงคุณภาพในแนวประวัติศาสตร์ เข้ามาใช้เป็นวิธีวิทยาในการศึกษา อาศัยกรอบแนวความคิดจาก
ฐานคิดทางเศรษฐศาสตร์การเมือง เป็นแนวทางในการวิเคราะห์ จำนวน 3 วัด คือ วัดบ้านขันติ วัด
บ้านศรัทธา วัดบ้านปัญญาผลการวิจัย พบว่า 1) สถาบันพระพุทธศาสนามีบทบาทสำคัญยิ่งต่อ
สังคมไทยนำไปสู่การปลูกฝังทัศนคติ ความเชื่อ ค่านิยม จนเกิดการศรัทธานำมาซึ่ง การแสวงหา
ผลประโยชน์ของวัดสามารถแยกออกเป็น 2 ประเด็น คือ การแสวงหาผลประโยชน์ผ่านการสร้าง
เรื่องเล่า และการสร้างกระแสจนนำมาซึ่งกิจกรรมในเชิงพุทธพาณิชย์ วัดถูกจัดให้เป็นองค์การที่ไม่
แสวงหาผลกำไร วัดแสวงหารายได้จากการพึ่งพาการระดมทุนจากแหล่งต่าง  ๆ เป็นสำคัญจากการ
บริจาคหรือการทำบุญทางศาสนา และการแสวงหาหรือการระดมทุนก็มีหลากหลายกลยุทธ์ ภายใต้
ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม เริ่มจากการะบวนการผลิต คือ สินค้า ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมนั้น 
สินค้า จะถูกผลิตขึ้นเนื่องจากตัวมันเป็นแหล่งของกำไร โดยสินค้าในที่นี้ คือ ความเชื่อ ความศรัทธา 
ทางพระพุทธศาสนา ทางไสยศาสตร์ และบุญพาณิชย์ จนนำมาสู่การสะสมทุนด้านเศรษฐกิจ ด้าน
สังคม และด้านวัฒนธรรม และ 2) ผู้กระทำการที่อยู่ในกระบวนการแสวงหาและใช้ผลประโยชน์

 
1-4 มหาวิทยาลัยบูรพา; Burapha University 
   Corresponding author, e-mail: silawatchaiwong30@gmail.com, Tel. 062-1743987 
 
 



208 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

ส่วนเกินของวัด พบว่า กลุ่มทุน กลุ่มชนชั้นข้าราชการ กลุ่มชนชั้นทางการเมือง จะเข้ามาเป็นตัว
ขับเคลื่อนในการแสวงหาผลประโยชน์ และการใช้ผลประโยชน์ เนื่องจากกลุ่มคนเหล่านี้มีเครือข่าย
ทางสังคมและเป็นที่ยอมรับในสังคม 
 

คำสำคัญ: เศรษฐศาสตร์การเมือง, การแสวงหาผลประโยชน์และการใช้ประโยชน์ส่วนเกิน , องค์กร
ทางศาสนา, ผู้กระทำการ 

 
Abstract 

The objectives of this research paper were 1) to study the methods of 
acquiring and using the surplus benefits of religious organizations; and 2) to study the 
role of actors in the process of acquiring and using surplus benefits of religious 
organizations. This was a qualitative research. Historical qualitative research was 
applied as a method of study based on the conceptual framework from the political 
economic thinking as a guideline for analysis of 3 temples, namely Wat Ban Khanti, 
Wat Ban Sattha, Wat Ban Panya. The results of the research found that 1) the Buddhist 
Institute has an important role in Thai society leading to cultivation of attitudes, 
beliefs, values  causing of faith leading to the exploitation of the temple that could 
be divided into 2 issues, namely  seeking benefit through storytelling and trend 
building that led to commercial Buddhist activities. The temples were classified as a 
non-profit organization. The temples earned their reliance on fundraising from a 
variety of sources, primarily from religious donations or philanthropy. And there were 
various strategies for acquiring or funding under a capitalist economy starting from 
the production process such as goods. In terms of capitalist economy, goods would 
be produced because they were a source of profit. The products here are Buddhist 
and  superstitious beliefs, faiths  and commercial merit leading to the accumulation 
of economic, social and cultural capital; 2 )  the actors acted in the process of the 
exploitation and using surplus benefits from the temple found that the capital group, 
the civil servant class and political class would come as a driver in seeking benefits 
and use of benefits because these groups of people had social networks and were 
accepted in society. 

 

Keywords: Political Economy, Exploitation and Using Surplus Benefits, Religious 
Organizations, Actors 

 
 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 209 
 

บทนำ 
วัดในพระพุทธศาสนาเป็นสถานที่ที่พุทธศาสนิกชนทั่วไปได้ใช้เป็นสถานศึกษา อบรมให้

ความรู้ในด้านวิชาชีพต่าง ๆ เป็นศูนย์กลางการบริหารและการปกครอง เป็นศูนย์กลางสำหรับทำ
กิจกรรมทางสังคมร่วมกันของชาวบ้าน ตลอดจนเป็นที่พึ่งทางจิตใจของประชาชน ที่เข้ามาหาความ
สงบทางกายและใจ ในโบราณกาล เมื่อประชาชนมีจิตศรัทธาในบวรพระพุทธศาสนา ได้อพยพไปตั้ง
ถิ่นฐานอยู่ ณ ที่ใด ก็มักจะสร้างวัด ซึ่งในบริเวณวัดจะประกอบไปด้วย อุโบสถ กุฎิ วิหาร ศาลาการ
เปรียญและอื่น ๆ จากนั้นนิมนต์พระภิกษุสามเณรไปพำนัก เพื่อบำเพ็ญบุญกุศลประกอบศาสนกิจ
ตามประเพณ ี(กองพุทธศาสนสถาน สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2550) เมื่อกล่าวถึงวัด คน
ในสังคมจะมองว่าเป็นสถาบันที่มีอิทธิพลเหนือจิตใจของคนไทยเป็นอย่างมาก การที่วัดมีอิทธิพล
เหนือจิตใจ ความรู้สึกนึกคิดเช่นนี ้จึงย่อมมีอิทธิพลต่อความมั ่นคงของรัฐอย่างเห็นได้ชัด เมื่อ
พิจารณาศาสนาในแง่ของโครงสร้างและหน้าที่แล้ว หน้าที่สำคัญประการหนึ่ง ก็คือทำหน้าที่ในการ
สนับสนุนสถาบันพื้นฐานต่าง ๆ ของสังคม เช่น สถาบันทางเศรษฐกิจ วัฒนธรรม ค่านิยม โดยส่งผล
ไปถึงความชอบธรรมของประชาชน กล่าวคือ ความคิดทางศาสนาเป็นเหตุหนึ่งที่ทำให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจของสังคม และเมื่อกลไกการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจเริ่มขึ้นก็ส่งผล
กระทบไปถึงการเปลี่ยนแปลงทางระบบการเมืองและศาสนาด้วย เมื่อข้างต้นผู้วิจัยได้กล่าวว่าวัดกับ
ศาสนาพุทธเป็นสิ่งที่แยกออกจากกันไม่ได้ จึงทำให้วัดมีบทบาทเก่ียวข้องกับการเมืองทั้งทางตรงและ
ทางอ้อม กล่าวคือ ในสมัยก่อนแม้ว่าความคิดหรือจุดประสงค์ของพระพุทธศาสนามิได้มุ่งหมายจะมี
อำนาจครอบงำอาณาจักรก็ตาม แต่ด้วยความใกล้ชิดกับประชาชนและสังคมย่อมได้รับการยอมรับ
จากสังคมจนจนกลายมาเป็นวัฒนธรรมของชาติ และขยายตัวมาสู่การเมืองในที่สุด เมื่อสังคมการ
เมืองไทยมีการเปลี่ยนแปลงไป จึงมีผลกระทบต่อวัดและสถาบันทางศาสนา ทำให้วัดและสถาบันทาง
ศาสนาต้องปรับตัวให้สอดคล้องกับงานวิจัยของการเปลี่ยนแปลง ตลอดจนสามารถแก้ไข ผ่อนคลาย
ความขัดแย้ง ความตึงเครียดที่เกิดขึ้น ดังนั้น วัดและสถาบันทางศาสนาจึงมีความสัมพันธ์กันอย่าง
ใกล้ชิดและต่างก็มีอิทธิพลซึ่งกันและกัน เมื่อกล่าวถึงระบบเศรษฐกิจของประเทศไทย วัดถือว่ามี
บทบาทต่อระบบเศรษฐกิจอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ในแง่ของการปฏิบัติผู ้วิจัยมองว่า สังคมไทยอยู่
ภายใต้ระบบศักดินา มาตั้งแต่อดีต จนถึงรัชสมัยรัชกาลที่ 5 ภายใต้ระบบกษัตริย์ ขุนนาง และ
พระสงฆ์เป็นผู้ผูกขาดอำนาจรัฐและปัจจัยการผลิตต่าง ๆ ที่สำคัญคือ ที่ดินแรงงาน ในขณะที่ไพร่ 
พลเมืองสามัญต้องส่งส่วยแรงงาน และค่าเช่า ตกอยู่ในสภาพการกดขี่ ผลผลิตส่วนเกินก็ตกอยู่ใน
เนื้อมือของผู้ปกครอง ล้วนแล้วเป็นปัจจัยการผลิตในสังคมศักดินา ดังนั้นกษัตริย์จึงต้องอาศัย
พระสงฆ์เพ่ือให้ราษฎรยอมรับอำนาจ ในขณะเดียวกันก็ยอมแบ่งผลผลิตส่วนเกินให้แก่พระภิกษุสงฆ์ 
และพระภิกษุสงฆ์ก็ได้ผลผลิตส่วนเกินจำนวนมากเพื่อนำมาสร้างวัด จนในที่สุดวัดก็กลายเป็น
เจ้าของที่ดินและแรงงานรายใหญ่ เมื่อเข้าสู่ระบบทุนนิยม ทำให้วัดอยู่ในฐานะนายทุนเจ้าของที่ดิน
ด้วย และวัดเริ ่มให้เช่าที่ดินปรากฎหลักฐานตั้งแต่สมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 
รัชกาลที่ 4 จนกระท่ังปัจจุบัน  



210 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

จากอดีตถึงปัจจุบันวัดได้ทำหน้าที่ในการสืบทอดพระพุทธศาสนาและการปลูกฝัง
ศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม และค่านิยมอันดีแก่พุทธศาสนิกชน แต่ในสถานการณ์ปัจจุบัน วัดไม่มี
บทบาทเป็นศูนย์กลางชุมชนเฉกเช่นในอดีต หรือไม่ทำบทบาทที่วัดควรทำ (กองพุทธศาสนสถาน 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2552) เนื่องจากสภาพกระแสโลกาภิวัฒน์ทำให้วัดมีบทบาทที่
เปลี่ยนแปลงไปจากเดิม เพื่อดิ้นรนต่อสู้กับสภาพปัญหาที่วัดต้องแบกรับภาระ สาธารณูปโภค 
สาธารณูปการ จึงทำให้พระภิกษุ สามเณร ต่างหันไปสนใจบทบาทด้านอ่ืน เช่น การสงเคราะห์ การ
สร้างวัตถุมงคล การจัดสร้างถาวรวัตถุ (สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2550) เพื่อให้ตนเอง 
และวัดอยู่รอด และพื้นที่วัด ที่ประกอบไปด้วย เขตพุทธาวาส เขตสังฆาวาส และเขตธรณีสงฆ์ จึง
กลายเป็นพื้นที่ที่มีค่า ซึ่งพบได้จากวัดที่มีชื่อเสียงหรือวัดที่มีพุทธศาสนิกชนให้ความเคารพ ไม่ว่าจะ
เป็น โบราณสถาน โบราณวัตถุ และปูชนียบุคคล เมื่อระบบทุนนิยมเข้ามาในประเทศไทย การดำเนิน
ชีวิตของพุทธศาสนิกชนเปลี่ยนแปลงไป อีกทั้งทำให้จิตสำนึกบางอย่างเลือนหายไป อาทิ ความรู้สึก
สงบ ความมั่นคง ความผูกพันที่ลึกซึ้งกับผู้อื่น รวมถึงความผูกพันกับเวลาและสถานที่ ส่งผลให้เกิด
การเปลี่ยนแปลงวิธีคิด เปลี่ยนวิธีการมองสิ่งที่เป็นอยู่ และเปลี่ยนแบบแผนประเพณีต่าง  ๆ ที่เคย
ปฏิบัติสืบต่อกันมา วัดก็เช่นกันพบปัญหาการใช้พ้ืนที่วัด มีกลุ่มต่าง ๆ ที่เข้ามาพัวพันในการเช่าที่ของ
วัดทำกิจกรรมหารายได้ จึงทำให้วัดบางแห่งเกิดโครงสร้างการบริหารวัด เพ่ือบริหารจัดการทรัพย์สิน
ภายในวัด เช่น เจ้าอาวาส มีคณะกรรมการที่ปรึกษา มีไวยาวัจกร มีสำนักงานย่อยลงมาคือ สำนัก
บริหาร สำนักวิปัสสนากัมมัฎฐาน สำนักศาสนาศึกษา แต่ละสำนักมีหน้าที่ท่ีแตกต่างกันออกไป อาทิ 
ด้านการปกครอง ด้านการเผยแผ่ ด้านการศึกษา ด้านศึกษาสงเคราะห์ ด้านสาธารณสงเคราะห์ และ
ด้านสาธารณูปการ (พระครูปลัดอุทัย รตนปัญฺโญ, 2562, 30 พฤษภาคม)  

จากสถิติข้อมูลพื้นฐานทางพระพุทธศาสนาย้อนหลังตั้งแต่ปี พ .ศ. 2556-2560 พบว่า 
วัดที่สังกัดคณะสงฆ์ ที่ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมา ปี พ.ศ. 2560 มีจำนวน 24,073 วัด เมื่อเทียบ
กับปี พ.ศ. 2556 มีจำนวนเพิ่มขึ้น 1,425 วัด และวัดที่ยังไม่ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมา ปี พ .ศ. 
2560 มีจำนวน 16,507 วัด เมื่อเทียบกับปี พ.ศ. 2556 มีจำนวนเพิ่มขึ้น 1,442 วัด จากข้อมูลจะ
เห็นได้ว่าวัดในประเทศไทยมีจำนวนเพิ่มสูงขึ้น ในขณะเดียวกันจำนวนพระสงฆ์ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2556-
2560 พบว่า พระสงฆ์ในประเทศไทยมีการบวชและลาสิกขาอยู่ระหว่าง 293,879-298,580 รูป และ
สามเณร พบว่า มีจำนวนลดลงจาก 61,416 รูป ในปี พ.ศ. 2556 เหลือเพียง 59,587 รูป ในปี พ.ศ. 
2560 (ศูนย์เทคโนโลยีสารสนเทศ สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ , 2560) ในสภาวการณ์
ปัจจุบันวัดมีความเจริญทางวัตถุมาก และได้เปลี่ยนแปลงไปจากอดีตที่เคยอยู่ในฐานะสถาบัน
เอนกประสงค์ได้เปลี่ยนแปลงเป็นพุทธพาณิชย์กันอย่างแพร่หลาย จุดประสงค์หลักของการจัดตั้งวัด
แต่เดิมอาจจะไม่เกี ่ยวข้องกับเศรษฐกิจ เนื ่องด้วยการเปลี ่ยนแปลงทางสังคม เศรษฐกิจ และ
การเมือง ทำให้วัดเข้าไปมีความสัมพันธ์กับสิ่งเหล่านั้นอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ประกอบกับความ
เลื่อมใส ศรัทธาของพุทธศาสนิกชนที่มีต่อพระพุทธศาสนา จึงเป็นที่มาของทรัพย์สิน ผลประโยชน์วัด 
จนกลายมาเป็นเศรษฐกิจวัดในที่สุด สิ่งนี้จึงหนุนเสริมให้วัดเกิดการพัฒนา วัดบางแห่งมีชื่อเสียงที่
โดดเด่นแตกต่างกันออกไป กลายเป็นแหล่งท่องเที่ยวของจังหวัด พื้นที่วัดที่เคยใช้ทำกิจกรรมของ



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 211 
 

พุทธศาสนิกชน เดิมไม่เสียค่าใช้จ่าย แต่ปัจจุบันกลับกลายต้องมีค่าใช้จ่าย และพ้ืนที่วัดไม่เพียงพอจึง
ทำให้ว ัดขยายพื ้นที ่ เพิ ่มโดยการซื ้อที ่ด ินจากบริเ วณรอบ ๆ เพื ่อสนองความต้องการของ
พุทธศาสนิกชนที่จะเข้ามายังวัด (พระเทพรัตนนายก, 2562, 5 พฤษภาคม)  

จากสถิติ 5 ปี ย้อนหลัง พ.ศ. 2556-2560 วัดในประเทศไทยได้งบประมาณแผ่นดินใน
การพัฒนาวัด ประมาณ 5,315,561,000 บาท เมื่อเทียบกับ พ.ศ. 2556 ประมาณ 4,821,773,300 
บาท เพ่ิมสูงขึ้น 493,787,700 บาท ในส่วนงบประมาณศาสนสมบัติกลาง 5 ปีย้อนหลัง พ.ศ. 2555-
2559 วัดได้งบประมาณจากรัฐบาล ประมาณ 337,387,395 บาท เมื ่อเทียบกับ พ .ศ. 2559 
ประมาณ 373,742,195 บาท เพิ่มสูงขึ้น 36,354,800 บาท ซึ่งเป็นเงินจำนวนมากที่รัฐบาลให้เพ่ือ
การทำนุพระพุทธศาสนาโดยผ่านสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ โดยเรียกว่าเงินอุดหนุน ให้แก่
วัดต่าง ๆ ในประเทศไทย โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือบูรณะซ่อมแซม เพ่ือการศึกษาพระปริยัติธรรม และ
เพ่ือการเผยแผ่ดำเนินกิจกรรมทางศาสนา เมื่อเดือนมิถุนายน พ.ศ. 2560 สื่อหลายสำนักได้นำเสนอ
ข่าวทุจริตเง ินทอนวัด เนื ่องด้วยเจ้าหน้าที ่ร ัฐเกี ่ยวข้องกับเง ินอุดหนุนวัด แบบไม่โปร่งใส 
(หนังสือพิมพ์แนวหน้า, 2563) จากกระแสไม่เพียงแต่หน่วยงานภาครัฐที่ใช้วัดเป็นเครื่องมือในการ
แสวงหาผลประโยชน์ ยังมีกลุ่มประชาชนที่เข้ามาแบ่งผลประโยชน์ระหว่างวัดกับกรรมการจัดงาน 
เพื่อหาเงินเข้าวัดในรูปแบบต่าง ๆ เช่น วัดจัดงานฝังลูกนิมิต กรรมการจัดหาวัตถุมงคล เช่น พระ
เครื่องมาให้ทางวัดจัดจำหน่ายและนำเงินไปบำรุงวัดแต่ต้องหักค่าใช้จ่ายในการจัดทำหรือจัดหาวัตถุ
มงคล (หนังสือพิมพ์ MGR ONLINE, 2563) และเมื ่อ ปี พ.ศ. 2557 วัดแห่งหนึ ่งเป็นกระแส
วิพากษ์วิจารณ์กันอย่างแพร่หลาย เรื ่องปัญหาขัดแย้งกับกลุ่มผู ้ค้าของฝากภายในวัด จนเกิ ด
เหตุการณ์บานปลายยิงกันทำให้ผู้อื่นบาดเจ็บ (หนังสือพิมพ์ไทยรัฐ, 2563) จากปัญหาดังกล่าวล้วน
เกิดจากกระแสสังคมด้านเศรษฐกิจที่คนในสังคมมองเห็นว่าวัดเป็นเครื่องมือในการสะสมทุนในระบบ
แบบทุนนิยม ภายใต้ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม การแลกเปลี่ยนสินค้าเป็นปรากฎการณ์ที่เห็นได้
โดยทั่วไป ในโลกของการแลกเปลี่ยน สิ่งของ ที่จะนำมาแลกเปลี่ยนจะต้องมีคุณค่าในการแลกเปลี่ยน
อยู ่ในมาตรฐานเดียวกัน สำหรับบุคคลทั ่วไปมอง “สินค้า” ว่าเป็นวัตถุสิ ่งของมีสิทธิในการ
ครอบครอง โดยสิ่งของนั้นถูกผลิต ดำรงอยู่ และกระจายตัวผ่านการแลกเปลี่ยนกับสินค้าหรื อ
เงินตราภายในระบบเศรษฐกิจ โดยปกติสินค้าชิ้นหนึ่งจะมีคุณค่าอยู่อย่างน้อย 2 ประเภท คือ คุณค่า
การใช้ (Use Value) และคุณค่าในการแลกเปลี่ยน (Exchange Value) นอกเหนือไปจากคุณค่าอ่ืน 
ๆ เช่น คุณค่าทางจิตใจ (Sentimental Value), คุณค่าทางศิลปะ (Artistic Value), หรือการเป็นสิ่ง
หายาก (Scar City) เป็นต้น (ยศ สันตสมบัติ, 2535) 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาศึกษาวิธีการแสวงหาและการใช้ผลประโยชน์
ส่วนเกินขององค์กรศาสนา และศึกษาบทบาทของผู้กระทำการที่อยู่ในกระบวนการแสวงหาและใช้
ผลประโยชน์ส่วนเกินขององค์กรศาสนา อีกทั้งงานวิจัยดังกล่าวจะเป็นประโยชน์ต่อพระสงฆ์และวัด 
ตลอดจนหน่วยงานที่เกี่ยวข้องและได้องค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับกระบวนการดูดซับและการใช้มูลค่า
ส่วนเกินขององค์กรทางศาสนา 
 



212 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

วัตถุประสงค์ 
1. เพ่ือศึกษาวิธีการแสวงหาและการใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินขององค์กรศาสนา 
2. เพื่อศึกษาบทบาทของผู้กระทำการที่อยู่ในกระบวนการแสวงหาและใช้ผลประโยชน์

ส่วนเกินขององค์กรศาสนา 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
บทความวิจัยนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ที่มีฐานคิดใน

การแสวงหาความรู้ ความจริงของปรากฎการณ์ทางสังคม ภายใต้บริบท (Contextual) ในทุกมิติที่
ปรากฎการณ์นั้นเกิดขึ้น ซึ่งเป็นการสอบสวนมองภาพทุกมิติ (Holistic Perspective) ทั้งเศรษฐกิจ 
สังคม การเมืองของพื้นที่การศึกษา รวมถึงกระบวนการกลายเป็นสินค้าขององค์กรทางศาสนา โดย
ศึกษาในพื้นที่การศึกษาเพื่อหาความสัมพันธ์ของปรากฎการณ์ โดยให้ความสำคัญกับข้อมูลที่เป็น
ความรู้สึกนึกคิด คุณค่าของมนุษย์ และความหมายที่มีให้ต่อสิ่งที่ผู้วิจัยทำการศึกษาโดยเน้นวิเคราะห์
ข้อมูลโดยการตีความ ทั ้งนี ้การศึกษาของผู ้ว ิจัยได้ประยุกต์การศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพในแนว
ประวัติศาสตร์ (Historical Qualitative Research) เข้ามาใช้เป็นวิธ ีวิทยาในการศึกษาครั ้งนี้ 
เพ่ือที่จะทำให้ศึกษาได้สร้างความเข้าใจเกี่ยวกับวิธีการแสวงหาและการใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินของ
องค์กรศาสนา 

ขอบเขตในด้านช่วงเวลาของการศึกษา พ.ศ. 2325-พ.ศ. 2562 เนื่องจากเป็นช่วงเวลาที่
มีการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจของวัดอย่างใหญ่หลวง เพื่อมุ่งให้เกิดความเข้าใจความเป็นมาของ
เศรษฐกิจขององค์กรทางศาสนาไทย เกิดกลไกและวิธีการแสวงหาและการใช้ผลประโยชน์ส่วนเกิน
ขององค์กรศาสนา จนนำไปสู่บทบาทของผู้กระทำการที่อยู่ในกระบวนการแสวงหาและการใช้
ผลประโยชน์ส่วนเกินขององค์กรศาสนา ภายใต้สภาพการณ์เปลี่ยนแปลงของเศรษฐกิจที่กำลัง
ดำเนินอยู่ในขณะนั้น 

การเก็บรวบรวมข้อมูลจากหนังสือ รายงานการวิจัย รายงานการประชุม และเอกสาร
และหลักฐานที่เกี ่ยวข้องกับการแสวงหาและใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินขององค์กรศาสนา และใช้
วิธีการสัมภาษณ์ที่จะใช้ในการวิจัยนี้มีลักษณะเป็นการสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้างโดยอาศัยเป็นแนว
การสัมภาษณ์ จากผู้ให้ข้อมูลหลักจำนวน 17 รูป/คน ในพ้ืนที่ภาคเหนือ การวิเคราะห์ข้อมูลเป็นการ
ตีความปรากฎการณ์ทางสังคมโดยอาศัยกรอบการวิเคราะห์ของกรอบแนวความคิดจากฐานคิดทาง
เศรษฐศาสตร์การเมือง วิธีการศึกษาที่จะใช้ในการศึกษานี้ คือ วิธีศึกษาในเชิงประวัติศาสตร์แบบ
วิภาษวิธี (Dialectic) ที่จะเพื่อช่วยตอบวัตถุประสงค์การวิจัย โดยการตีความเพื่อจัดกลุ่มข้อมูล จะ
สรุปสิ่งที่ได้สัมภาษณ์โดยจัดข้อมูลเป็นหมวดหมู่ เพ่ือง่ายต่อการค้นหา ตามวัตถุประสงค์ประเด็นต่าง 
ๆ และการตีความในเชิงเหตุผลในลักษณะแบบแผน  

 
 

 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 213 
 

สรุปผลการวิจัย 
1. วิธีการแสวงหาและการใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินขององค์กรศาสนา พบว่า เมื่อสภาพ

สังคม เศรษฐกิจ และการเมืองไทย ได้เปลี่ยนแปลงไปอย่างก้าวกระโดด ส่งผลให้วัดปรับเปลี่ยน
บริบทกลายเป็นพุทธพาณิชย์เต็มรูปแบบเพื ่อให้ศาสนาและพระสงฆ์ที ่อาศัยอยู ่ในวัดอยู ่รอด 
เนื่องจากวัดมีค่าใช้จ่ายสาธารณูปโภค และสาธารณูปการ อาทิเช่น ค่าน้ำ ค่าไฟ ค่าบูรณปฏิสังขรณ์ 
และอื่น ๆ ตามบริบทของแต่ละวัด ซึ่งเป็นผลพวงมาจากสาเหตุของระบบทุนนิยมเข้ามาเป็นปัจจัย
สำคัญที่ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงวิถีปฏิบัติของพระสงฆ์และวัด ทำให้เกิดพุทธพาณิชย์ และไสย
พาณิชย์ วัฒนธรรมความเชื่อหลักของคนในสังคมไทย มีความเชื่อเรื่องบาปบุญ ซึ่งเป็นวิถีการปฏิบัติ
ทางศาสนา เป้าหมายการทำบุญนั้นล้วนแล้วมีจุดประสงค์คือ ความสุขในโลกนี้และโลกภายหน้าเมื่อ
ตายไปแล้ว จากปรากฎการณ์ที่เกิดขึ้นกลายเป็นปรากฎการณ์ทางศาสนาในสังคมไทยที่สามารถซื้อ
ขายบุญและสิ่งที่ตนปรารถนาโดยเฉพาะทางจิตวิญญาณ อาทิ รู้สึกปลอดภัยในชีวิต มีความมั่นใจใน
ตนเอง เสริมวาสนา บารมี สิ ่งเหล่านี ้ได้มาจากกิจกรรมอันเนื ่องมาจากทุนนิยม จนเกิดเป็น
ปรากฎการณ์ที่เรียกว่า บุญพาณิชย์ สถาบันพระพุทธศาสนามีบทบาทสำคัญยิ่งต่อสังคมไทยนำไปสู่
การปลูกฝังทัศนคติ ความเชื่อ ค่านิยม รวมไปถึงการช่วยเหลือเกื้อกูลกันในสังคม จนเกิดการศรัทธา
นำมาซึ่งการอุปถัมภ์ทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาของคนในสังคม การแสวงหาผลประโยชน์ของวัดมี
หลากหลายรูปแบบ ซึ่งผู้ศึกษาสามารถแยกออกเป็น 2 ประเด็น ดังนี้ คือ การแสวงหาผลประโยชน์
ผ่านการสร้างเรื่องเล่า, การสร้างกระแส และจากพุทธพาณิชย์  

วัดถูกจัดให้เป็นองค์การที่ไม่แสวงหาผลกำไร (Nonprofit Organization) วัดแสวงหา
รายได้จากการพึ่งพาการระดมทุนจากแหล่งต่าง ๆ เป็นสำคัญจากการบริจาคหรือการทำบุญทาง
ศาสนา และการแสวงหาหรือการระดมทุนก็มีหลากหลายกลยุทธ์ ภายใต้ระบบเศรษฐกิจแบบทุน
นิยม (Capitalism Production Process) เริ่มจากการะบวนการผลิต คือ สินค้า ระบบเศรษฐกิจ
แบบทุนนิยมนั้น สินค้า (Commodity) จะถูกผลิตขึ้นเนื่องจากตัวมันเป็นแหล่งของกำไร โดยสินค้า
ในที่นี้ คือ ความเชื่อ ความศรัทธา ทางพระพุทธศาสนา ทางไสยศาสตร์ และบุญพาณิชย์ โดยมี เจ้า
อาวาส ไวยาวัจกร และกรรมการวัด เป็นผู้กระทำการเปลี่ยนรูปโดยใช้วัตถุหรือสัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้อง
กับพระพุทธศาสนา ทางไสยศาสตร์ และบุญพาณิชย์มาเป็นเครื่องมือในการดูดซับมูลค่าส่วนเกิน 
ผ่านกิจกรรมหรือพิธีกรรมของวัด ในแต่ละกิจกรรมจะมีวัตถุประสงค์ของกิจกรรมนั้น และมีรูปภาพ
ประกอบกิจกรรมให้ ญาติโยมผู้ที่เข้ามาทำบุญหรือเที่ยวในวัดได้เห็นเป็นรูปธรรม ตลอดจนตั้งตู้รับ
บริจาค ในแต่ละจุดในพื้นที่วัด และต้นทุนการผลิตจะเป็นสัญลักษณ์ที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนาหรือ
พระรัตนตรัย และทางไสยศาสตร์ และบุญพาณิชย์ เป็นต้น เพื่อให้ได้มาซึ่งเงินเป็นการแลกเปลี่ยน 
ซื้อ-ขายบุญ สะสมบุญ โดยกระทำการผ่านนายทุนคือพระสงฆ์ (ผู้ให้บริการ) และผู้ใช้บริการ (ญาติ
โยม) ซึ ่งต่างฝ่ายต่างยอมรับเงื ่อนไขและวิธีการตามความเชื ่อในทางพระพุทธศาสนา ดังนั้น 
กระบวนการกลายเป็นสินค้า (Commodification) จึงไม่ได้จำกัดอยู่เพียงวัตถุสิ่งของธรรมดาเท่านั้น 
หากแต่ในบางสถานการณ์อยู่ในขอบเขตของ “ความศักดิ์สิทธิ์” ก็ถูกทำให้เป็นสินค้าได้เช่นกัน โดย
ผ่านกระบวนการเรียนรู้ทางสังคมแบบใหม่ ที่มีการเสริมสร้างความหมายและเอกลักษณ์ทางสังคมให้



214 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

เกิดชุดความคิดใหม่ทำให้สิ่งนั้น ๆ มีมูลค่า มีคุณค่าในการซื้อขายแลกเปลี่ยนกันในสังคมนั้น เมื่อการ
แพร่กระจายของระบบเศรษฐกิจแบบเงินตราได้เข้ามามีบทบาทก็ทำให้พรมแดนการจัดประเภทและ
แบ่งระดับคุณค่าของสิ่งของที่แตกต่างกันนั้นกลายมาเป็นพลังสำคัญของระบบเศรษฐกิจเงินตราแบบ
ทุนนิยม ด้วยเหตุนี้ กระบวนการกลายเป็นสินค้าก็เท่ากับการทำให้วัตถุสิ่งของประเภทหนึ่งสามารถ
แลกเปลี่ยนกับวัตถุสิ่งของที่แตกต่างกันทั้งในแง่ของประเภทและชนิดได้ง่ายขึ้น 

2. บทบาทของผู้กระทำการที่อยู่ในกระบวนการแสวงหาและใช้ผลประโยชน์ส่วนเกิน
ขององค์กรศาสนา พบว่า เมื่อจัดกิจกรรมจะมีผู้กระทำการต่าง ๆ เข้ามามีบทบาทในการขับเคลื่อน
กิจกรรมให้บรรลุวัตถุประสงค์ที่ทั้งไว้ สามารถอธิบายได้ดังนี้ กลุ่มทุนสามารถแยกออกเป็นสอง
ลักษณะคือ กลุ่มทุนรายใหญ่ระดับประเทศและกลุ่มทุนจากพุทธศาสนิกชนที่เดินทางเข้ามาทำบุญใน
แต่ละวัดจะแตกต่างกันออกไปและส่งผลต่อรายได้ของวัด กลุ่มชนชั้นข้าราชการและนักการเมืองเป็น
กลุ่มท่ีมีความสำคัญและมีบทบาทภายในวัดมาก เนื่องจากกลุ่มจะเข้ามามีบทบาทเป็นคณะกรรมการ
บางกรณียังมีบทบาทเป็นไวยาวัจกรและมีหน้าที่ดูแลการทำบุญชีของวัดเบิกจ่ายเงิน กลุ่มพระสังฆาธิ
การถือว่ามีบทบาทในกิจการคณะสงฆ์ ถ้าวัดใดเจ้าอาวาสหรือพระที่อาศัยอยู่ในวัดมีอำนาจทางคณะ
สงฆ์ ย่อมได้รับโอกาสให้วัดเกิดรายได้ที่มากขึ้น เช่น คณะสงฆ์ระดับการปกครองต้องได้รับการมุทิตา
สักการะ หรือได้รับนิมนต์ไปตามสายการปกครอง เช่น เจ้าคณะจังหวัด นิมนต์เจ้าคณะภาค นิมนต์
เจ้าคณะผู้ปกครองเหนือตนไป ตามสายการปกครอง โดยมีผลได้เป็น “ปัจจัย” ที่ถวายในแต่ละคราว
ตามความเหมาะสมซึ่งไม่ได้กำหนด 

 

อภิปรายผลการวิจัย 
1. สถาบันพระพุทธศาสนามีบทบาทสำคัญยิ่งต่อสังคมไทยนำไปสู่การปลูกฝังทัศนคติ 

ความเชื่อ ค่านิยม รวมไปถึงการช่วยเหลือเกื้อกูลกันในสังคม จนเกิดการศรัทธานำมาซึ่งการอุปถัมภ์
ทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาของคนในสังคม เมื ่อสภาพสังคม เศรษฐกิจ และการเมืองไทย ได้
เปลี่ยนแปลงไปอย่างก้าวกระโดด ส่งผลให้วัดปรับเปลี่ยนบริบทกลายเป็นพุทธพาณิชย์เต็มรูปแบบ
เพื่อให้ศาสนาและพระสงฆ์ที่อาศัยอยู่ในวัดอยู่รอด เนื่องจากวัดมีค่าใช้จ่ายสาธารณูปโภค และ
สาธารณูปการ ซึ่งเป็นผลพวงมาจากสาเหตุของระบบทุนนิยมเข้ามาเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงวิถีปฏิบัติของพระสงฆ์และวัด ทำให้เกิดพุทธพาณิชย์ และไสยพาณิชย์ วัฒนธรรมความ
เชื ่อหลักของคนในสังคมไทย มีความเชื ่อเรื ่องบาปบุญ ซึ ่งเป็นวิถีการปฏิบัติทางศาสนาเป็น
ปรากฎการณ์ทางศาสนาที่สามารถซื้อขายบุญและสิ่งที่ตนปรารถนาโดยเฉพาะทางจิตวิญญาณ อาทิ 
เสริมวาสนา บารมี จนเกิดเป็นปรากฎการณ์ที่เรียกว่า บุญพาณิชย์ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ  
ภณกุล ภวคุณวรกิตติ์ (2555) พบว่า วิถีชีวิตของคนไทยประกอบด้วยความเชื่อพ้ืนฐานที่เป็นไปตาม
พัฒนาการทางประวัติศาสตร์ที่หลากหลาย ทั้งความเชื่อเกี่ยวกับผีสางเทวดา สิ่งศักดิ์สิทธิ์ สิ่งเหนือ
ธรรมชาติ ความเชื่อในศาสนาพราหมณ์ และพุทธศาสนาตามลำดับ โดยเฉพาะพุทธศาสนาใน
ประเทศไทย โดยผสมกลมกลืนไปกับพิธีกรรมหรือวิถีปฏิบัติทางพุทธศาสนาของพุทธศาสนิกชนไทย  



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 215 
 

ความเชื่อเรื่องการทำบุญซึ่งเป็นฐานในการได้มาของปัจจัย เงินทอง สิ่งของต่าง ๆ แล้ว
เอาบุญเป็นตัวอธิบาย เนื่องจากการบริจาคทานซึ่งเป็นมหากุศลอันยิ่งใหญ่ จึงทำให้เกิดการทำบุญ 
เช่น สร้างอุโบสถ วิหาร สร้างเสนาสนะ ถวายทุนการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณร เพ่ือการศึกษาบาลี
นักธรรม การจัดทอดผ้าป่าเพ่ือการศึกษา หรือการจัดทอดผ้าป่าเข้ากองทุนศึกษาสงเคราะห์ แต่เมื่อ
ได้ทรัพย์หรือผลได้จากการจัดกิจกรรม ก็นำส่วนหนึ่งไปเอื้อกับการบริหารจัดการภายในวัด ดังนั้น 
กระบวนการแสวงหาผลประโยชน์และการใช้มูลค่าส่วนเกิน ประหนึ่งจึงคล้ายนิติกรรมอำพรางต่อ
สินทรัพย์ และผลประโยชน์ทางศาสนาไปใช้เพื่อการหนึ่งในเชิงแอบแฝง เช่น ความพึงใจ หรือความ
พอใจต่อต่อผู้นิมนต์ หรือการผู้ให้ต่อ “สิ่งสักการะ” นั้นเป็นการโดยเฉพาะในทางพระพุทธศาสนา 
ผู้ให้ย่อมเป็นที่รักของผู้ถูกให้ แต่การอำพรางต่อการให้ มีจิตที่ไม่เป็นกุศล ต่อการให้เท่ากับเป็นการ
อำพรางความดี หรือการให้ในลักษณะที่ผิดแผกไป ซึ่งสอดคล้องกบังานวิจัยของพระขวัญเมือง สุหะ 
(2546) พบว่า กระบวนทัศน์ของเศรษฐศาสตร์กระแสหลักและเศรษฐศาสตร์แนวพุทธมีวิธีคิดที่
แตกต่างกัน ทั้งมิติที่เป็นความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ต่อมนุษย์ มนุษย์ต่อธรรมชาติสิ่งแวดล้อม โลก
ธรรมชาติมีความแตกต่างกันอันนำไปสู่การแก้ไขจัดการปัญหาที่แตกต่างกัน เป็นเหตุสำคัญที่นำไปสู่
การละทิ้งปัจจัยด้านคุณค่าทางจิตใจ มนุษย์และธรรมชาติจึงเหลือเพียงด้านที่เป็นปริมาณล้วน ๆ ที่
สามารถชั่ง ตวง วัด ได้ ความสุข ความสำเร็จ เป็นสิ่งที่สามารถวัดได้ในรูปของความมั่งคั่ง จึงเป็น
อิทธิพลที่ส่งผลผลักดัน กดดันต่อสังคมให้ก้าวไปสู่ลัทธิบริโภคนิยม  

วิธีการแสวงหาและการใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินขององค์กรศาสนามีหลากหลายกลยุทธ์ 
เช่น 1) การบูชารูปเคารพ และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 2) กิจกรรมหรือพิธีกรรมที่เป็นการบริการตนเอง 3) การ
เชิญชวนทำบุญบริจาคด้วยตู้รับบริจาคและเครื่องเสี่ยงทาย 4) การให้เช่าบูชาพระเครื่อง เครื่องราง
ของขลัง วัตถุมงคล 5) การให้บริการทำพิธีกรรม การจัดงานเทศกาล วันสำคัญตามประเพณี และวัน
สำคัญทางพระพุทธศาสนา 6) การเชิญชวนร่วมทำบุญสร้างวัตถุมงคล สร้างรูปบูชาและพระพุทธรูป 
7) การเชิญชวนทำบุญก่อสร้างสาธารณสมบัติ และบูรณปฏิสังขรณ์ 8) การทำบุญไถ่ชีวิตสัตว์และ
การทำบุญซื้ออาหารสัตว์ 9) การทำให้เป็นสถานที่ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ตลอดจน 10) ซื้อที่ดิน
และสร้างอาคารพาณิชย์ให้เช่า ซึ่งกระบวนการนั้นเป็นการนำผลประโยชน์ที่พึงได้ในนามศาสนาไป
ใช้เพื ่อประโยชน์ของตัวเองและหมู ่คณะภายใต้ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม  (Capitalism 
Production Process) เริ ่มจากการะบวนการผลิต คือ สินค้า ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมนั้น 
สินค้า (Commodity) จะถูกผลิตขึ้นเนื่องจากตัวมันเป็นแหล่งของกำไร โดยสินค้าในที่นี้ คือ ความ
เชื่อ ความศรัทธา ทางพระพุทธศาสนา ทางไสยศาสตร์ และบุญพาณิชย์ โดยมีกลุ่มทุน กลุ่มชนชั้น
ข้าราชการ กลุ่มชนชั้นทางการเมือง และกลุ่มพระสังฆาธิการเป็นผู้กระทำการเปลี่ยนรูปโดยใช้วัตถุ
หรือสัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา ทางไสยศาสตร์ และบุญพาณิชย์มาเป็นเครื่ องมือใน
การแสวงหาและใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินขององค์กรศาสนาผ่านกิจกรรมหรือพิธีกรรมของวัด และมี
สถาปัตยกรรมสิ่งก่อสร้างที่ใหญ่โตสวยงามจนกลายมาเป็นแหล่งท่องเที่ยว ของชาวไทยและชาว
ต่างประเทศ เมื่อนักท่องเที่ยวและผู้มีจิตศรัทธาพบเห็น จึงเกิดความเลื่อมใสศรัทธาจึงได้บ ริจาค
ปัจจัย สมทบทุนในการก่อสร้างและพัฒนาวัดไปเรื่อย ๆ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของอลงกรณ์ 



216 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

ประมวญทรัพย์ (2557) พบว่า การศึกษาแสดงให้เห็นว่าพุทธปฏิมาขนาดใหญ่มีผลกับศรัทธาทุกยุค
ทุกสมัย ด้วยปรากฏคติการสร้าง หลักฐานการสร้าง และการกล่าวถึงพุทธปฏิมาขนาดใหญ่อย่าง
สืบเนื่องในทุกอาณาจักรด้วยเป็นการแสดงความรุ่งเรื่องของอาณาจักรทั้งการปกครอง และการ
ศาสนา ตลอดจนถึงอำนาจบารมีของผู้สร้างทั้งในอดีตจนถึงปัจจุบัน โดยมีการปรับเปลี่ยนตามบริบท
ของสังคมชัดเจน นับตั้งแต่ช่วงปี พ.ศ. 2500 เป็นต้นมา ซึ่งแสดงให้เห็นว่า ขนาดการสร้างพุทธ
ปฏิมาสามารถเรียกศรัทธาการสร้างได้เป็นอย่างดี นอกจากนั้นยังสามารถเรียกศรัทธาการบุญ การ
บริจาค พิธีกรรมต่าง ๆ ที่แปรผันไปจากอดีต รวมทั้งที่มาจากความศรัทธาอย่างแท้จริง และการ
เรียกศรัทธาเกินพอดีจนเป็นแนวทางพุทธพาณิชย์ ในแต่ละกิจกรรมจะมีวัตถุประสงค์ของกิจกรรม
นั้น และมีรูปภาพประกอบกิจกรรมให้ ญาติโยมผู้ที่เข้ามาทำบุญหรือเที่ยวในวัดได้เห็นเป็นรูปธรรม 
ตลอดจนตั้งตู้รับบริจาค ในแต่ละจุดในพื้นที่วัด และต้นทุนการผลิตจะเป็นสัญลักษณ์ที่เกี ่ยวกับ
พระพุทธศาสนาหรือพระรัตนตรัย และทางไสยศาสตร์ และบุญพาณิชย์ เป็นต้น เพื่อให้ได้มาซึ่งเงิน
เป็นการแลกเปลี่ยน ซื้อ-ขายบุญ สะสมบุญ โดยกระทำการผ่านนายทุนคือพระสงฆ์ (ผู้ให้บริการ) 
และผู ้ใช้บริการ (ญาติโยม) ซึ ่งต่างฝ่ายต่างยอมรับเงื ่อนไขและวิธ ีการตามความเชื ่อในทาง
พระพุทธศาสนา จนนำไปสู ่ระบบ One-stop Service คือให้บริการทั ้งหมดที่เกี ่ยวกับการการ
แลกเปลี่ยน ซื้อ-ขายบุญ สะสมบุญ มีตู้ธนาคารให้กดเงินสด มีการโอนเงินทำบุญผ่านพร้อมเพย์ 
(Promptpay) โดยมี QR Code ให้ผู้ทำบุญสแกนตามตู้บริจาคแต่ละตู้ รวมไปถึงจัดกิจกรรมในวัด 
เช่น งานบวช งานกฐิน ผ้าป่า และงานศพทางวัดจะมีการบริการให้ครบวงจร โดยที่เจ้าภาพนำเพียง
ปัจจัย (เงิน) มาให้เจ้าที่วัดและทางวัดจะเป็นผู้ดำเนินการ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของปัญญา เลิศ
สุขประเสริฐ (2548) พบว่า พิธีกรรมงานศพได้เกิดขึ้นอย่างเป็นกระบวนการ โดยเป็นการเปลี่ยนวิถี
การผลิตจากอดีตที่เจ้าภาพเป็นผู้ลงมือดำเนินงานเองทั้งหมดไปสู่การผลิตในลักษณะสินค้าบริการ
โดยฝ่ายฌาปนสถานของวัด ด้วยสภาพทางสังคมและวิถีชีวิตของผู้คนเอ้ืออำนวยให้วัดสามารถขยาย
บริการงานศพได้จนครอบคลุมและตอบสนองความต้องการของเจ้าภาพได้อย่างครบถ้วน ทั้งนี้ การ
บริโภคในเชิงสัญลักษณ์นี ้ทำให้บริการงานศพมีมูลค่าทางแลกเปลี ่ยนสูงซึ ่งเกิดประโยชน์ทาง
เศรษฐกิจต่อผู้ให้บริการ ดังนั้น กระบวนการกลายเป็นสินค้า (Commodification) จึงไม่ได้จำกัดอยู่
เพียงวัตถุสิ่งของธรรมดาเท่านั้น หากแต่ในบางสถานการณ์อยู่ในขอบเขตของ “ความศักดิ์สิทธิ์” ก็
ถูกทำให้เป็นสินค้าได้เช่นกัน โดยผ่านกระบวนการเรียนรู้ทางสังคมแบบใหม่ ที่มีการเสริมสร้าง
ความหมายและเอกลักษณ์ทางสังคมให้เกิดชุดความคิดใหม่ทำให้สิ่งนั้น ๆ มีมูลค่า มีคุณค่าในการซื้อ
ขายแลกเปลี่ยนกันในสังคมนั้น เมื่อการแพร่กระจายของระบบเศรษฐกิจแบบเงินตราได้เข้ามามี
บทบาทก็ทำให้พรมแดนการจัดประเภทและแบ่งระดับคุณค่าของสิ่งของที่แตกต่างกันนั้นกลายมา
เป็นพลังสำคัญของระบบเศรษฐกิจเงินตราแบบทุนนิยม ด้วยเหตุนี้ กระบวนการกลายเป็นสินค้าก็
เท่ากับการทำให้วัตถุสิ่งของประเภทหนึ่งสามารถแลกเปลี่ยนกับวัตถุสิ่งของที่แตกต่างกันทั้งในแง่
ของประเภทและชนิดได้ง่ายข้ึน  

 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 217 
 

กระบวนการใช้ม ูลค่าส ่วนเกิน ที ่ผล ิตจากสินค้า ความเชื ่อ ความศรัทธา ทาง
พระพุทธศาสนา ทางไสยศาสตร์ และบุญพาณิชย์ โดยมีผู้กระทำการภายในวัด เช่น กลุ่มทุน กลุ่มชน
ชั้นข้าราชการ กลุ่มชนชั้นทางการเมือง และกลุ่มพระสังฆาธิการเป็นกลุ่มคนที่เปลี่ยนสินค้าความเชื่อ 
ความศรัทธา โดยผ่านวิธีการต่าง ๆ เพื่อให้เกิดมูลค่าขึ้นมา และได้นิยามสินค้าเหล่านั้นว่าเป็น “วัตถุ
มูลคา่ทางเศรษฐกิจ” (Objects of economic value) ที่เก่ียวข้องกับทางพระพุทธศาสนา ทางไสย
ศาสตร์ และบุญพาณิชย์ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของวรนันท์ ลิมปสถิรกิจ (2553) พบว่า บริบททาง
สังคมไทย ส่งผลต่อการสร้างความเชื่อ ความศรัทธามาอย่างยาวนานจึงถูกนำมาแปรเป็น “สินค้า” 
เพ่ือตอบสนองความต้องการทั้งในระดับปัจเจกบุคคลและกลุ่มคนภายใต้ความกดดันของบริบททาง
สังคมทุนนิยมและบริโภคนิยม โดยมีลักษณะของกระบวนการทำให้ความเชื่อเบี้ยแก้วัดกลางบางแก้ว
กลายเป็นสินค้าที่แฝงอยู่ในกระบวนการผลิต กระบวนการขาย และยังสอดคล้องกับงานวิจัยของ  
กฤตยภรณ์ ตันติเศรษฐ (2556) พบว่า งานประเพณีแห่เทียนพรรษา จังหวัดอุบลราชธานี ได้ถูกทำ
ให้เปลี่ยนจากงานบุญหรือประเพณีระดับท้องถิ่นไปสู่การเป็นสินค้าวัฒนธรรมผ่านกระบวนการ
กลายเป็นสินค้าจากระดับท้องถิ่นไปสู่ระดับนานาชาติผ่านกระบวนการผลิต การสร้างความหมาย 
เพื่อสร้างแรงดึงดูดนักท่องเที่ยวทั้งชาวไทยและชาวต่างชาติอันนำมาสู่การสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจ 
จนนำมาสู ่มูลค่าส่วนเกิน และนำไปใช้ภายใต้ภารกิจคณะสงฆ์ กิจกรรมเหล่านี ้จะได้รับการ
ประชาสัมพันธ์กิจกรรมผ่านสื่อออนไลน์ ถือว่าเป็นกลไกสำคัญในการดูดซับมูลค่าส่วนเกิน เพ่ือให้คน
ในสังคมรับรู้ข้อมูลข่าวสารของทางวัด และมาร่วมงาน มาเที่ยว และทำบุญ บางวัดจะมีเว็บไซต์ 
(Website) เป็นของตัวเอง เผยแผ่ทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษในสื่อออนไลน์ เช่น ธรรมเทศนาวัน
โกน ธรรมเทศนาวันพระ MP3 Online พระไตรปิฎก E-book และ Radio Streamming เป็นต้น 
ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของปฏิญญา ลิ้มโอฬารสุขสกุล (2554) พบว่า เทคโนโลยีแห่งความทันสมัย 
เช่น สื่อโทรทัศน์ และโทรศัพท์ เป็นเสมือนตัวเร่งให้ความเป็นสินค้าของมวยไทยเป็นไปอย่างรวดเร็ว
มากขึ้น มวยไทยได้ถูกทำให้กลายเป็นสินค้าจากคนหลายฝ่าย โดยมากก็เพ่ือการมุ่งหวังผลประโยชน์
ทั้งสิ้น การทำกิจกรรมของฝ่ายต่าง ๆ เป็นการทำเพื่อผลกำไร ดังนั้น ความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มคน
หรือบุคคลจะครอบคลุมกิจกรรมหลายด้าน มีความเชื่อมโยงเกี่ยวพันกันอย่างแน่นแฟ้น ทำให้เห็น
ระบบที่ชัดเจน เช่น ในเวลาที่จัดกิจกรรมภายในวัด ไม่ได้มองเพียงอุปสงค์ อุปทาน ของแรงงาน
เท่านั้น เราวิเคราะห์ไปถึงความสัมพันธ์ของกลุ่มต่าง ๆ ภายในวัด ที่กำหนดอัตราค่าจ้าง (ปัจจัยที่นำ
ถวายพระสงฆ์, แรงงานภายในวัด) และขั้นตอนสุดท้าย จะต้องมองไปที่หลักการแสวงหากำไรสูงสุด 
ซึ่งจะเห็นว่าการกำหนดอัตราค่าจ้างขึ้นอยู่กับประสิทธิภาพการผลิตของแรงงานเพียงด้านเดียวจะทำ
ให้ไม่ได้อะไรเลย แต่ถ้ามองว่าค่าจ้างแรงงาน ถูกกำหนดโดยโครงสร้างอำนาจ ซึ่งเป็นการวิเคราะห์
ความสัมพันธ์ทั้งระบบ จะทำให้มองเห็นภาพปรากฎการณ์และเข้าถึงแก่นแท้ได้อย่างชัดเจน กลไก
การแสวงหาและการใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินของวัดถือว่าให้ความสำคัญกับโครงสร้างการบริหาร
ภายในวัดที่ส่งผลกระทบต่อผลลัพธ์ของการบริหารที่เกิดขึ้น ซึ่งผู้กระทำการแต่ละคนในวัดล้วนแล้ว
เป็นผู้ที่สังคมให้การยอมรับนับถือ เช่น พระสงฆ์ในวัด นักการเมืองระดับท้องถิ่นและระดับจังหวัด 
ข้าราชการเกษียณ นักธุรกิจ เป็นต้น 



218 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

เมื่อกล่าวถึงกลไกการแสวงหาและการใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินของวัด คือ กลุ่มทุน กลุ่ม
ชนชั้นข้าราชการ กลุ่มชนชั้นทางการเมือง และกลุ่มพระสังฆาธิการ จะเป็นบุคคลที่ควบคุมกลไก 
การแสวงหาและการใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินจนทำให้วัดเกิดการแข่งขันสร้างสถาปัตยกรรมที่ใหญ่โต 
หนึ่งเดียวในโลก ทำให้วัดเป็นแหล่งท่องเที่ยว ประชาชนต่างพากันไปทำบุญวัดที่สวยงาม จนทำให้
วัดเล็ก ๆ ไม่มีใครสนใจไปทำบุญจึงไม่มีงบประมาณมาพัฒนาวัด ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของปรีชา 
ช้างขวัญยืน (2544) พบว่า การค้าและการลงทุนนอกจากจะไม่เสรีเพราะได้แปรสภาพจากการ
แข่งขันระหว่างผู้ที ่มีทุนทัดเทียมกันไปสู่การแข่งขันแบบปลาใหญ่กินปลาเล็ก ในที่สุดก็เหมือน
นายทุนใหญ่เพียงไม่กี่รายและนายทุนเหล่านี้จะแข่งขันกันในเวทีระหว่างประเทศและทำลายกันไป
เรื่อย ๆ แล้วลักษณะเสรีก็จะค่อย ๆ กลายเป็นการผูกขาดด้วยอำนาจทุนทางการเงิน กิจกรรมทาง
เศรษฐกิจดำเนินไปด้วยเสรีแต่ก็ยังให้ความสำคัญในมิติทางจิตใจของมนุษย์ ที่จะต้องอยู่ร่วมกนัด้วย
ความเห็นใจกัน มิใช่มุ่งแต่จะกอบโกยผลประโยชน์เพื่อตนเองเท่านั้น นอกจากมิติทางจิตใจแล้ว 
กฎหมายยังเป็นเครื่องมือเพื่อเป็นหลักประกันความสมดุลของวัตถุกับจิตใจ หากทุนนิยมมีลักษณะ
เช่นนี้ก็ไม่มีอะไรที่ขัดกับหลักพุทธศาสนา ทุนนิยมได้พัฒนาจากจุดดังกล่าวโดยละทั้งมิติทางจิตใจ 
และยึดเอาปรัชญาวัตถุนิยมกับสุขนิยมเป็นหลัก และถือเอากำไรสูงสุดเป็นจุดหมายปลายทางซึ่งเป็น
ข้อพิสูจน์ว่าทุนนิยมกับพระพุทธศาสนาไม่ได้ขัดกันโดยแก่น แต่ขัดกันโดยการตีความหลักการและ
การปฏิบัติจนกลายเป็นทุนนิยมจัด  

2. บทบาทสำคัญของผู้กระทำการต่อการดำเนินงานของวัดเป็นการกำหนดทิศทางของ
วัดหรือรูปแบบของวัด และกลุ่มทุน กลุ่มชนชั้นข้าราชการ กลุ่มชนชั้นทางการเมือง และกลุ่มพระ
สังฆาธิการ เหล่านี้ร่วมกันทำกิจกรรมที่ให้บรรลุผลตามเป้าหมายที่กำหนดไว้ โดยอาศัยกระบวนการ
และทรัพยากรที่อยู่ คือ คน เงิน วัสดุอุปกรณ์ อย่างเหมาะสม ฉะนั้น บทบาทจึงทำเป็นต้องใช้ 
“ศาสตร์” และ “ศิลป์” ในการชักจูงให้คนหันมาช่วยเหลืองานหรือกิจกรรมภายในวัดเพื่อให้เกิด
ความร่วมมือทั้งแรงกาย และแรงเงิน ตลอดจน ความคิด ร่วมใจกันในการทำงาน ให้ได้ผลสำเร็จตาม
จุดหมายที่วางไว้อย่างเหมาะสมกับสถานการณ์ โดยที่ผู้กระทำการบางคนต้องเป็นทั้งหัวหน้าและ 
ผู้นำ และเป็นผู้ประสานงานอย่างมีประสิทธิภาพ และเปลี่ยนแปลงทรัพยากรต่าง ๆ ภายในวัดทำให้
ความสัมพันธ์เชิงอำนาจของการดูดซับและการใช้มูลค่าส่วนเกิน มีผลต่อระบบการบริหารภายในวัด 
เนื่องจากความสัมพันธ์เชิงอำนาจ คือ การสร้างโอกาสความเป็นไปได้ให้เกิดการกระทำบางอย่างขึ้น 
เช่น การใช้อำนาจการปกครอง (Governmenttality) คือ การสร้างโอกาสหรือความเป็นไปได้ให้
เกิดการกระทำบางอย่างกับพระสงฆ์ที่ถูกปกครอง และความสัมพันธ์เชิงอำนาจได้มีการเชื่อมโยงกับ
เครือข่ายทั้งในวัดและนอกวัด ตลอดจนในสังคมในวงกว้าง กล่าวคือ เมื่ออยู่ในเครือข่ายหรือใน
อำนาจของตนบุคคลนั้นจะได้รับโอกาสและสร้างโอกาสให้กับตนเอง หรือความเป็นไปได้ให้เกิดการ
กระทำบางอย่างขึ้นซึ่งเป็นเรื่องของการต่อสู้เพื่อการช่วงชิงผลประโยชน์  และการมีส่วนร่วมในการ
กำหนดนโยบาย และการกำหนดกฎเกณฑ์ต่าง ๆ ทั้งภายในวัดและนอกวัด ตลอดจนอำนาจทาง
คณะสงฆ์ในระดับต่าง ๆ ดังนั้น อำนาจจึงสามารถจัดการให้กลุ่ม หรือหมู่คณะได้ประโยชน์ เนื่องจาก
กิจกรรมต่าง ๆ ภายในวัดสามารถสร้างรายได้เป็นจำนวนมาก จนทำให้เกิดการผูกขาดทางเศรษฐกิจ



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 219 
 

และสามารถเข้ามามีบทบาทภายในวัด ทั้งทางตรงและทางอ้อม เช่น เข้ามาในรูปแบบของศิษย์ 
คณะกรรมการวัด และผู้ประกอบการที่เก่ียวข้องกับวัด ถ้าวัดใดเจ้าอาวาสหรือพระท่ีอาศัยอยู่ในวัดมี
อำนาจทางคณะสงฆ์ ย่อมได้รับโอกาสให้วัดเกิดรายได้ที่มากขึ้น  

 

องค์ความรู้ใหม่ 
รูปแบบของกระบวนการแสวงหาและใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินขององค์กรศาสนาใน

ประเทศไทยโดยทำการศึกษาจำนวน 3 วัด ได้แก่ วัดบ้านขันติ วัดบ้านศรัทธา วัดบ้านปัญญา พบว่า 
วัดเหล่านี้ใช้กระบวนการผลิตภายใต้ระบบทุนนิยม เริ่มต้นจากกระบวนการผลิต คือ สินค้า ถูกผลิต
ขึ้นจากตัวมันเองเป็นแหล่งของกำไร ซึ่งแต่ละวัดก็มีต้นทุนการผลิตที่ไม่เหมือนกัน บางวัดอาจจะมี
โบราณสถาน โบราณวัตถุ หรือประวัติศาสตร์ที่ทำให้เกิดความเชื่อและความศรัทธา เมื่อเทียบกับอีก
วัดเป็นวัดที่สร้างขึ้นมาใหม่โดยอาศัยความเชื่อและความศรัทธาในตัวของบุคคล คือ เจ้าอาวาสหรือ
พระสงฆ์ภายในวัด สิ่งเหล่านี้ คือ สินค้าขององค์กรทางศาสนา นำไปขายให้ได้กำไรโดยการแปลง
มูลค่าใช้สอยของวัตถุดั้งเดิมให้เกิดมูลค่าในการใช้สอยใหม่ โดยผ่านวิธีการ  กิจกรรมต่าง ๆ เพื่อให้
เกิดมูลค่าขึ้นมาหรือที่เรียกว่า “มูลค่าทางเศรษฐกิจ” และกิจกรรมบางอย่างได้ถูกนำมาประเมินด้วย
มูลค่าทางการแลกเปลี่ยน ซึ่งหากอยู่ในบริบทของการค้า ท้ายสุดแล้วก็กลายเป็นสินค้าและบริการ 
ซึ่งกระบวนการกลายเป็นสินค้า ไม่ได้จำกัดอยู่เพียงวัตถุสิ่ งของธรรมดาที่มีอรรถประโยชน์ทั ่วไป
เท่านั้น หากแต่ในบางกาลเทศะ สิ่งที่อยู่ในขอบเขตแห่ง “ความศักดิ์สิทธิ์” ก็ถูกทำให้เป็นสินค้าได้
เช่นกัน โดยผ่านกระบวนการเรียนรู้ทางสังคมแบบใหม่ ที่มีการเสริมสร้างความหมาย เอกลักษณ์ทาง
สังคมชุดใหม่เข้าไปซึ่งกระบวนการนี้ทำให้สิ่งนั้น ๆ มีมูลค่า มีคุณค่าในการซื้อขายแลกเปลี่ยนกันใน
สังคมนั้น โดยมีกลไกที่อยู่ภายในองค์กรศาสนาเป็นตัวขับเคลื่อน จนวัดบางแห่งกลายเป็นแหล่ง
ท่องเที่ยวเชิงศิลปะ การท่องเที่ยวทางศาสนา รวมไปถึงสถานสงเคราะห์ต่าง ๆ โรงเรียน โรงพยาบาล 
เป็นต้น และเอกลักษณ์ของวัดแต่ละวัดจะไม่เหมือนกันขึ้นอยู่กับจริยวัตรของเจ้าอาวาสและกลุ่ม
ผู้กระทำการภายในวัดที่จะสร้างกลไกเชิงสถาบันให้ออกมาในรูปแบบใดที่ดึงดูดให้คนเข้ามาวัดโดย
ใช้ทรัพยากรที่มีอยู่และสร้างสรรค์สิ่งก่อสร้างต่าง ๆ ผ่านความศักดิ์สิทธิ์ที่กล่าวมาในข้างต้น 

 

ข้อเสนอแนะ 
ข้อเสนอแนะในเชิงนโยบาย 

1. ควรสนับสนุนการจัดทำข้อมูลเกี่ยวกับงบประมาณของวัดให้กับภาคประชาชน
ได้รับทราบ เนื่องจากปัจจุบัน ข้อมูลงบประมาณของวัดได้รายงานไปยังสำนักงานพระพุทธศาสนา
ประจำจังหวัดเพียงช่องทางเดียว และหน่วยงานที่เกี ่ยวข้องควรเผยแพร่ข้อมูลให้ปรากฏต่อ
สาธารณชนทางสื่อออนไลน์ จากการวิจัยพบว่า ข้อมูลเรื่องของงบประมาณท่ีจะเปิดเผยได้หรือไม่นั้น
ขึ้นอยู่กับวัดและสำนักงานพระพุทธศาสนาแต่ละจังหวัด 

 
 



220 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

2. สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติและสำนักงานวัฒนธรรมควรจัดกิจกรรมที่
แสดงถึงการบริหารจัดการวัดที่ดีมีธรรมาภิบาลตามภารกิจคณะสงฆ์ 6 ด้าน ให้เป็นรูปธรรมและ
ยั่งยืน เพื่อป้องกันการเกิดเงินทอนวัดของกลุ่มผู้กระทำการที่ใช้วัดเป็นเครื่องมือและกลไกในการตัก
ตวงผลประโยชน์ให้กับตนเอง 

3. ควรกำหนดให้องค์กรภาครัฐในพื้นที่เป็นคณะกรรมการในการพัฒนาวัดไว้เป็น
แม่บทในบริหารจัดการวัดเพื่อลดปัญหาการบริหารที่ขาดประสิทธิภาพของเจ้าอาวาส จนทำให้วัด
กลายเป็นวัดร้างหรือไม่ก็เป็นวัดที่มีผลประโยชน์ของปัจเจกบุคคลยากแก่การแก้ปัญหา 

ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
1. วิธีการแสวงหาและการใช้ผลประโยชน์ส่วนเกินขององค์กรศาสนา สามารถใช้

ข้อมูลในเชิงความรู้ เพ่ือเป็นแนวทางในการกำหนดนโยบายของหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง เช่น สำนักงาน
พระพุทธศาสนาจังหวัด ควบคุมกิจกรรมการดูดซับมูลค่าส่วนเกินในวิธีการต่าง  ๆ ให้อยู่ในความที่
เหมาะสม ตามหลักพระธรรมวินัย และควบคุมการใช้สื ่อเทคโนโลยีที่ทันสมัยที่เข้ามาเป็นกลไก
สำคัญเพื่อช่วยเผยแพร่ข้อมูลต่าง ๆ ไปยังพุทธศาสนิกชนรวดเร็ว ในบางลักษณะสื่อไปในทางที่งม
งาย 

2. จากการศึกษาสามารถนำองค์ความรู ้เรื ่อง เศรษฐศาสตร์การเมืองของการ
แสวงหาและการใช้ประโยชน์ส่วนเกินขององค์กรศาสนา ไปเป็นฐานคิดเชิงวิพากษ์ด้านพุทธพาณิชย์ 
ไสยพาณิชย์ และบุญพาณิชย์ ในระบบทุนนิยมได้อย่างชัดเจน 

3. องค์ความรู้เรื่อง เศรษฐศาสตร์การเมืองของการแสวงหาและการใช้ประโยชน์
ส่วนเกินขององค์กรศาสนา สามารถนำไปเป็นแนวทางเปรียบเทียบกับศาสนาอื่น ๆ ได้อย่างเป็น
รูปธรรม ด้วยรูปแบบของกระบวนการการดูดซับและการใช้มูลค่าส่วนเกินขององค์กรทางศาสนา 
กลไกเชิงสถาบันในการดูดซับมูลค่าส่วนเกินและการใช้มูลค่าส่วนเกินขององค์กรทางศาสนา 
ตลอดจนบทบาทของผู้กระทำการที่อยู่ในกระบวนการดูดซับและการใช้มูลค่าส่วนเกินขององค์กร
ทางศาสนา 
 

เอกสารอ้างอิง 
กฤตยภรณ์ ตันติเศรษฐ. (2556). กระบวนการกลายเป็นสินค้าของประเพณีแห่เทียนพรรษา จังหวัด

อุบลราชธานี. (วิทยานิพนธ์หลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาเศรษฐศาสตร์
การเมือง). คณะเศรษฐศาสตร์: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

กองพุทธศาสนสถาน สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2550). วัดพัฒนาตัวอย่างที่มีผลงานดีเด่น 
วัดพัฒนาตัวอย่าง และอุทยานการศึกษาในวัด ประจำปีพุทธศักราช 2550 . กรุงเทพฯ: 
โรงพิมพ์สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

กองพุทธศาสนสถาน สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2552). คู่มือพุทธศาสนิกชน. กรุงเทพฯ: 
โรงพิมพ์สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 221 
 

ปฏิญญา ลิ้มโอฬารสุขสกุล. (2554). มวยไทย: กระบวนการกลายเป็นสินค้าในกระแสความทันสมัย. 
(วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพัฒนามนุษย์และสังคม). คณะศิลป
ศาสตร์: มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 

ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2544). ทุนนิยมกับพุทธศาสนา. ศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา : จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย.  

ปัญญา เลิศสุขประเสริฐ. (2548). กระบวนการกลายเป็นสินค้าของพิธีกรรมงานศพ. (วิทยานิพนธ์
เศรษฐศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาเศรษฐศาสตร์ ). คณะเศรษฐศาสตร์: จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

พระเทพรัตนนายก. (2562, 5 พฤษภาคม). สิ่งเหล่านี้นำมาสู่การผลิตสินค้าเพื่อสนองความต้องการ
ของประชาชน. (นายศิลาวัฒน์ ชัยวงศ์, ผู้สัมภาษณ์). 

พระขวัญเมือง สุหะ. (2546). พุทธศาสนากับลัทธิบริโภคนิยม: ศึกษาเปรียบเทียบเศรษฐศาสตร์แนว
พุทธกับเศรษฐศาสตร์กระแสหลัก. (วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
ศาสนาเปรียบเทียบ). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหิดล. 

พระครูปลัดอุทัย รตนปัญฺโญ. (2562, 5 พฤษภาคม). สิ่งเหล่านี้นำมาสู่การผลิตสินค้าเพ่ือสนองความ
ต้องการของประชาชน. (นายศิลาวัฒน์ ชัยวงศ์, ผู้สัมภาษณ์). 

ภณกุล ภวคุณวรกิตติ์. (2555). พุทธพาณิชย์และไสยพาณิชย์ในพุทธศาสนาเชิงปฏิบัติของไทย: 
กรณีศึกษาวัดในจังหวัดนครปฐม. (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพัฒนา
มนุษย์และสังคม). บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ยศ สันตสมบัติ. (2535). แม่หญิงสิขายตัว: ชุมชนและการค้าประเวณีในสังคมไทย.  เชียงใหม่: 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

วรนันท์ ลิมปสถิรกิจ. (2553). ความเชื่อที่ถูกทำให้เป็นสินค้า: ศึกษากรณีเบี้ยวัดกลางบางแก้ว 
อำเภอนครชัยศรี จังวัดนครปฐม. (วิทยานิพนธ์สังคมวิทยามหาบัณฑิต). คณะรัฐศาสตร์: 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ศูนย์เทคโนโลยีสารสนเทศ สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2560). ข้อมูลพื้นฐานทางพระพุทธ 
ศาสนา ปี 56-60. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2550). คู่มือการติดตามประเมินผลการจัดกิจกรรมที่เป็น
มาตรฐานสำหรับวัด. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

หนังสือพิมพ์ MGR ONLINE. (2563). เงินทอนวัด: การกินตามน้ำ. เข้าถึงได้จาก https://mgr 
online.com/daily/detail/9600000100665. 

หนังสือพิมพ์แนวหน้า. (2563). กฎ กติกา ธุรกิจ: เงินทอนวัด. เข้าถึงได้จาก http://www.oag. 
go.th/sites/default/files/files/news. 

หนังสือพิมพ์ไทยรัฐ. (2563). รมต.จี้ พศ.สอบ ปัญหาวัดโสธรฯ จัดผลประโยชน์. เข้าถึงได้จาก https 
://www.thairath.co.th/content/451827. 



222 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

อลงกรณ์ ประมวญทรัพย์. (2557). พุทธปฏิมาขนาดใหญ่ในดินแดนไทย: ความศรัทธา และพุทธ
พานิชย์. (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ). บัณฑิต
วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

 


