
วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 297 
 

 
อาจริยวัตร–อันเตวาสิกวัตร: หลักการปฏิบตัิเพื่อความดีงามผาสุกแก่หมู่สงฆ์ 

 

Acarjyavatta-Antevasikavatta: The Practices for Creating Happiness among 
Buddhist Monks 

 

พระทวีศักดิ์ ตปสีโล (เฉลิมสิริโรจน์)1 และศิริโรจน์ นามเสนา2  
PhraTaweesak (Chalemsirirojn) and Sirirote Namsena 

 

Received: March 23, 2021    
Revised: April 17, 2021   

Accepted: May 06, 2021   
 

DOI: 10.14456/jra.2022.51 
 

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาอาจริยวัตร-อันเตวาสิกวัตร: หลักการปฏิบัติ
เพ่ือความดีงามผาสุกแก่หมู่สงฆ์ พบว่า อาจริยวัตรและอันเตวาสิกวัตร เป็นหลักคำสอนเป็นหลักการ
ปฏิบัติเพื่อสร้างความเจริญในหมู่ในคณะของพระภิกษุสงฆ์มาอย่างยาวนานตั้งแต่สมัยพุทธกาลใน
วัตตขันธกะ องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าพระสมณโคดม ผู้เป็นพระศาสดาได้ทรงบัญญัติข้อวัตร 
ระเบียบแบบแผนในความเป็นอยู่ให้แก่ภิกษุสงฆ์ได้ถือเอาหลัก “อาจริยวัตรและอันเตวาสิกวัตร” ซี่ง
กำหนดให้พระอาจารย์ต้องปกครองดูแลอันเตวาสิกนี้เป็นหลักประกันว่ากุลบุตรผู้เข้ามาบวชใน
พระพุทธศาสนาจะได้รับการศึกษาตามหลักไตรสิกขาอย่างแน่นอน การที่กำหนดให้ทั้งสองฝ่าย
กระทำวัตรต่อกันก็เพื่อให้เกิดประโยชน์ คือ เพื่อลดทิฏฐิมานะของศิษย์ ให้มีความเคารพยำเกรงใน
พระอาจารย์อันจะเป็นการง่ายในการฝึกหัดพัฒนาด้านอ่ืน ๆ และเพ่ือให้ทั้งสองฝ่ายได้ทำอุปการต่อ
กัน จะได้เกิดความสนิทสนมสมานสามัคคีและความอยู ่ร ่วมกันอย่างผาสุ ก เรียบร้อยดีงาม 

อาจริยวัตรและอันเตวาสิกวัตรนี้มีประโยชน์เกื้อกูลต่อสังคมสงฆ์ทั้งในภาวะปกติและในภาวะที่เกิด
ความขัดแย้ง กล่าวคือในภาวะปกติ การที่ท้ังสองฝ่ายได้ทำอุปการะต่อกัน สิ่งที่เกิดแน่นอนคือความ
สมานสามัคคีอย่างแนบแน่น ระหว่างพระอาจารย์และอันเตวาสิกและรวมทั้งพระภิกษุร่วมพระ
อาจารย์เดียวกัน หากเกิดความขัดแย้งหรือเกิดอธิกรณ์ การที่คณะสงฆ์ได้ทำอุปการะต่อกัน การ
แก้ปัญหาก็จะเป็นไปโดยง่าย เพราะท้ังสองฝ่ายจะมีความเคารพยำเกรงกัน บางปัญหาก็แก้ได้ เพราะ
เห็นแก่พระอาจารย์หรือเพราะมีความเคารพยำเกรงในพระอาจารย์ซึ ่งถือว่ าเป็นเสมือนผู ้ให้

 
1 สำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดสุโขทัย; Sukhothai Provincial Office of Buddhism 
2 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย; Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
  Corresponding author, e-mail: TAPASEL8988@gmail.com, Tel. 082-3788988 



298 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

ผู้ปกครองเช่น ดุจเดียวกับมารดาบิดาในโลกแห่งพระพุทธศาสนา อาจริยกวัตรและอันเตวาสิกวัตร
จึงเป็นสายสัมพันธ์เพ่ือความสามัคคีในหมู่สงฆ์ 

 

คำสำคัญ: อาจริยวัตร, อันเตวาสิกวัตร, ความผาสุกในคณะสงฆ์ 
 

Abstract 
The objective of this academic article was to study Acariyavatta-

Antevasikavatta: principles of practice for well-being of the Sangha. It is a doctrine 
and practice principle to create prosperity among the monks for a long time since 
the Buddha's time in the vattakhandaka. The Lord Buddha who is the Master has had 
assigned the duties, the rules of living for the monks by having taken up the principle 
"Ariyavatta and Antevasikavatta", which stipulates that the teachers must rule over 
the Antevasik as a guarantee that the persons who were ordained in Buddhism will 
certainly receive an education according to Trisikkha. The stipulation that both sides 
perform duties against each other is for the sake of benefit, that is to reduce the 
disciples’ Ditthimana to have respect for the teachers which will be easier to practice 
and develop in other areas and for both sides to support each other. There will be 
intimacy, harmony and coexistence happily. This Acariyavatta and Antevasikavatta 
were beneficial to the Sangha both in normal and conflict situations, i.e. in normal 
conditions, both sides had supported each other, what is sure to happen is a close 
solidarity between the teachers and Antevasik as well as the monks who live with 
the same teacher. If there were a conflict or a case, the Sangha had supported each 
other. The solution will be easy because both sides will have respect for each other. 
Some problems can be solved because of the teacher's sake or there was reverence 
for the teacher, which is regarded as a guardian like mother and father in the world 
of Buddhism. Therefore, Acariyavatta and Antevasikavatta were a relationship for 
unity among the Sangha.  

 

Keywords: Acariyavatta, Antevasikavatta, Well-being in the Sangha 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 299 
 

บทนำ 
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการเรียนรู้หลักการปฏิบัติชีวิตของชาวพุทธจะพัฒนา

ไปสู่จุดหมายสูงสุดได้ก็ด้วยอาศัยการปฏิบัติ เมื่อการปฏิบัติเป็นสิ่งจำเป็นการจัดระบบเพื่อฝึกฝนและ
องค์ประกอบต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการศึกษาจึงเป็นสิ่งที่ต้องให้ความสำคัญมนุษย์ถือว่าเป็น
สัตว์ที่ต้องฝึกและสามารถฝึกให้เป็นสัตว์ที่ประเสริฐได้ไม่ใช่เป็นอยู่ด้วยสัญชาตญาณ เหมือนสัตว์
ทั้งหลายเมื่อฝึกแล้วก็จะเป็นคนที่ประเสริฐสุดยิ่งกว่าเหล่าเทวดาและพรหมทั้งหลายได้  (พระธรรม
ปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542) ซึ่งบุคคลผู้เป็นเลิศในด้านการฝึกบุคคลนั่นก็คือพระพุทธเจ้า พระองค์
สอนให้เราทุกคนพัฒนาตนเอง เมื่อเรามีคุณธรรมความดีขึ้นมา ก็จะเป็นส่วนร่วมสร้างสรรค์สังคมที่ดี
งาม สังคมหรือชุมชนที่ดีงามซึ่งประกอบด้วยคนผู้ประเสริฐ ด้วยคุณธรรมความดี ที่ได้ศึกษาเรียนรู้
ฝึกฝนพัฒนาตนเองนี้เรียกว่าเป็น “สังฆ์” คือ ชุมชนผู้ประเสริฐ  

เราทุกคนมีสิทธิและมีความสามารถพิเศษที่จะฝึกฝนพัฒนาตน ให้เข้าไปร่วมสร้างสรรค์ 
และเป็นสมาชิกของสังฆะนี้ได้ โดยเริ่มแรกอาจจะเข้าร่วมสมมุติสงฆ์ คือ สังฆะโดยรูปแบบก่อน 
สมมติสงฆ์ เป็นสังฆะที่เกิดจากการปฏิบัติตามวินัยคือข้อบัญญัติต่าง ๆ ที่เป็นกรอบในการเป็ นอยู่ 
เมื่อมาปฏิบัติและมีชีวิตอยู่ตามหลักปฏิบัติหรือประพฤติตามวินัยแบบแผนนั้นแล้ว ก็มีชีวิตที่ดีงามขึ้น
ก็ถือว่าเป็นสงฆ์โดยสมมติตามรูปแบบ ถ้าสามารถทำจิตใจให้เข้าถึงคุณธรรมความดีงามนั้นได้ให้
ความดีงามนั้นไม่เป็นเพียงข้อปฏิบัติที่เป็นกรอบอยู่ภายนอกแต่เข้ามาเป็นเนื้อแท้ในชีวิตจิตใจของเรา 
ก็จะกลายเป็นผู้ประเสริฐ โดยชีวิตจิตใจ ไม่ใช่เพียงรูปแบบ ถ้าปฏิบัติได้ถึงขั้นนี้ก็เรียกว่าบรรลุธรรม 
เข้าร่วมในสังฆะแท้ ที่เรียกว่า “อริยสงฆ์” คือเป็นส่วนร่วมในสงฆ์อันประเสริฐนั้น เพราะฉะนั้น สงฆ์
จะมี 2 ขั้น และทุกขั้นนี้เราสามารถเข้าไปมีส่วนร่วมได้ เมื่อได้หลักการนี้แล้ว ต่อแต่นั้นก็เข้าสู่ 
“สิกขา” เพราะว่าเมื่อพระพุทธเจ้าเข้าถึงสัจธรรมความจริงแล้วก็ทรงวางแนวสิกขาไว้ให้เราเพื่อให้
เราพัฒนาชีวิตของเราได้ตามหลักความเป็นจริงคือธรรมนั้นจนเข้าถึงธรรม คือ หลักความจริงนั้นโดย
สมบูรณ์ จะเห็นได้ว่าผลสำเร็จจากการศึกษา หรือสิกขาที่พระพุทธเจ้าทรงวางหลักไว้นี้ ก็คือการเกิด
ปัญญารู้แจ้งธรรม และมีธรรมะเพิ่มมากขึ้นในตัวเรา แล้วตัวเราก็พัฒนาขึ้นมาเป็นส่วนร่วมใน 
“สังฆะ”  

พระรัตนตรัยที่เป็นหลักใหญ่ของพุทธศาสนามารวมกันที่สิกขา นำทางให้เราก้าวหน้า 
ไปสู่ความสำเร็จด้วยสิกขา คือ การฝึกศึกษาพัฒนาตน โดยปฏิบัติตามหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า 
สิกขานั้นมี 3 ประการด้วยกัน คือ  

1 สิกขาเพ่ือการพัฒนาในด้านพฤติกรรม คือ ฝึกฝนอบรมความประพฤติทั่วไปทาง
กายวาจา และการอยู่ร่วมสังคม พร้อมทั้งการปฏิบัติต่อสิ่งแวดล้อม ทั้งภายนอก ด้านนี้เรียกว่า ศีล  

2. สิกขาเพ่ือพัฒนาในด้านจิตใจซึ่งเป็นการฝึกอบรม ปลูกฝังคุณธรรมความดีต่าง ๆ
มากมาย เช่น เมตตา กรุณา ศรัทธาความเคารพ ตลอดจนความเพียร สติ สมาธิ และพัฒนาในด้าน
ความสุขให้มีจิตใจที่ไม่มีทุกข์ ไม่เศร้าหมอง ไม่เครียด ไม่เดือดร้อนกระวนกระวาย มีความปลอด
โปร่งเบิกบานสดใส เรียกว่า สมาธิ  



300 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

3. สิกขาเพื่อการพัฒนาในด้านปัญญา คือ ฝึกการมองดู การคิดการพิจารณา 
เข้าถึงความเป็นจริงของสิ่งทั้งหลาย แล้วนำมาใช้ในการดำเนินชีวิต แก้ปัญหาและทำการต่าง ๆ ให้
สำเร็จได้ด้วยดี เป็นด้านปัญญา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553) 

ฉะนั้นหมู่แห่งพระภิกษุสงฆ์ จึงเป็นชุมชนสงฆ์ที่พระพุทธองค์ตั้งขึ้นเพื่อให้มีบรรยากาศ
แห่งการศึกษาอย่างจริงจังอย่างไรก็ตาม การมีชีวิตใหม่เป็นบรรพชิตนั้น ไม่ว่าจะบวชเป็นสามณรก็
ตาม เป็นภิกษุก็ตาม ก็เป็นการเปลี่ยนจากชีวิตชาวบ้านผู้ครองเรือน เปลี่ยนระบบความ เป็นอยู่ 
เปลี่ยนสังคมสิ่งแวดล้อมใหม่ เมื่อเข้ามาใหม่ ๆ ยังไม่ได้รับการเรียนรู้ฝึกฝนอะไรมาก่อน ก็อาจจะมี
จิตใจวุ่นวาย เพราะยังไม่ได้รับการศึกษาอะไร เพื่อให้ได้รับการฝึกฝนเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพจึง
กำหนดให้มีบุคคลที่ทำหน้าที่ปกครองดูแล จึงกำหนดให้พระอุปัชฌาย์ปกครองดูแลสัทธิวิหาริกด้วย
การให้การศึกษาอบรมภิกษุผู้บวชใหม่จะต้องถือนิสัยอยู่กับพระอุปัชฌาย์หรืออาจารย์เป็นเวลา 5
พรรษาจนกว่าจะมีปัญญารักษาตนการกำหนดให้มีพระอุปัชฌาย์ปกครองนี้จึงเป็นหลักประกันว่า
ภิกษุผู้บวชเข้ามาใหม่จะได้รับการฝึกฝนตามหลักของไตรสิกขาให้ภิกษุทุกรูปถือปฏิบัติพระธรรมวินัย
ไปในแนวเดียวกัน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2539) แต่ว่าในปัจจุบันสภาพชุมชนสงฆ์เปลี่ยนไป 
คือ ระหว่างพระอุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริกไม่ได้พำนักพักอยู่ในวัดเดียวกันกับพระอุปัชฌาย์ เนื่องจาก
ในตำบลหนึ่งมักจะมีพระอุปัชฌาย์เพียงรูปเดียวคือเจ้าคณะตำบลทำหน้าที่ให้การอุปสมบทให้
กุลบุตรในเขตปกครองตำบลของตนเองส่วนมากพระภิกษุท่ีบวชแล้วมักจะกลับไปอยู่วัดบ้านเกิดหรือ
วัดอ่ืนที่ต้องการ จึงเกิดปัญหา หรืออุปสรรคที่สำคัญระหว่างบวชว่า  

1. ปัญหาเกี ่ยวกับพระอุปัชฌาย์และอาจารย์ ไม่ทำการอบรมสอนพระภิกษุ
สามเณรที่บวชให้อย่างจริงจัง ไม่ได้ใส่ใจทำการคัดเลือกบุคคลก่อนรับบวช รวมทั้งอุปัชฌาย์และ
อาจารย์ไม่มีความรู้พระธรรมวินัยอย่างลึกซึ้ง  

2. ปัญหาตัวผู้บวชขาดการอบรม และเอาใจใส่จากพระอุปัชฌาย์ ไม่ได้ศึกษารู้หลัก
พระธรรมวินัยอย่างถูกต้อง ปรับตัวลำบาก  

3.ปัญหาอุปกรณ์ในการบวชแพงเกินไป ขาดแคลนอุปกรณ์ในการบวช รวมทั้งถูก
ขโมยเครื่องอัฏฐบริขาร  

4. ปัญหาเสนาสนะชำรุดและถูกรบกวน อาหารขบฉันไม่เพียงพอ ขาดแคลน
เครื่องนุ่งห่มและยารักษาโรค  

5. ปัญหาเจ้าภาพจัดงานบวชไม่ได้เป็นญาติพี่น้องกัน มักปล่อยทิ้งไม่ไปดูแล  
6. ปัญหาพระภิกษุสามเณรที่เป็นสหธรรมิก มักประพฤติตัวไม่เหมาะสม (จำนงค์ 

อดิวัฒนสิทธิ์, 2538) 
 

               สรุปปัญหาและอุปสรรคที่เกิดขึ้นในปัจจุบันผู้เขียนมุ่งเน้นไปที่ ข้อ 1 และข้อ 2 เป็น
สำคัญ คือเรื่องเกี่ยวกับพระอุปัชฌาย์และอาจารย์ ไม่ทำการอบรมสอนพระภิกษุสามเณรที่บวชให้
อย่างจริงจัง ไม่ได้ใส่ใจทำการคัดเลือกบุคคลก่อนรับบวช รวมทั้งอุปัชฌาย์และอาจารย์ไม่มีความรู้
พระธรรมวินัยอย่างลึกซึ้ง จึงทำให้มีผลมาถึงข้อที่ 2 กล่าวคือเมื่ออุปัชฌาย์อาจารย์มิได้ดูแลให้การ



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 301 
 

อบรมสั่งสอนพระผู้บวชใหม่ ความรู้ความเข้าใจย่อมไม่เกิดมี โดยเฉพาะด้านอาจาระคือความ
ประพฤติที่เรียบร้อยดีงาม อันเป็นเหตุสำคัญที่ยังอุบาสกอุบาสิกาผู้ได้พบเห็นทั้งหลายให้เลื่อมใส 
ต้องได้รับการพร่ำสอน พูดให้ฟังทำให้ดู ประพฤติเป็นแบบอย่างให้พระบวชใหม่ได้เห็นและประพฤติ
ปฏิบัติตาม ความเสียหายที่เกิดขึ้นในเรื่องของความประพฤติของพระสงฆ์จึงจะสามารถแก้ไขให้ดีได้ 
ดังนั้น ในปัจจุบันนี้จึงนิยมให้ภิกษุใหม่ไปถือนิสัยกับเจ้าอาวาสในวัดที่ตนไปพักหรือจำวัดด้วย คือ 
ฝากตัวเป็นศิษย์ เป็นอันเตวาสิกของเจ้าอาวาสหรืออาจารย์ ผู้มีองค์ธรรม มีความรู้ สามารถแนะนำ
พร่ำสอนได้ โดยจะต้องเป็นภิกษุที่มีคุณสมบัติและอายุพรรษาในระดับที่ใกล้เคียงกับพระอุปัชฌาย์
การอบรมกุลบุตรผู้บวชใหม่ในปัจจุบันจึงเป็นหน้าที่ของเจ้าอาวาสและอาจารย์ เพ่ือช่วยให้การอบรม 
ให้การศึกษาแก่กุลบุตรอีทางหนึ่ง ฉะนั้นบทความนี้ต้องการจะกล่าวถึงอาจริยวัตร (ข้อปฏิบัติที่อันเต
วาสิกที่ควรปฏิบัติต่อพระอาจารย์) และอันเตวาสิกวัตร (ข้อปฏิบัติที่พระอาจารย์ควรปฏิบัติต่อศิษย์) 
ซึ่งเป็นหลักการปฏิบัติเพื่อความสามัคคีในสังคมสงฆ์โดยจะกล่าวถึงความเป็นมาข้อปฏิบัติในแง่มุม
ต่าง ๆ และจะวิเคราะห์ให้เห็นว่าอาจริยวัตรและอันเตวาสิกวัตรนี้มีความสำคัญต่อการสร้างความ
ประพฤติท่ีเรียบร้อยดีงามน่าเลื่อมใสศรัทธาและความสามัคคีในสังคมสงฆ์ 

 

ความเป็นมาของอาจริยวัตรและอันเตวาสิกวัตร 
แรกเริ่มแต่ต้นพุทธกาลที่พระพุทธองค์ออกประกาศพระพุทธศาสนา พระพุทธองค์ยัง

ไม่ได้กำหนดให้ภิกษุใหม่ต้องถืออุปัชฌายวัตรทำให้กุลบุตรเหล่านั้นเมื่อบวชแล้วไม่มีใครคอยให้
การศึกษาอบรมเรื่องมรรยาทหรือข้อปฏิบัติต่าง ๆ จึงพากันประพฤติเสียหายเช่นนุ่งห่มจีวรไม่
เรียบร้อยตอนออกบิณฑบาตพบคนกำลังบริโภคก็ยื่นบาตรขอรับอาหารยืนบนของที่ทำเป็นอาหาร
ออกปากขออาหารจำพวกแกงข้าวสุกมาฉันด้วยตนเอง บางพวกพอถึงเวลาฉันภัตตาหารก็ส่งเสียงดัง
ในโรงฉัน เป็นต้น ทำให้ชาวบ้านที่พบเห็นพากันตำหนิว่า “ภิกษุพวกนี้ส่งเสียงดังในโรงฉันเหมือน
พวกสมณพราหมณ์ในสถานที่เลี้ยงพราหมณ์” พวกภิกษุได้ยินคนเหล่านั้นกล่าวตำหนิจึงได้นำเรื่องนี้
ไปกราบทูลพระผู้มีพระภาคเจ้าให้ทรงทราบพระผู้มีพระภาคเจ้ารับสั่งให้ประชุมภิกษุสงฆ์สอบถาม
จนทราบความตามเป็นจริงทรงตำหนิว่า “การกระทำนั้นไม่สมควรไม่เหมาะสมไม่ใช่กิจของสมณะ
มิได้ทำคนที่ยังไม่เลื่อมใสให้เลื่อมใสหรือทำคนที่เลื่อมใสอยู่แล้วให้เลื่อมใสยิ่งขึ้นได้เลยแต่กลับจะทำ
คนที่ยังไม่เลื่อมใสให้ไม่เลื่อมใสคนที่เลื่อมใสอยู่แล้วกลับคลายความเลื่อมใสไปเป็นอย่างอื่น” (วิ.ม. 
(ไทย) 4/64/79-81)  

ครั้นพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงตำหนิภิกษุเหล่านั้นโดยประการต่าง ๆ แล้วได้ตรัสโทษแห่ง
ความเป็นคนเลี้ยงยากความคลุกคลีความเกียจคร้านตรัสคุณแห่งความเป็นคนเลี้ยงง่ายสันโดษความ
ขัดเกลาความกำจัดกิเลสอาการที่น่าเลื่อมใสการไม่สะสมการปรารภความเพียรโดยประการต่าง ๆ
ทรงแสดงธรรมมิกถาให้เหมาะสมให้คล้อยตามกับเรื่องนั้นแล้วรับสั่งกับภิกษุทั้งหลายว่า“ดูกรภิกษุ
ทั้งหลาย เพราะเหตุนั้นแล เราจักบัญญัติอาจริยวัตรแก่ภิกษุอันเตวาสิกทั้งหลาย โดยประการที่ภิกษุ
อันเตวาสิกทั้งหลายพึงประพฤติชอบในอาจารย์ 

 
 



302 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

อาจริยวัตร: วัตรที่อันเตวาสิกพึงปฏิบัติต่อพระอาจารย์ 
ตามพระวินัยอาจริยวัตร คือ ธรรมเนียมวัตรหรือข้อปฏิบัติต่อพระอาจารย์หน้าที่  

ที่อันเตวาสิกพึงกระทำต่อพระอาจารย์ของตนกล่าวโดยสรุปเฉพาะด้านที่สำคัญได้แก่ 
1. อันเตวาสิกพึงลุกขึ้นแต่เช้าตรู่ ถอดรองเท้าห่มผ้าเฉวียงบ่าข้างหนึ่งเริ่มรับใช้พระ

อาจารย์ตั้งแต่เช้าด้วยการถวายไม้ชำระฟัน น้ำล้างหน้า ถ้าข้าวต้มมี พึงล้างภาชนะใส่ข้ามต้มไปถวาย 
ถ้าอาจารย์ต้องการจะเข้าหมู่บ้านพึงถวายผ้านุ่ง เมื่ออาจารย์กลับพึงปูอาสนะ นอกจากนี้ต้องคอยรับ
ใช้ท่านในโอกาสต่าง ๆ ทั้งตอนอยู่ในวัดและนอกวัดทั้งตอนฉันอาหารตอนพักผ่อนและตอนสรงน้ ำ
พร้อมกับคอยรักษาความสะอาดเสนาสนะและบริเวรรอบ ๆ กุฏิ วิหาร และเตียง ตั่ง ฯ 

2. ถ้าอาจารย์ต้องการจะให้เรียน พึงคอยศึกษาเล่าเรียนจากท่าน ถ้าพระอาจารย์
ต้องการจะให้สอบถามอรรถ พึงสอบถาม 

3. ถ้าอาจารย์เกิดความไม่ยินดีคิดจะสึก อันเตวาสิกพิงช่วยระงับ ถ้าต้องอาบัติ
หนัก (สังฆาทิเสส) หรือถูกคณะสงฆ์ลงโทษด้วยกรรมมีตัชชนียกรรมเป็นต้นอันเตวาสิกต้องหาทาง
ช่วยเหลือตามสมควรแก่กรณีพร้อมกับหาทางช่วยบรรเทาความเสียหายอันอาจจะเกิดขึ้น “ด้วย
อุบายอย่างไรหนอ อาจารย์พึงกลับประพฤติชอบ พึงหายเย่อหยิ่ง  พึงกลับตัวได้ สงฆ์พึงระงับกรรม
นั้นเสีย” 

4. เมื่ออาจารย์กำลังกล่าว ไม่พึงกล่าวสอดขึ้นในระหว่าง อาจารย์กล่าวถ้อยคำใกล้
ต่ออาบัติพึงห้ามเสีย 

5. รักษาน้ำใจของท่านมีความเคารพจะ ไปไหนบอกลาไม่เที่ยวไปตามอำเภอใจจะ
รับความช่วยเหลือจากใครหรือจะกระทำการสงเคราะห์แก่ใครต้องบอกให้ท่านรับทราบ 

6. เอาใจใส่พยาบาลเมื่อท่านอาพาธคอยดูแลท่านตลอดชีวิตรอจนกว่าท่านจะหาย
เป็นต้น 

การกระทำอาจริยวัตรนี้เป็นกิจที่อันเตวาสิกต้องใส่ใจไม่เพิกเฉยให้ความสำคัญเสมอ
เหมือนว่าท่านเป็นบิดามารดาผู้ให้คำแนะนำสั่งสอนเวลากระทำวัตรต่อท่านจึงให้คิดว่าท่าน เป็น
เหมือนบิดาและมารดา (วิ.มหา. ไทย 4/18/107) 
 

อันเตวาสิกวัตร: วัตรที่อาจารย์พึงปฏิบัติต่ออันเตวาสิก 
ภิกษุใหม่ผู้บวชแล้วขอนิสัยอยู่กับพระอาจารย์เรียกว่า “อันเตวาสิก” แปลว่าชนผู้อยู่ใน

ภายใน หมายถึง ศิษย์ที่อยู่ในปกครอง หรือที่อาศัยอยู่กับอาจารย์และต้องปฏิญญาว่ามีศรัทธา
เลื่อมใสจึงขอมอบตัวเป็นศิษย์ในพระอาจารย์จะเคารพนับถือเชื่อฟังตั้งอยู่ในโอวาทของพระอาจารย์ 
อันเตวาสิกวัตร คือ ธรรมเนียมวัตรหรือข้อปฏิบัติต่ออันเตวาสิกหน้าที่อันพระอาจารย์จะพึงกระทำ
ต่ออันเตวาสิกกล่าวโดยสรุปเฉพาะด้านที่สำคัญ ได้แก่ 

1. ถ้าอาจารย์มีบาตรมีจีวรมีบริขาร อันเตวาสิกไม่มี พึงสงเคราะห์ด้วยบาตรจีวร
และบริขารอ่ืน ๆ “ด้วยอุบายว่าอย่างไรหนอ บริขารพึงเกิดข้ึนแก่อันเตวาสิก” ฯ 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 303 
 

2. อันเตวาสิกอยู่ในวิหารใด ถ้าวิหารนั้นสกปรก ถ้าสามารถ พึงชำระให้สะอาด พึง
ขนบาตร จีวร เตียง ตั่ง พึงกวาดเพดานลงมาก่อน เช็ดขอบหน้าต่างประตู พึงเช็ดถู ขนกลับไว้  
ที่เดิม ฯ    

3. ถ้าอันเตวาสิกเกิดความไม่ยินดี เกิดความรำคาญ เกิดความเห็นผิด อาจารย์พึง
ช่วยระงับ หรือบอกภิกษุอ่ืนช่วยระงับ หรือพึงแสดงธรรมกถาแก่อันเตวาสิก 

4. ถ้าอันเตวาสิกต้องอาบัติหนัก ควรแก่มานัต ควรแก่อัพภาน อาจารย์พึงทำการ
ขวนขวายว่า “ด้วยอุบายว่าอย่างไรหนอ สงฆ์พึงให้กรรมแก่อันเตวาสิก” ฯ  

5. ถ้าสงฆ์ต้องการจะทำกรรม คือ ตัชชะนียกรรมนิยสกรรม ปัพพาชนียกรรม ปฏิ
สารณียกรรม หรืออุกเขปณียกรรมแก่อันเตวาสิก อาจารย์พึงทำการขวนขวายว่า “ด้วยอุบาย
อย่างไรหนอ สงฆ์ไม่พึงทำกรรมแก่อันเตวาสิกหรือพึงเปลี่ยบไปเป็นโทษเบา” 

6. เมื่อเกิดอาพาธก็เอาใจใส่พยาบาลจนตลอดชีวิตรอจนกว่าจะหาย (วิ.ม. (ไทย) 
4/19/112) 

 

นอกจากนี้พระอาจารย์ยังต้องเคร่งครัดในการรักษาจริยาตนเพ่ือให้เกิดความเรียบร้อยดี
งามเป็นที่ศรัทธาเลื่อมใสของอันเตวาสิก เพราะฉะนั้น การเลือกหาท่านผู้สมควรเป็นอาจารย์ คำว่า
อาจารย์นั้นมีความหมายได้หลายอย่างดังนั้นเพ่ือเป็นประโยชน์แก่ท้ัง 2 ฝ่าย จึงควรทราบดังต่อไปนี้  

1. ความหมายว่า“ผู้บำเพ็ญประโยชน์แก่ศิษย์”ดังคำว่า สิสฺสานํหิตํ อาจรตีติ อาจริ
โย ผู้ใดบำเพ็ญประโยชน์แก่ศิษย์ทั้งหลาย ผู้นั้นชื่อว่าอาจารย์  

2. ความหมายว่า “ผู้อันศิษย์พึงประพฤติตามและพึงปฏิบัติอุปถากโดยเคารพ
เอื้อเฟื้อ” ดังคำว่า อาทเรนจริตพฺโพ อุปฏฺฐาตพฺโพ ผู้ใดอันศิษย์ยานุศิษย์ทั้งหลายพึงประพฤติตาม
และพึงปฏิบัติโดยเคารพเอ้ือเฟ้ือผู้นั้นชื่อว่าอาจารย์  

3. ความหมายว่า “ผู้ประพฤติประโยชน์เกื ้อกูลแก่ศิษย์ โดยความเป็นหลักเป็น
ประธาน” ดังคำว่า อนฺเตวาสิกานํหิตํ มุเขน อาจรติ ปวตฺตีติ อาจริโย ผู้ใดย่อมประพฤติประโยชน์ต่อ
อันเตวาสิกโดยแนะนำพร่ำสอนให้รู้ประโยชน์ในปัจจุบันประโยชน์ในภพหน้าและประโยชน์อย่างยิ่ง
คือพระนิพพานผู้นั้นชื่อว่าอาจารย์  

4. ความหมายว่า “อันผู้ที่มอบกายถวายตัวเป็นศิษย์ยานุศิษย์เพิ่งเคารพเชื่อฟัง
ปฏิบัติอุปฐากตั้งแต่ต้นจนสุดท้าย” ดังคำว่า อาทิโต ปฏฺฐายจริตพฺโพ อุปฏฺฐาตพฺโพติ อาจริโย 
แปลว่า ผู้ใดอันผู้ที่มอบกายถวายตัวเป็นศิษย์ยานุศิษย์แล้ว ซึ่งตั้งอยู่ในโอวาท เพ่ิงปฏิบัติตามและพึง
ปฏิบัติอุปฐากตั้งแต่ต้นจนตลอดไปผู้นั้นชื่อว่าอาจารย์ 

 

สรุปความว่าคำว่าอาจารย์นั้นหมายความว่าผู้ทำประโยชน์แก่ศิษย์ ผู้ที่ศิษย์พึงเชื่อฟัง
และพึงปฏิบัติโดยเอื้อเฟื้อ ผู้แนะนำ พร่ำสอน ให้ศิษย์รู้ประโยชน์ภพนี้ภพหน้า และประโยชน์อย่าง
ยิ่งคือพระนิพพาน ผู้ที่ศิษย์พึงเอาใจใส่ปรนนิบัติตั้งแต่ต้นจนตลอดไป ดังนั้นผู้ที่จะเป็นอุปัชฌาย์ เป็น
อาจารย์นั้น ต้องเป็นมิตรที่ดีงามต้องอยู่ในฝักฝ่ายแห่งบุคคลผู้เจริญแสวงหาแต่ประโยชน์โดยส่วน
เดียว และจะต้องประกอบด้วยคุณสมบัติหลายประการตามหลักฐานในวิสุทธิมรรคว่า  

 



304 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

“ปิโยครุภาวนีโย  วตฺตา จ วจนกฺขโม 
คมฺภีรญจกถํกตฺตา โน จฏฺฐาเนนิโยชเย” 

 

แปลโดยหมายความดังต่อไปนี้คือ  
1. ปิโย เป็นผู้มีศีลเป็นที่รักเป็นที่รักใคร่ของสรรพสัตว์เพราะเป็นผู้มีศีลสมบูรณ์ด้วย

ศีล  
 
2. ครุ เป็นผู้มีใจคอหนักแน่นควรเคารพนับถืออย่างยิ่ง  
3. ภาวนีโย เป็นผู้ได้ฝึกฝนอบรมตนมาดีแล้วทั้งการเรียนและการปฏิบัติเพียบ 

พร้อมด้วย ศีลาจารวัตรอันดีงาม ควรแก่การยกย่องสรรเสริญสักการะบูชาเป็นอย่างสูง  
4. วตฺตา เป็นผู้สามารถชี้แจงแสดงไขแนวทางแห่งการปฏิบัติได้ดีและถูกต้อง  
5. วจนกฺขโม เป็นผู้มีขันติอดทนต่อการแนะนำพร่ำสอนศิษย์ยานุศิษย์ไม่เข้าใจก็

พยายามเข้าใจตามแนวทางการปฏิบัตินั้นและอดทนต่อการกล่าวล่วงเกินของมวลศิษย์และผู้อื่นไม่
หวั่นไหวต่ออิฏฐารมณ์และอนิฏฐารมณ์นั้น ๆ   

6. คมฺภีรญฺจกถํกตฺตา สามารถแสดงวิปัสสนาภูมิทั้ง วิธีอันดับและวิธีสันโดษให้ผู้
ปฏิบัติเข้าใจได้คือ สามารถแสดง ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 อินทรีย์ 22 อริยสัจ 4 ปฏิจจสมุป
บาท 12 แก่ผู้ปฏิบัตินั้น ๆ ได้เช่นนี้ เรียกว่า พิธีอันดับส่วนวิธีสันโดษนั้นเช่นผู้ที่มาวันนี้ชั่ว โมงนี้  
นาทีนี้ ประสงค์จะทำวิปัสสนาก็สามารถสอนให้ทำได้ทันทีโดยไม่ต้องผ่านการเรียนปริยัติมามาก แต่
ไม่ได้หมายความว่าไม่ได้เรียนปริยัติเรียนอยู่คือเรียนในขณะนั้นลงมือปฏิบัติในขณะนั้นเรียกว่าเรียน
น้อยจะทำมาก เช่น เวลาเดินให้กำหนดว่า ขวาย่างหนอซ้ายย่างหนอ เวลานั่งให้กำหนดท้องที่พองที่
ยุบว่าพองหนอยุบหนอเป็นต้น  

7. โน จฏฺฐาเนนิโยชเย บอกทางถูกให้คือ อาจารย์นั้นทราบสิ่งที่เป็นประโยชน์และ
ไม่ใช่ประโยชน์ของศิษย์ด้วยปัญญาตามความเป็นจริงเป็นผู้มีใจเด็ดเดี่ยวในการบำเพ็ญประโยชน์นั้น
กันศิษย์จากสิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์ด้วยวิริยะให้สิทธิ์ดำรงอยู่ในทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ สัมปรายิกัตถ
ประโยชน์และปรมัตถประโยชน์ 

 

ท่านที ่ประกอบด้วยคุณสมบัติ 7 ประการนี ้สมควรเป็นอุปัชฌาย์อาจารย์โดยแท้  
นอกจากที่กล่าวมานี้ท่านพระฎีกาจารย์ ยังได้แสดงคุณสมบัติของท่านผู้สมควรเป็นอาจารย์ไว้อีก
ปรากฏในมหาฎีกาดังต่อไปนี้  

1. เป็นผู้ถึงพร้อมด้วยศรัทธา คือ เชื่อต่อพระปัญญาตรัสรู้ของสมเด็จพระสัมมาสัม
พุทธเจ้า เชื่อกรรมเชื่อผลของกรรมตั้งใจบำเพ็ญประโยชน์ต่อสรรพสัตว์ 

2. ถึงพร้อมด้วยมารยาทอันดีงาม  
3. ถึงพร้อมด้วยการศึกษาสามารถแสดงแนวทางการปฏิบัติได้ดี  
4. ถึงพร้อมด้วยการบริจาค เป็นนักเสียสละมักน้อยสันโดษชอบสงัดไม่คลุกคลีด้วย

หมู่คณะ  



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 305 
 

5. ถึงพร้อมด้วยความเพียร คือ ได้เคยปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานมาแล้ว  
6. ถึงพร้อมด้วยความมีสติ คือ ได้เคยเจริญสติปัฏฐาน 4 มาแล้ว  
7. ถึงพร้อมด้วยสมาธิ คือ มีจิตตั้งมั่นไม่ฟุ้งซ่านเพราะกำลังแห่งสภาสมาธิภาวนา  
8. ถึงพร้อมด้วยปัญญา คือ รู้ไม่ผิดเพราะแสวงหาคติธรรมที่เป็นกุศลทราบชัดด้วย

ปัญญาของตนว่าสิ่งนี้เป็นประโยชน์สิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์ต่อสรรพสัตว์และมีจิตแน่วแน่ ไม่เอนเอียง
ในประโยชน์นั้นเพราะกำลังแห่งสมาธิที ่สั ่งสอนมาเป็นมูลฐาน ห้ามสรรพสัตว์จากสิ ่งที ่ไม่เป็น
ประโยชน์ด้วยความเพียรความพยายามของตนชักนำให้ดำรงอยู่ในประโยชน์โดยฝ่ายเดียว  

ท่านผู้ทรงคุณสมบัติเห็นปานนี้ เรียกว่า กัลยาณมิตรสมควรเป็นอุปัชฌาย์ เป็นครูบา
อาจารย์ของกุลบุตร ผู้หวังกุศลและหวังผล คือ สันติโดยแท้  

 

ความสามัคคีในสังคมสงฆ์อันเกิดจากวัตรปฏิบัติต่อกัน 
      ธรรมอย่างหนึ่ง คืออะไร คือ สังฆสามัคคี “ภิกษุทั้งหลาย ก็เมื่อสงฆ์พร้อมเพรียงกัน 
ย่อมไม่มีความบาดหมางกัน ไม่มีการข่มขู่กัน ไม่มีการด่าว่ากัน และไม่มีการขับไล่กัน ในเพราะความ
สามัคคีของสงฆ์นั้น ชนทั้งหลายที่ยังไม่เลื่อมใส ก็เลื่อมใส ส่วนชนทั้งหลายที่เลื่อมใสแล้ว ก็เลื่อมใส  
ยิ่ง ๆ ขึ้นไป” พระผู้มีพระภาคได้ตรัสเนื้อความดังกล่าวมานี้แล้ว ในพระสูตรนั้น จึงตรัสคาถา
ประพันธ์ดังนี้ว่า 
 

“ความสามัคคีแห่งสงฆ์ เป็นเหตุให้เกิดสุข 
และบุคคลผู้อนุเคราะห์สงฆ์ผู้สามัคคีกันแล้ว 

ผู้ยินดีในความสามัคคีกัน ตั้งอยู่ในธรรม 
ย่อมไม่พลาดจากธรรมอันเป็นแดนเกษมจากโยคะ 

ย่อมบันเทิงในสวรรค์ตลอดกัป เพราะสมานสงฆ์ให้สามัคคีกัน” 
 

             แม้เนื้อความนี้ พระผู้มีพระภาคก็ตรัสไว้แล้ว ข้าพเจ้าได้สดับมาอย่างนี้แล (ขุ.ธ.อ. (ไทย) 
25/36-363) “คณะสงฆ์” เป็นคำเรียกชุมชนสงฆ์ซึ่งเป็นเหล่าสาวกขององค์สมเด็จพระศาสดาที่ฟัง
คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าแล้วเลื่อมใสแล้วปฏิบัติตามพระธรรมวินัย ซึ่งพระบรมศาสดาสั่งสอนและ
กำหนดไว้คณะสงฆ์จึงเป็นสังคมที่เกิดจากการรวมตัวของเหล่าสาวกที่มาจากครอบครัวต่าง ๆ ที่มี
ความแตกต่างทางความคิดการศึกษาและฐานะทางสังคมเป็นธรรมดาอยู่เองที่เมื่อมีคนที่มีความ
แตกต่างทั้งทางครอบครัวการศึกษาและฐานทางสังคมมารวมตัวอยู่ด้วยกันหากไม่มีพระวินัยควบคุม
ความประพฤติให้เป็นระเบียบเรียบร้อย ก็จะเป็นหมู่สงฆ์ท่ีสับสนวุ่นวายไม่เป็นที่ตั้งแห่งความเลื่อมใส
ศรัทธา ถ้าภิกษุทุกรูประพฤติตามพระธรรมวินัยก็จะเป็นหมู่ภิกษุที่งดงาม นำให้เกิดความเลื่อมใส
ศรัทธาและทำให้พระพุทธศาสนาดำรงอยู่ได้นานเปรียบเสมือนดอกไม้นานาชนิดถูกร้อยไว้ด้วยด้าย
จึงไม่แตกแยกกระจัดกระจาย ทั้งยังคุมกันเข้าเป็นพวงมาลัยที่งดงามดังที่พระองค์ได้ทรงตรัสไว้ใน  
เวรัญชกัณฑ์ว่า “พระพุทธเจ้ากะกุสันธะ พระพุทธเจ้าโกนาคมนะ พระพุทธเจ้ากัสสปะ ไม่ทรงผ่อน
คลายที่จะแสดงธรรมโดยพิสดารแก่สาวก สุตตะ เคยยะ.....เวทัลละของพระพุทธเจ้าทั้ง 3 พระองค์



306 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

จึงมีมากทรงบัญญัติสิกขาบทแก่สาวก มีการแสดงปาฏิโมกข์ เมื่อสิ้นพระพุทธเจ้าและสาวกที่ตรัสรู้
ตาม สาวกชั้นหลัง ๆ ต่างชื่อต่างโคตร ต่างชาติวรรณธได้เข้ามาบวชจากต่างตระกูล เธอเหล่านั้นพา
ให้พรหมจรรย์อยู่นาน เหมือนดอกไม้นานาพรรณกองอยู่บนแผ่นกระดานเอาด้ายร้อยไว้ย่อมไม่ถูก
ลมพัดกระจัดกระจายไป เพราะเหตุไร เพราะเอด้ายร้อยไว้”(วิ.มหา.(ไทย) 1/(9)-(10))   

คำสอนในพระวินัยปิฎกนั ้นเห็นได้ชัดว่า หลักคำสอนเรื ่องอาจริยวัตรและอันเตวา 
สิกวัตรเป็นคำสอนที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนโดยมีวัตถุประสงค์สำคัญประการหนึ่ งคือ ทำให้เกิดความ
สามัคคีในหมู่ในคณะสงฆ์โดยมุ่งเน้นที่ความสัมพันธ์อันดีระหว่างอาจารย์กับศิษย์ที่ตนได้ปกครองโดย
ให้ทั้งสองฝ่ายมีความรู้สึกและประพฤติต่อกันเหมือนบิดากับบุตร คือหลังจากท่ีพระอุปัชฌาย์ได้มอบ
สัทธิวิหาริกไว้ในอาจารย์ของอาวาสนั้น ๆ แล้วมีแนวปฏิบัติดังต่อไปนี้ 
 

การถือนิสัย: หลักประกันเร่ืองของการให้การศึกษาแก่ภิกษุใหม่ 
หลังจากกุลบุตรเข้ามาบวชเป็นภิกษุหรือสามเณรในพระพุทธศาสนาแล้วมีข้อกำหนด

อย่างชัดเจนว่าต้องถือนิสัยในสำนักของอาจารย์ต้องกระทำการขอนิสัยเช่นเดียวกันกับพระอุปัชฌาย์ 
การขอนิสัยนั้น แปลว่า การขออยู่ด้วย คำว่านิสัย แปลว่า การอยู่อาศัย คือ เข้ามาอยู่

เพื่อจะอาศัย จะได้อาศัย ให้เป็นผู้ดูแลในการศึกษาอบรม คำว่า อาศัยในที่นี้ไม่ใช่อาศัยที่อยู่เฉย ๆ 
แต่อาศัยอยู่ด้วยเพ่ือให้ได้โอกาสในการศึกษา อบรม ตามหลักไตรสิกขา ทั้งนี้เพราะพระวินัยกำหนด
ไว้ว่า ผู้ที่เข้าสู่การอุปสมบทจะต้องมีผู้ดูแลเบื้องต้นเพราะว่าผู้บวชใหม่ยังไม่รู้ธรรมวินัย ยังไม่รู้ว่า
จะต้องประพฤติปฏิบัติอะไรบ้าง ยังปกครองตัวเองไม่ได้ ไม่มีความรู้จะรักษาตน จึงต้องมีผู ้ช่วย
แนะนำในเบื้องต้น เท่ากับว่าขอให้ท่านเข้ามาปกครองดูแล การปกครองดูแลนี้ ไม่ใช่เพียงแค่ให้อยู่
ได้เป็นปกติ แต่ปกครองเพื่อให้ได้รับการศึกษา ตามวัตถุประสงค์ของพระศาสนา ท่านผู้บวชใหม่จะ
มาอยู่ด้วยนี้ เรียกว่า พระอาจารย์ การที่มาขอนิสัยขออยู่ด้วย ก็คือมาอยู่ด้วยกับพระอาจารย์ เมื่อมา
อยู่กับพระอาจารย์แล้วตัวเองก็จะมีฐานะเปลี่ยนจาก สัทธิวิหาริก มาเป็น อันเตวาสิก โดย กล่าวคำ
ว่า นิสฺสยํ เทถ เม ภันเต แปลว่า ขอท่านจงให้การพ่ึงพาอาศัยหรือการอยู่ด้วยแก่ข้าพเจ้า คือบอกว่า 
ขอได้โปรดอนุญาตให้ข้าพเจ้ามาอยู่ด้วยนะ คือจะมาอาศัยท่านช่วยนำทางในการศึกษาคือ ไตรสิกขา 
อาจารย์ก็ได้กล่าวคำย้ำต่อกันว่า ปฏิรูปํ เห็นเหมาะแล้วหรือที่จะทำอย่างนี้ โอปายิกํ เป็นการชอบ
แล้วหรือ ท่านก็ตอบว่า ขอรับ ปาสาทิเกนสัมปาเทหิ ถ้าอย่างนั้นท่านจงปฏิบัติให้สำเร็จผล ด้วย
อาการที่น่าเลื่อมใส หรือโดยอาการที่น่าพึงพอใจ ท่านก็ตอบรับว่า สมฺปฏิจฺฉามิ แปลว่า ขอรับ
กระผม เมื่อตกลงกันอย่างนี้ก็เกิดความผูกพันกัน จึงบอกว่า อัชชะตัคเคทานิเถโร มัยหังภาโร แปลว่า
นับแต่วันนี้เป็นต้นไปพระเถระเป็นภาระของกระผม หมายความว่า ผมจะเอาใจใส่ ท่านพูดอะไร
แนะนำอะไร ผมจะใส่ใจรับผิดชอบ ปฏิบัติตาม เพื่อให้การอยู่ร่วมกับท่านได้เป็นผลเป็นการศึกษาท่ี
สมบูรณ์  

 
 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 307 
 

ที่ว่าการเป็นภาระ ก็คือการที่มีความรับผิดชอบคอยเอาใจใส่ ถือเป็นเรื่องสำคัญว่า ท่าน
จะให้การศึกษาอบรมแนะนำสั่งสอนเวลาไหน เราก็คอยดูคอยฟัง คอยสังเกต คอยสำเหนียก ท่านให้
ประพฤติปฏิบัติอย่างไร ก็ปฏิบัติตามนั้น นับตั้งแต่วันนี้เป็นต้นไปท่านพระเถระก็เป็นภาระของ
กระผม กระผมจะเอาใจใส่รับผิดชอบอย่างที่ว่านั้น 

อหมฺปิ เถรสฺส ภาโร แม้กระผมก็เป็นภาระของท่าน คือบอกว่า ท่านก็ต้องเอาใจใส่ผม
เหมือนกันเป็นความรับผิดชอบต่อกัน เป็นความสัมพันธ์ที่พระวินัยต้องการ ให้มีความใกล้ชิดกั น 
เป็นอันว่า อาจารย์ นั้นคู่กับ อันเตวาสิก (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553) 

ดังนั้น การที่อนุสัมปัน(ผู้ที่ยังไม่ได้บวชเป็นพระ) ที่เข้ามาขอบวชใหม่ต้องถือนิสัยใน
สำนักของอาจารย์นั้นก็เพ่ือจะได้เข้าไปอาศัยอยู่กับอาจารย์ 

การเข้าอาศัยตามความหมายนี้ก็เพื่อจะได้อาศัยอยู่รับฟังคำสั่งสอนหรือรับการศึกษา
ตามแนวทางของพระพุทธศาสนา เพ่ือไปอยู่กับอาจารย์ย่อมเป็นอยู่ภายใต้การปกครองของท่านเพ่ือ
จะได้ศึกษา อบรมสั่งสอนนั่นเอง ข้อนี้สอดคล้องกับที่พระพรหมคุณาภรณ์กล่าวไว้ว่า “การปกครอง
ในพระพุทธศาสนากำหนดให้อุปัชฌาย์ปกครองดูแลสัทธิวิหาริกและให้อาจารย์ปกครองดูแลอันเตวา
สิกด้วยการให้การศึกษาอบรมภิกษุผู้บวชใหม่จะต้องถือนิสัยอยู่กับพระอุปัชฌาย์หรืออาจารย์เป็น
เวลา 5 พรรษาจนกว่าจะมีปัญญารักษาตน” การที่ภิกษุใหม่ขอนิสัยหรือขออยู่อาศัยในสำนักของ
พระอุปัชฌาย์นั้นโดยความหมายก็คือการประกาศยอมตนให้พระอุปัชฌาย์หรือท่านอาจารย์ปกครอง
ดูแลนั่นเอง  

เพราะฉะนั้นจึงกล่าวได้ว่า การถือนิสัยในสำนักของพระอาจารย์เป็นหลักปฏิบัติที ่พระ
พุทธองค์กำหนดขึ้นเพื่อเป็นหลักประกันให้กุลบุตรที่เข้ามาบวชในพระพุทธศาสนาใหม่ทุกคนได้รับ
การศึกษาอบรมพระธรรมวินัยจากพระอาจารย์เมื่อกุลบุตรเหล่านั้นได้รับการศึกษาอบรมดีแล้ว
ย่อมจะมีความรู้ความเข้าใจในพระธรรมวินัยไม่ประพฤติตนเสียหายหรือนำความเสื่อมเสียมาสู่สังคม
สงฆ์ เมื่อเป็นอย่างนี้ย่อมนำความเรียบร้อยดีงามและความสมานสามัคคีและความผาสุกมาสู่สังคม
สงฆ์โดยส่วนรวม  

ในทางตรงกันข้ามหากไม่กำหนดให้กุลบุตรที่เข้ามาบวชใหม่ถือนิสัย คือไม่มีอาจารย์คอย
แนะนำความประพฤติ ก็อาจทำให้กุลบุตรนั้นไม่ได้รับการศึกษาอบรมจากพระอาจารย์อาจจะ
ประพฤติผิดพระธรรมวินัยนำความเสียหายวุ่นวายมาสู่สังคมสงฆ์โดยส่วนรวมอันจะนำไปสู่ความ
แตกสามัคคีในที่สุด 

 

อาจริยวัตร: อันเตวาสิกวัตร ข้อวัตรเพื่อสร้างความผูกพันระหว่างพระอาจารย์กับ
ศิษย์ 
 ในระหว่างที่ถือนิสัยในสำนักของพระอาจารย์อยู่นั้นพระพุทธองค์กำหนดให้สัทธิวิหาริก
กระทำวัตรต่อพระอาจารย์เรียกว่า“อาจริยวัตร”จากการศึกษาพบว่าอาจริยวัตรนี้สามารถจำแนก
เป็นข้อปฏิบัติที่เป็นความประพฤติโดยเอื้อเฟื้อต่อพระอาจารย์ ดังได้กล่าวแล้วเบื้องต้น (วิ.ม. (ไทย) 
4/18/107) และจะเห็นว่าอาจริยวัตรที่กล่าวมานี้จัดเป็นการอุปัฏฐากพระอาจารย์ที่จะก่อให้เกิด



308 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

ความสะดวกสบายแก่พระอาจารย์พร้อมกันนั ้นก็เป็นสื ่อสัมพันธ์ที ่จะก่อให้เกิดประโยชน์แก่  
อันเตวาสิก ด้วยนั่นคือ จะได้รับการศึกษาอบรมจากพระอาจารย์เป็นการตอบแทนถือเป็นการสร้าง
ความผูกพันทางธรรมให้แก่บุคคลทั้งสองฝ่ายให้มีความใกล้ชิดกันและได้ระลึกถึงอุปการะที่ได้กระทำ
ต่อกันแม้กาลเวลาผ่านไปก็จะไม่อาจลืมได้ 

สำหรับผู้บวชใหม่ที่ยังต้องถือนิสัยกล่าวได้ว่าเป็นกิจ คือ มีความผูกพันให้ต้องทำเกี่ยวกับ
ระเบียบของการถือนิสัยแต่สำหรับผู้พ้นนิสัยแล้วกล่าวได้ว่าเป็นวัตรคือทำตามที่มีฉันทะในการที่จะ
ทำไม่เป็นการบังคับการอุปัฏฐากในที่นี้ถ้าพิจารณาระเบียบของการถือนิสัยจะเห็นว่าน่าจะมีความมุ่ง
หมายพิเศษอยู่ประมาณ 2 ประการคือ 

1. การทำให้หมดความถือตัวเพราะพระวินัยที่เกี่ยวกับการถือนิสัยไม่มีการยกเว้น
ให้สิทธิพิเศษแก่สัทธิวิหาริกหรืออันเตวาสิกรูปใดเป็นพิเศษดังนั้นกุลบุตรผู้เข้ามาบวชไม่ว่าจะมาจาก
ชาติตระกูลสูงเช่นมาจากวรรณะกษัตริย์ก็ยังต้องทำหน้าที่อุปัฏฐากพระอุปัชฌาย์ที่แม้จะเป็นคน
สามัญความมุ่งหมายอันนี้พอที่จะกล่าวได้ว่าเป็นประโยชน์ด้านการทำลายความกระด้างด้วยมานะ
หากอันเตวาสิกถือตัวจัดไม่ยอมทำการอุปัฏฐากพระอุปัชฌาย์ย่อมยากที่จะได้รับการอบรมสั่งสอน
อย่างเต็มที ่

2. หวังจะให้เกิดความสนิทสนมมีความสามัคคีการได้ทำอุปการะต่อกันนั้นย่อม
นำมาซึ่งความสนิทสนมความเป็นกันเองตลอดจนถึงจะเป็นโอกาสให้ได้รับโอวาทคำสั่งสอนที่พิเศษ
กว่าธรรมดาและเป็นการรักษาขนบธรรมเนียมประเพณีที่บัณฑิตได้วางไว้แต่ในอดีตและสืบทอด
มาถึงปัจจุบัน (พุทธทาสภิกขุ, 2537)  

สรุปว่าอาจริยวัตรนี้มีสาระสำคัญอยู่ที่อันเตวาสิกได้ทำการอุปัฏฐากบำรุงพระอาจารย์
พร้อมกันนั้นก็ถือโอกาสรับการศึกษาอบรมไปด้วยการอุปัฏฐากนี้เป็นการทำที่ก่อให้เกิดความผาสุก
เป็นการกระทำที่แสดงถึงความเคารพนับถือความเป็นกันเองเป็นการกระทำให้เป็นตัวอย่างที่ดีงาม
ตามระเบียบหรือวัฒนธรรมประการสำคัญเป็นข้อปฏิบัติเพื่อสร้างความผูกพัน ใกล้ชิดระหว่าง
อาจารย์กับศิษย์ได้อย่างดียิ่งอีกด้วย ส่วนอันเตวาสิกวัตรนี้มีสาระสำคัญอยู่ที่การปกครองดูแลเพ่ือให้
ศิษย์ได้รับการศึกษาอบรมจากครูบาอาจารย์เมื่อศิษย์ได้รับการดูแลด้วยดีจากครูบาอาจารย์แล้วจะ
ก่อให้เกิดความผูกพันความสนิทสนมและความสามัคคีผาสุกร่มเย็นในหมู่สงฆ์ต่อไป 
 

บทสรุป 
การสร้างความผาสุกและความสามัคคีในหมู่สงฆ์ตามหลักอาจริยวัตรกับอันเตวาสิกวัตร

นี้ถือว่ามีประโยชน์ต่อสังคมสงฆ์ทั้งในภาวะปกติและในภาวะที่เกิดความขัดแย้งกล่าวคือ ในภาวะ
ปกติการที่ทั้งสองฝ่ายได้ทำอุปการะต่อกันสิ่งที่เกิดแน่นอนคือ ความสมานสามัคคีปรองดองอย่าง
แนบแน่นระหว่างอาจารย์กับศิษย์และรวมทั้งภิกษุร่วมพระอาจารย์เดียวกันทั้งที่อยู่ภายในหรือ
ภายนอกอาวาส หรือแม้ด้วยหากเกิดความขัดแย้งหรือเกิดอธิกรณ์การที่คณะสงฆ์ได้ทำอุปการะต่อ
กันการแก้ปัญหาก็จะเป็นไปโดยง่ายเพราะทั้งสองฝ่ายจะมีความเคารพยำเกรงกัน ปัญหาก็จะ
สามารถแก้ได้เพราะเห็นแก่ครูบาอาจารย์หรือเพราะมีความเคารพยำเกรงในตัวของอาจารย์ซึ่งถือว่า



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2565)  | 309 
 

เป็นเสมือนผู ้ให้ปัญญาในธรรมแห่งพระพุทธศาสนา  เพราะฉะนั ้นแนวทางการประยุกต์หลัก
อาจริยวัตร-อันเตวาสิกวัตรให้ทันสมัยจึงมีความสำคัญ โดยทุกภาคส่วนจะต้องร่วมบูรณาการส่งเสริม
สนับสนุน ร่วมกำหนดนโยบาย การศึกษาสงฆ์ให้เป็นไปในทางที่เหมาะสมและพึงประสงค์อย่างเป็น
เอกภาพร่วมกันภายใต้นโยบายรัฐและมหาเถรสมาคมและเพื่อให้บทความนี้มีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น  
ควรต่อยอดแนวทางการพัฒนาบุคคลากรสงฆ์ตามหลักอาจริยวัตร-อันเตวาสิกวัตร ทำหน้าที่ในการ
เผยแผ่อบรมให้ความรู้ได้อย่างมีคุณภาพและสืบทอดอายุ พระพุทธศาสนาได้อย่างยั่งยืน ถือเป็น
ประโยชน์ตนและประโยชน์ท่าน ซึ่งสิ่งสำคัญนี้ ทุกภาคส่วนจะต้องร่วมบูรณาการส่งเสริมสนับสนุน 
โดยเฉพาะประเด็นการด้านการศึกษาควรมีรูปแบบที่ชัดเจนในการอบรมกุลบุตรที่เข้ามาบวช เช่น 
ตั้งศูนย์อบรมพระนวกะประจำตำบล มีคอร์สทั้งปริยัติ ปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา อย่างกว้างขวงและ
จริงจังขึ้น 

จึงกล่าวได้ว่าอาจริยวัตรกับอันเตวาสิกวัตรเป็นหลักการปฏิบัติเพื่อสร้างความผาสุก 
ร่มเย็น และความประพฤติที่เรียบร้อย ดีงาม สมัครสมานสามัคคีในหมู่สงฆ์ ประโยชน์ที่สำคัญอีก
ประการคือ ไม่ว่าจะเป็นพระภิกษุหรือสามเณรที่ได้เข้ามาบรรพชาอุปสมบทโดยได้อยู่ในความอบรม
แนะนำสั่งสอนในพระธรรมวินัยจากอาจารย์ผู้มีคุณธรรมก็จะได้เป็นศาสนทายาทที่ดีมีคุณภาพทั้ง
ด้านปริยัติ ปฏิบัติ มีอาจาระความประพฤติหรือมีสมณสารูปที่งดงาม และสามารถนำหลักธรรมไป
ดำเนินชีวิตของตนเอง และแนะนำเผยแผ่สั่งสอนผู้อื่น ถือว่าเป็นประโยชน์แก่พระศาสนาอย่างยิ่ง 
เพราะพระศาสนาดำรงอยู่ก็เพื่อประโยชน์สุขแก่ชาวโลก ดังพระดำรัสที่ว่า “จรถ ภิกฺขเว จาริกํ พหุ
ชนหิตาย พหุชนสุขาย โลกานุกมฺปาย”แปลว่า“ดูก่อนภิกษุท้ังหลายเธอทั้งหลายจงเที่ยวจาริกไปเพ่ือ
ประโยชน์เกื้อกูลแก่ชนหมู่มาก เพื่อความสุขแก่ชนหมู่มาก เพื่ออนุเคราะห์โลก เพื่อประโยชน์ เพ่ือ
เกื้อกูล เพ่ือความสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย” “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงแสดงธรรม
งามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง งามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถ พร้อมทั้ง
พยัญชนะ บริสุทธิ์บริบูรณ์สิ้นเชิง” ฯ  
 

เอกสารอ้างอิง 
จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์. (2538). พฤติกรรมการบวชของคนไทย. (รายงานการวิจัย). จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย: คณะสังคมศาสตร์. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2539). สถานการณ์พระพุทธศาสนากระแสไสยศาสตร์. กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์มูลนิธิพุทธธรรม.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2542)ก. สอนนาค-สอนฑิตชีวิตพระชีวิตชาวพุทธ. (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). ทุกข์สำหรับเห็น แต่สุขสำหรับเป็น. นครปฐม: วัด

ญาณเวศกวัน. 
พุทธทาสภิกขุ. (2537). คำสอนผู้บวชพรรษาเดียวฉบับสมบูรณ์ของพุทธทาส . กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

การศาสนา.  



310 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 2 (March-April 2022) 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

 
 


