
วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2565)  | 343 
 

 
บทวิจารณ์หนังสือ 

 

พาราณสี คือ อินเดียแท้ 
Varanasi is the Real India 

 

พระนพดล สุทฺธิธมฺโม (มูลทาดี)1 และศิริโรจน์ นามเสนา2 
Noppadol Suttithammo (Moonthadee) and Sirirote Namsena 

 

Received: September 02, 2021    
Revised: December 13, 2021   
Accepted: January 30, 2022 

 

DOI: 10.14456/jra.2022.129 
 
 
 

     ผู้เขียน: พระมหาประมวล ฐานทตฺโต (บุลาลม) 
     จำนวนหน้า: 264 
     ปีท่ีพิมพ์: 2548 
     ครั้งที่พิมพ์: 1 
     สถานที่พิมพ์: บริษัท สำนักพิมพ์ร่มธรรม จำกัด   

 
 
 

บทคัดย่อ 
บทวิจารณ์หนังสือเรื่อง “พาราณสี คือ อินเดียแท้” นี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือต้องการอธิบาย

เรื่องราวของเมืองพาราณสี ที่อยู่ในประเทศอินเดีย เพื่อให้ทราบถึงความเป็นมา ความศรัทธา 
ประเพณีและพิธีกรรมของชาวฮินดู ทำให้เกิดความเลื่อมใสและศรัทธาของเหล่าศาสนิกชนจึงได้มา
สักการะเพื่อระลึกถึงพระพุทธองค์ที่สังเวชนียสถานทั้ง 4 แห่ง คือ สถานที่ประสูติ สถานที่ตรัสรู้ 
สถานที่แสดงปฐมเทศนา สถานที่ปรินิพพาน เป็นศูนย์กลางของนักศาสนาและปรัชญาต่างมาศึกษา
ที่มหาวิทยาลัยกาศีฮินดู หรือมหาวิทยาลัยบาณารัสฮินดู เมืองพาราณสีเป็นสถานที่ทรงประกาศพระ
ธรรมจักรแสดงพระปฐมเทศนาชื่อ “ธัมจักกัปปวัตตนสูตร” และทรงได้แสดงพระธรรมเทศนาชื่อ
“อนันนลักขณสูตร” ทำให้พระปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 หลุดพ้นจากกิเลสทั้งปวง เป็นการตรัสรู้ของสาวก

 
1-2 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย; Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
    Corresponding author, e-mail: manoppoldop@gmail.com, Tel.093-2748505 

 



344 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 5 (September-October 2022) 
 

เกิดขึ้นที่ “สารนาถ” จึงทำให้มีความสำคัญและเป็นที่กล่าวขานไปทุกมุมโลกทำให้นักแสวงบุญทั่ว
สารทิศอยากมาเที่ยวชมเมือง “พาราณสี” เพราะเชื่อว่าหากใครได้มาเที่ยวชมเมืองพาราณสีแล้วก็
ขึ้นชื่อว่าได้มาถึง “อินเดีย” 
 

คำสำคัญ: พาราณสี, อินเดียแท,้ พระมหาประมวล ฐานทตฺโต (บุลาลม)  
 

Abstract 
This book review of “Varanasi is the Real India” aims to explain the story 

of Varanasi in India to know the history, faith, traditions and rituals of Hindus that 
causes the faithfulness of people who have come to pay homage to the Buddha at 
the Four Buddhist Holy Places, namely the Buddha’s birth place, enlightenment 
place, first sermon place and pass away place. It is the center of people interested 
in religion and philosophy who come to study at Kashi Hindu University or Banaras 
Hindu University. Varanasi is the place where the Dharma Chakra was announced and 
gave his first sermon titled "Dhammacakkapavattana Sutta" and preached a sermon 
titled " Anattalakkhaṇa Sutta" which made 5 Pancavaggi free from all defilements. It 
is the enlightenment of the disciples taking place at Sarnath, making it important and 
being known all over the world, making pilgrims all over the world want to come and 
visit "Varanasi" because they believe that if traveling to Varanasi is known as visiting 
India. 

 

Keywords: Varanasi, Real India, Phra Maha Pramuan Thanadatto (Bulalom) 
 
บทนำ 

ในสมัยโบราณพบหลักฐานทางพระพุทธศาสนา เร ียกอินเด ียว ่า  “ชมพูทว ีป” 
(Jambudvipa) แต่ชาวอินเดียเรียกประเทศของตนว่า “ภารตวรรษ” หรือ “ภารต” (Bharata) 
หมายถึงท่ีอยู่ของชาวภารตะ ซึ่งเป็นพระนามของพระเจ้าภรต และประชาชนส่วนใหญ่นับถือศาสนา
ฮินดู จึงเรียกชื่อประเทศของตนว่า “อินดูสตาน” หรือ “ฮินดูสตานี” (Hindustani) คำว่า “อินเดีย” 
เป็นคำใหม่ เกิดข้ึนจากชื่อของแม่น้ำสินธุชาวเปอร์เซียเปลี่ยนเสียง และเรียกเพ้ียนกันมาโดยลำดับว่า 
“สินธุ ฮินดู ไฮดู” ชาวกรีกเรียกว่า “อินดิส” อังกฤษเรียกว่า “อินเดีย” ตามลำดับ คนอินเดีย มอง
อินเดียในฐานะประเทศที่เป็นปึกแผ่นแน่นหนามีทุกอย่างตั้งแต่ต่ำสุดจนถึงสูงสุด สำหรับชาวต่างชาติ
แล้ว กลับเห็นว่า อินเดีย คือ ประเทศที่มีความสลับซับซ้อน วุ่นวาย น่าทึ่ง ลึกลับ ลึกซึ้งน่าอัศจรรย์ 
และเป็นประเทศท่ีหาคำตอบได้ยากยิ่ง 

เครื่องหมายประจำชาติ (National Emblem) หรือสัญลักษณ์ คือ ตราประจำราชการ
แผ่นดิน ของประเทศอินเดียนั้นได้ดัดแปลงมาจากเสาหินพระเจ้าอโศกมหาราช เป็นรูปหัวสิงห์ 4 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2565)  | 345 
 

เศียร หันหลังชนกันบนยอดเสาหิน ซึ่งพบที่สารนาถ เมืองพาราณสี รัฐอุตตรประเทศ พระเจ้าอโศก
มหาราชทรงสร้างขึ้นในศตวรรษที่ 3 ก่อนคริสตกาล เพื่อเป็นเครื่องหมายแสดงบริเวณตำแหน่ง ที่
สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ทรงแสดงพระปฐมเทศนา อันประกอบด้วยทางแห่งความสงบและ
ความหลุดพ้น ให้แพร่หลายไปท่ัวทิศทั้ง 4 แห่งจักรวาล 

สิงโตทั้ง 4 เป็นสัญลักษณ์ของอำนาจ ความกล้าหาญ และความมั่นใจ สถิตอยู่บนแท่น
กลม แท่นกลมนี้ล้อมรอบด้วยสัตว์อีก 4 ชนิด ขนาดย่อม ๆ สัตว์เหล่านี้เปรียบเสมือนผู้พิทักษ์ทิศทั้ง 
4 คือ 1) สิงโต พิทักษ์ทิศเหนือ 2) ช้าง พิทักษ์ทิศตะวันออก 3) ม้า พิทักษ์ทิศใต้ และ 4) วัว  พิทักษ์
ทิศตะวันออก 

ธงชาติ (National Flag) ของประเทศอินเดีย ออกแบบให้เป็นสัญลักษณ์แห่งเสรีภาพ 
เป็นธงไตรรงค์แนวนอน ประกอบด้วย 3 สี คือ สีส้ม เป็นสัญลักษณ์แทนความกล้าหาญ ความ
เสียสละและจิตที่สละวาง สีขาว เป็นสัญลักษณ์แทนความบริสุทธิ์ และความจริง และสีเขียว เป็น
สัญลักษณ์แทนความเชื่อมั่นศรัทธา และความอุดมสมบูรณ์ ซึ่งเป็นที่พ่ึงของสรรพสิ่ง  

เพลงชาติ (National Anthem) คือ เพลง “ชนะ คณะ มนะ” (Jana-gana-mana) ซึ่ง
แต่งโดยกวีชื ่อ “รพินทรนาถ ฐากูล” (Rabindranath Tagore) ได้รับเลือกให้เป็นเพลงชาติของ
อินเดีย เมื่อวันที่ 24 กรกฎาคม 2493 เพลงนี้ถูกนำมาขับร้องเป็นครั้งแรก เมื่อวันที่ 27 ธันวาคม 
2454 ระหว่างที่มีการประชุมพรรค อินเดียเนชั่นแนล คองเกรส (The National Congress) ที่เมือง
กัลกัตตา รพินทรนาถ ฐากูล ได้แปลเนื้อร้องของเพลงเป็นภาษาอังกฤษ เมื่อ 2462 โดยให้เชื่อเพลง
ว่า “รุ่งอรุณของอินเดีย” 

 

เนื้อเรื่อง 
พาราณสี เป็นเมืองศูนย์กลางหรือ “หัวใจ” ของศาสนาฮินดู ชาวฮินดูเชื่อว่า พาราณสี

เป็นบันไดสู่สวรรค์ เป็นเมืองของพระศิวะมหาเทพผู้ยิ่งใหญ่ (The City of Shiva) เป็นแผ่นดินแห่ง
ความศักดิ์สิทธิ์ (Hely Land) หนึ่งใน 7  แห่ง ของอินเดีย ได้แก่ 1) หริทวาร์ (Haradhavar) 2) อุ
ชเชนี (Ujjaini) 3) มถุรา (Mathure) 4) อโยธยา (Ayodhya) 5) ทวารกะ (Dvaraka) 6) คอนจีเวรัม 
(Kanchiveram) และ 7) พาราณสี (Varanasi) 

พาราณสีเป็นเมืองต้นกำเนิดตราแผ่นดินของประเทศอินเดียที่ใช้อยู ่ในปัจจุบัน คือ 
สัญลักษณ์จากหัวเสาหินพระเจ้าอโศกมหาราช ได้แก่ สิงห์สี่เศียรนั่งหันหลังชนกัน ซึ่งยังคงเก็บรักษา
ไว้ในพิพิธภัณฑ์สารนาถ พาราณสียังมีโรงงานผลิตและซ่อมบำรุงหัวจักรรถไฟของอินเดีย ที่ใหญ่ที่สุด
ในเอเชีย และเป็นอันดับ 2 ของโลก มีสถานีชุมทางรถไฟกว่า 80 ราง มีรถไฟโดยสารผ่านเข้าออก
กว่า 80 ขบวนต่อวัน อีกทั้งยังเป็นแหล่งผลิตผ้าไหมเนื้อดีเป็นสินค้าส่งออก ที่มีชื่อเสียงไปทั่วโลก 
และยังเป็นศูนย์กลางการศึกษาปรัชญา ศาสนา ศิลปวัฒนธรรม เป็นต้น และพาราณสี เป็นเมืองที่มี
มหาวิทยาลัยที่เก่าแก่ และยิ่งใหญ่เป็นอันดับสามของโลก นั่งคือ “มหาวิทยาลัยบาณารัสฮินดู” หรือ
รู ้จักกันในนาม B.H.U. มีนักศึกษาจากทุกรัฐของอินเดีย และจากประเทศต่าง ๆ อีกมากมาย 
เดินทางมาศึกษามิได้ขาด รวมทั้งเป็นศูนย์กลาง การท่องเที่ยวของคนทุกชาติชั้นวรรณะ จากทั่วทุก



346 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 5 (September-October 2022) 
 

มุมโลก พาราณสี จึงเป็นจุดดึงดูดผู้คนจากทั่วสารทิศให้แวะมาเยี่ยมชมอยู่เสมอ ตั้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบัน 

1) คำว่าพาราณสี (Bharanari) มีปรากฏอยู่ในคัมภีร์มหากาพย์รามายณะและมหาภา
รตะ ซึ่งเป็นคัมภีร์เก่าแก่และมีชื่อเสียงของอินเดีย คำว่า “พาราณสี” เป็นคำในภาษาบาลี และเป็น
คำเดียวกันกับ คำว่า “วาราณสี” (Varanasi) อันเป็นคำในภาษาสันสกฤตคัมภีร์อรรถกถาของ
พระพุทธศาสนา ได้ให้ความหมายว่า “พาราณสี” ไว้ว่า “สุตฺตนฺเต ตวา พารารสิยนฺติ พาราณสา 
นาม นที, พาราณสาย อวิทูเร ภวา นครี พาราณสี”  

2) พาราณสีเมื่ออดีต ก่อนพุทธกาล “แคว้นกาสี” (ปัจจุบัน คือ บริเวณเมืองอัลลฮะบาด 
Allahabad) มีเมืองหลวงชื่อ “พาราณสี” เป็นมหาชนบทที่มีความสำคัญทางการเมืองมาก และ
มักจะทำสงครามกับมหาชนบทแคว้นโกศลอยู่เนือง ๆ ซึ่งกาสีจะเป็นฝ่ายชนะ ในสมัยนั้นกาสีเป็น
แคว้นที่มีอำนาจมากท่ีสุดในอินเดียตอนเหนือ พอถึงสมัยพุทธกาลอำนาจของแคว้นกาสีได้อ่อนกำลัง
ลง ดินแดนส่วนใหญ่ตกไปอยู่ในอำนาจการปกครองของกษัตริย์แห่งแคว้นโกศล และบางส่วนอยู่ใน
อำนาจของแคว้นมคธ ต่อมาแคว้นโกศลและแคว้นมคธ ได้ทำสงครามกัน มคธเป็นฝ่ายชนะ แคว้นกา
สีจึงได้หลุดจากอำนาจของพระเจ้าปเสทิโกศล ไปอยู่ในอำนาจของพระเจ้าอชาตศัตรูแห่งแคว้นมคธ 

3) ผ้าไหมพาราณสี ดังได้กล่าวไปแล้วว่า เมืองพาราณสีเป็นเมืองที่มีชื่อเสียงเรื่องการ
ค้าขาย สินค้าที่สำคัญที่ส่งออกเป็นสินค้าหลัก คือ “ผ้าไหมกาสี” หรือผ้ากาสิกพัสตร์ ซึ่งมีชื่อเสียง
โด่งดังด้านคุณภาพ เป็นที่นิยมของผู้คนในสมัยโบราณ เพราะมีความละเอียดอ่อนนุ่ม ฝีมือในการ
กระทำก็ประณีตงดงาม แม้กระท่ังในราชสำนักต่าง ๆ ก็ใช้ผ้าจากแคว้นกาสีแห่งนี้เป็นเครื่องทรง ดัง
ปรากฏความตอนหนึ่งในสุขุมาลสูตร กล่าวถึงเจ้าชายสิทธัตถะ เมื่อครั้งยังดำรงตำแหน่งเจ้าชายแห่ง
ราชสกุลกบิลพัสดุ์ว่าทรงเคยใช้สอยผ้าเมืองกาสีเป็นภูษาทรง ซึ่งพระพุทธองค์ทรงนำมาเล่าให้ภิกษุ
ทั้งหลายฟังว่า “ภิกษุทั้งหลาย ไม่เพียงแต่เราจะใช้ไม้จันทร์แคว้นกาสีเท่านั้น ถึงผ้าโพก ผ้านุ่ง ผ้าห่ม
และเสื้อของเราล้วนทำใน แคว้นกาสี ทั้งนั้น”   

4) พาราณสีกับพระโพธิสัตว์ ตามคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนากล่าวไว้ว่า ก่อนตรัสรู้ 
พระพุทธเจ้าทรงดำรงอยู่ในฐานะ “พระโพธิสัตว์” คือ ผู้บำเพ็ญมรรค 4 เพ่ือบรรลุโพธิ ได้แก่ ผู้สร้าง
บารมีเพื่อตรัสรู้ หรือผู้ผูกพันอยู่กับการแสวงหาความรู้ การบรรลุความรู้ที่สูงสุด หรือความรู้ที่
เรียกว่า “ตรัสรู้” นั้น จะสำเร็จได้ด้วยการสร้างบารมี คือ สำเร็จมาด้วยการเพิ่มพูนความดีด้านต่าง 
ๆ โดยลำดับ เมื่อความดีที่เรียกว่า “บารมี” สมบูรณ์ก็เป็นพลังนำเข้าสู่กระบวนการตรัสรู้ บารมีซึ่งผู้
เป็นพระโพธิสัตว์ต้องบำเพ็ญ ก็คือ “ทศบารมี” หรือบารมี 10 ประการ ได้แก่ ทานบารมี ศีลบารมี 
เนกขัมมบารมี ปัญญาบารมี วิริยบารมี ขันติบารมี  สัจบารมี อธิษฐานบารมี เมตตาบารมี และ
อุเบกขาบารมี บรรดาบารมีทั้ง 10 ประการนี้ ต้องบำเพ็ญให้สมบูรณ์ถึง 3 ระดับ คือ ระดับธรรมดา 
(บารมี) ระดับปลานกลาง (อุปบารมี) และระดับสูงสุด (ปรมัตถบารมี)  

5) พาราณสีกับพระเจ้าพรหมทัต เมื่อกล่าวถึงความเก่าแก่และเรื่องราวต่าง ๆ ที่เคยมี
มาแล้ว โดยเฉพาะเมื่อกล่าวถึง การบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ในอดีตกาลพระนามของพระเจ้า 
“พรหมทัต” จะเป็นพระนามที่คู่กันมากับเมืองพาราณสีโดยตลอด ดังมีวลีที่คุ้นหูอยู่เสมอว่า “ใน



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2565)  | 347 
 

อดีตกาล เมื่อพระเจ้าพรหมทัตครองราชย์สมบัติในพระนครพาราณสี” พระเจ้าพรหมทัตจึงเป็น
เสมือนตัวแทนของเมืองพาราณสีตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน อย่างไม่ขาดสาย ประดุจแม่น้ำคงคา ที่ยัง
ไหลพัดผ่านเมืองพาราณสีมาตลอดกาลอันยาวนาน พรหมทัต จึงเคยเป็นพระนามของพระพุทธเจ้า
ในอดีตชาตินั้นเอง ดังพระดำรัสที่ปรากฏในตอนท้ายของชาดกหลายเรื่องว่า  “ภิกษุทั้งหลาย พระ
เจ้าพรหมทัตในครั้งนั้น ก็ คือเราตถาคตในบัดนี้” “พรหมทัต” จึงเป็นสัญลักษณ์หรือเอกลักษณ์
ประจำเมืองพาราณสี มาตั้งแต่สมัยดึกดำบรรพ์จวบจนถึงปัจจุบันนี้ 

6) พาราณสีในยุคปัจจุบัน ประเทศอินเดีย ได้รับเอกราชจากอังกฤษ ในวันที ่ 15 
สิงหาคม พ.ศ. 2490 รัฐบาลอินเดียได้ออกประกาศยกเลิกระบบการปกครองแบบราชา มหากษัตริย์ 
หรือมหาราช พระราชาทุกหัวเมืองต้องสละตำแหน่ง และต้องคืนพระราชวังคืนให้แผ่นดิน อยู่ภายใต้
การปกครองระบอบประชาธิปไตยที่ใหญ่ที่สุดในโลก ระบบมหาราชแห่งอินเดียที่มีตำนานมากกว่า 
5000 ปี ได้ยุติบทบาทลงในที่สุด พระเจ้าพรหมทัตมหาราชแห่งนครพาราณสี ก็ ตกอยู่ในฐานะ
เช่นนั้นเหมือนกัน ทรงหมดหน้าที่การปกครองและบริหารงานต่าง ๆ ทรงดำรงพระองค์อยู่ในฐานะ
ประชาชนผู้มีอันจะกินผู้หนึ่ง เท่าเทียมกับประชาชนทั่วไป แต่ชาวเมืองพาราณสียังเรียกขานยกย่อง
พระองค์ว่า “มหาราช” หรือ “พระเจ้าพรหมทัต” เช่นเดิม และยังทรงดำรงตำแหน่ง “อธิการบดี” 
มหาวิทยาลัยเมืองพาราณสีอีกด้วย ถึงอย่างไรก็ตาม พาราณสีแม้จะไม่มีพระเจ้าพรหมทัตประทับอยู่
แล้วดังเช่นในอดีตที่ผ่านมา แต่พระเจ้าพรหมทัตยังคงประทับอยู่ในดวงใจของประชาชนชาวพาราณ
สี และเมืองพาราณสีก็จะดำเนินต่อไปตราบเท่าท่ีลมหายใจยังอยู่  

7) พาราณสีกับแม่น้ำคงคา สัญลักษณ์ที่สำคัญอีกอย่างหนึ ่งของเมืองพาราณสี คือ 
“แม่น้ำคงคา” คงไม่มีใครเลยที่ไม่เคยได้ยินคำว่า “แม่พระคงคา” หรือ “พระแม่คงคา” แต่มีน้อย
คนนักท่ีจะทราบประวัติความเป็นมาของแม่น้ำคงคา ที่ต่างคนรู้จักดีเพราะแม่น้ำคงคามีประวัติความ
เป็นมาอย่างพิสดารยากจะหาข้อสรุปได้ โดยเฉพาะมีประเพณีพิธีกรรมต่าง ๆ ต่อมาแม่น้ำสายนี้
อย่างน่าอัศจรรย์ยิ่ง จนแม่น้ำสายนี้กลายเป็นแม่น้ำศักดิ์สิทธิ์ของชาวฮินดูทั่วทุกภูมิภาค  ความ
ศรัทธาของชาวฮินดูที่มีต่อแม่น้ำคงคา ยังฝังลึกอยู่ในสายเลือดของบรรพบุรุษจนถึงปัจจุบัน “แม่น้ำ
คงคาเปรียบเสมือนมารดา ผู้บังเกิดเกล้าของชาวฮินดู” 

8) ประวัติแม่น้ำคงคา ในคัมภีร์ว่าด้วยการกำเนิดของแม่น้ำคงคา เดิมทีนั้นพระแม่คงคา
เป็นธิดาองค์โต ของท้าวหิมวัตกับพระนางเมนา และเป็นเชษฐภคินีของพระนางอุมา ทั้งสองเป็น
ชายาของพระศิวะ แห่งเขาไกรลาส พระแม่คงคาประทับอยู่ยอดเขาหิมาลัยแห่งเดียว ยังมิได้หลั่ง
สายน้ำลงมาสู่พิภพแต่อย่างใด ถังแม้เหล่าเทพผู้ยิ่งใหญ่จะอ้อนวอนให้พระแม่คงคาหลั่งน้ำให้ไหลสู่
พ้ืนเบื้องต่ำแต่ก็ไร้ผล พระแม่คงคายังสถิตอยู่ ณ ที่เดิม 

9) ความมหัศจรรย์ของแม่น้ำคงคา แม่น้ำคงคามีอิทธิพลต่อความเป็นอยู่ของชาวอินเดีย 
ทุกชนชั้นวรรณะมีความศรัทธาต่อพระแม่คงคา มาตั้งโบราณกาลและได้ฝังอยู่ในจิตสำนึกของพวก
เขาตลอดไป แม่น้ำคงคายังเป็นประวัติศาสตร์อันยาวของชาวอินเดีย ตั้งแต่อดีต แม้แต่พระราชามหา
กษัตริย์ ราชบัณฑิต นักบวช แม้แต่วณิพก ยาจก ขอทาน ตลอดจนพ่อค้ าวาณิชต่าง ๆ ก็มีส่วน
เกี่ยวข้องกับแม่น้ำคงคาตั้งแต่เกิดจนถึงวาระสุดท้ายของชีวิต  



348 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 5 (September-October 2022) 
 

10) มหกรรมริมแม่น้ำคงคา ริมแม่น้ำคงคาทั้ง 84 ท่าตลอดแนวทางทิศตะวันตกติดกัง
เมืองพาราณสี เป็นที่อาบน้ำ ที่เผาศพ  และใช้เป็นที่ประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ ในวันสำคัญทางศาสนา
ของชาวฮินดู เช่น วัน “อมาวสายะ” คือ วันแรกแห่งเดือนมาฆะ วัน “ศิวาราตรี” และงาน “คง
คาโหสพ” ซึ่งประชาชนทุกหมู่เหล่า ตลอดจนฤาษี นักบวช ต่างก็จะมารวมตัวกันอยู่ริมแม่น้ำคงคา
เพื่อมาจัดพิธีอันอย่างเอิกเกริก ทั้งวันทั้งคืน มีการจุดประทีปโคมไฟ ลอยกระทง โปรยดอกไม้ 
พวงมาลัยจุณจันทน์คันธชาติ และเทน้ำนมสดลง เพื่อบูชาพระแม่คงคา พวกพราหมณ์จะเป่าสังข์ 
แกว่งบัณเฑาะว์ และสั่นกระดิ่ง พร้อมกับการสวดมนต์หรือร้องเพลงสดุดีพระแม่คงคาอย่างมี
ความสุข 

11) ฌาปนกรรมริมคงคา เมืองพาราณสี เป็นเมืองสำหรับตาย ไม่ใช่เมืองสำหรับเป็นอยู่ 
จะมีการหามศพกันตลอดทั้งกลางวันและกลางคืนนับเป็นพัน ๆ ปีมาแล้ว ความตายซึ่งเป็นสิ่งที่ใคร 
ๆ ไม่ต้องการ แต่ในขณะเดียวกันก็ไม่มีใครสามารถที่จะหลีกเลี่ยงได้ ไม่ว่าจะเป็น พระราชามหา
กษัตริย์ เศรษฐี คหบดี วนิพก ยาตก ขอทาน ก็ล้วนตายและนอนบนแคร่ไม้ไผ่คลุมด้วยผ้าใหม่พร้อม
พวงมาลัยดอกดาวเรือง ถูกหามมายังท่าน้ำอันศักดิ์สิทธิ์ โดยมีเสียงเตือนสติผู้ที่มาร่วมขบวนว่า “ราม
นาม สัจจา แฮ รามนาม สัจจา แฮ ๆ ๆ” ไปตลอดทาง ซึ่งมีความหมายว่า “ชื่อของพระรามเท่านั้น 
(ความตาย) เป็นความจริงแท้” ความตายเทานั้นเป็นของเที่ยงแท้แน่นอนสำหรับทุกคน 

12) พระพุทธองค์กับคงคา สมัยพุทธกาลพระพุทธองค์ เคยเสด็จมาเมืองพาราณสีหลาย
ครั ้งและได้เสด็จลงสรงสนานพระวรกายในแม่น้ำคงคาเพื ่อชำระมลทินทางพระวรกายเท่านั้น 
พระองค์ให้ความสำคัญในฐานะเป็นแม่น้ำอันศักดิ์สิทธิ์ ที่ชำระล้างบาปได้ที่ชาวฮินดูเชื่อถือกัน แต่
พระพุทธองค์ทรงยกแม่น้ำคงคาเปรียบเหมือนการบรรลุธรรม มีอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นต้น ความว่า 
“ภิกษุทั้งหลาย แม่น้ำคงคา ไหลไปสู่ทิศปราจีน บ่าไปสู่ทิศปราจีน หลากไปสู่ทิศปราจีน แม้ฉันใด 
ภิกษุก็ฉันนั้นเหมือนกัน เมื่อเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 ให้มาก ย่อมน้อมไปสู่นิพพาน”  

13) เทศกาลบูชาพาราณสี ชาวฮินดูเป็นกลุ่มชนที่มีประเพณีพิธีกรรมการบูชามากที่สุด
ในโลก (Hero Worship) ชาวฮินดูจะมีเทศกาลและฉลองกันทั้งปี ทุกเทศกาลจะจัดงานบูชากันอย่าง
มโหฬาร โดยเฉพาะอย่างยิ่งริมแม่น้ำคงคา งานเทศกาลบูชาที่เด่น ๆ มีดังนี้ 

(1) วสันตปัญจมี ระหว่างเดือน มกราคม-กุมภาพันธ์ เป็นงาน “สรัสวดีบูชา” คือ
วันบูชาพระแม่สรัสวดี เทวีแห่งการศึกษาและศิลปะศาสตร์ 

(2) มหาศิวาราตรี ระหว่างเดือน กุมภาพันธ์ -มีนาคม เป็นงานบูชาพระศิวะ
มหาเทพ เชื่อว่าจะพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด 

(3) โฮลี ระหว่างเดือน มีนาคม-เมษายน เป็นงานรื่นเริงสาดสีฝุ่นต่าง ๆ (คล้ายกับ
วันสงกรานต์ของไทย) เชื่อว่าเป็นการฉลองนางยักษ์ชื่อ“โฮลิกา” 

(4) ไวสักขิ ระหว่างเดือน เมษายน-พฤษภาคม เป็นวันเริ่มต้นของชาวฮินดูและเป็น
วันกำหนดอาบน้ำประจำปีที่ยิ่งใหญ่ อาบน้ำตั้งแต่เช้ายันมืด 

(5) นาคปัญมี ระหว่างเดือน มิถุนายน-กรกฎาคม เป็นวันทำพิธีบูชางูใหญ่ หรือ
พญานาค 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2565)  | 349 
 

(6) รักษบันธัน ระหว่างเดือน กรกฎาคม-สิงหาคม เป็นวันงานประเพณีที่น้องสาว
จะผู้ข้อมือให้พ่ีชาย-น้องชาย และน้องสาวจะขออะไรจากพ่ีชายก็ย่อมได้ 

(7) กฤษระชยันตี ระหว่างเดือน สิงหาคม-กันยายน เป็นงานบูชาวันคล้ายวันเกิด
ของพระกฤษณะ 

(8) คเณศจตุรถี ระหว่างเดือนสิงหาคม-กันยายน เป็นวันระลึกถึงพระพิคเณศ ซึ่ง
เป็นเทพพระเจ้าแห่งปัญญา 

(9) ทุรคบูชา ระหว่างเดือนกันยายน-ตุลาคม เป็นวันงานเทศกาลบูชาที่ยิ ่งใหญ่
ที่สุดของเมืองพาราณสี จัดงาน 10 วัน เพ่ือบูชาพระแม่ทุรคา ชายาของพระศิวะมหาเทพ 

(10) ดิวาลี ระหว่าเดือน ตุลาคม-พฤศจิกายน เป็นงานเทศกาลที่ยิ่งใหญ่ที่สุดทั่วทั้ง
ประเทศอินเดียถือเป็นวันปีใหม่ของชาวอินเดียด้วย 

14) พาราณสีกับนักบวช  
นักบวชที่มีบทบาทสำคัญตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน คือ พวกพราหมณ์ผู้ประกอบพิธีต่าง 

ๆ ในงานมงคลพิธีของชาวฮินดู ชีวิตนักบวชเป็นรูปแบบการดำเนินชีวิตทางศาสนาที่เก่าแก่ที่สุด 
เรียกนักบวชประเภทต่าง ๆ ดังนี้ 

(1) ฤาษี ผู้แสวงหาโมกษะ คือ ความหลุดพ้นจากทุกข์ 
(2) โยคี ผู้บำเพ็ญโยคะ ทรมานใจ เพ่ือให้ใจบริสุทธิ์ 
(3) ดาบส ผู้บำเพ็ญตบะ ทรมานกายชนิดต่าง ๆ  
(4) มุน,ี สมณะ ผู้สงบระจากบาป คือ ผู้บำเพ็ญเพ่ือละกิเลส 
(5) สิทธา ผู้สำเร็จได้ฌานสมาบัติ สำเร็จเป็นโยคีแล้ว 
(6) นักพรต ผู้บวชบำเพ็ญพรหมจรรย์ตามแบบพราหมณ์ 
(7) ชฎิล ผู้บำเพ็ญเพียรบูชาไฟ 
(8) ปริพาชก, อาชีวก นักบวชที่อยู่ประจำสำนัก 
(9) อเจลก (นาคา) นักบวชเปลือยกาย 
(10) สันยาสี พราหมณ์ผู้ท่องเที่ยวไปบำเพ็ญเพียรตามบุญสถานต่าง ๆ  

15)  นาฏลีลาพาราณสี นาฏศิลป์อินเดีย เป็นศิลปะศาสตร์ชั้นสูงแขนงหนึ่งที่มี
เอกลักษณ์เฉพาะตัวที่รู้จักกันทั่วไปมี 4 แบบ คือ 

(1) ภารตนาฏยัม เป็นการฟ้อนรำตามกฎเกณฑ์แต่โบราณกาลในการพิธีบวงสรวง
เทพเจ้า 

(2) กถักกิลิ เป็นการฟ้อนรำที่แสดงให้เห็นโลกของเทพเจ้า และภูตผีปีศาจ 
(3) กถัก เป็นการฟ้อนรำที่ดำเนินไปตามเรื่องราว ที่ได้มาจากวรรณคดีต่าง ๆ  
(4) มณีปุริ เป็นการฟ้อนรำตามแบบแผนมีความสัมพันธ์กับลัทธิประเพณี ทำพลี

กรรมต่อเทพเจ้า 
นาฏศิลป์ที่ถือว่ามีความงดงามและเป็นเอกลักษณ์ของชาวอินเดียของชาวเมืองพาราณสี 

คือ นาฏศิลป์ชุด “รามลีลา” ซึ่งเป็นการแสดงเกี่ยวกับเรืองราวของพระราม โดยดัดแปลงมาจาก



350 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 5 (September-October 2022) 
 

นิทานรามายณะหรือรามเกียรติ์ อันเป็นมหากาพย์ที่โด่งดังของชาวอินเดียและประเทศใกล้เคียง 
วีรกรรมของพระราม ได้กลายเป็นต้นกำเนิดของมหากาพย์รามายณะ สมัยที่พระรามครองราชย์
เรียกว่า “ยุครามราชย์” 

16) วิวาห์พาราณสี พิธีวิวาห์ของสังคมฮินดู ถือว่าเป็นงานสำคัญยิ่งนักในชีวิตของการ
เกิดมาเป็นมนุษย์ เพราะชาวฮินดูถือว่า การแต่งงานเป็นการเริ่มต้นชีวิตใหม่ และเป็นชีวิตที่สมบูรณ์
แบบ หญิงสาวและชายหนุ่มทุกคนต่างปรารถนาจะมีวันนี้กันทั้งนั้น เพราะถือว่าเป็นเกียรติเป็น
ศักดิ์ศรี เป็นหน้าเป็นตาของครอบครัวนั้น ๆ ด้วยพิธีวิวาห์จึงถือว่าเป็นพิธีสำคัญ และยิ่งใหญ่ที่สุดใน
ชีวิตของชาวฮินดู 

17) โภชนาพาราณสี ตั้งแต่โบราณกาลมาแล้ว ประเทศอินเดียคงเป็นประเทศเดียวใน
โลกที่ประชาชนส่วนใหญ่ไม่บริโภคเนื้อสัตว์เป็นอาหารร้อยละ 90 เป็นนักมังสวิรัติ นักปราชญ์ทาง
โภชนาของอินเดียจึงแบ่งอาหารไว้เป็น 3 ระดับ คือ 

(1) ระดับสูง ที่ควรแก่การบริโภค ได้แก่ เมล็ดพืช ข้าว ถั่ว งา นม เนย พืชผักผลไม้ 
(2) ระดับรองลงมา ได้แก่ น้ำชา กาแฟ เครื่องดื่มชนิดต่าง ๆ ต้องพิจารณาด้วยว่า

สิ่งใดมีประโยชน์ต่อร่างกาย 
(3) ระดับสุดท้าย ได้แก่ เนื้อสัตว์ ไข่ ปลา ซึ่งนักมังสวิรัติระดับสูงปฏิเสธอย่างไม่ใย

ดี ให้เหตุผลว่าเนื้อสัตว์อาจจะมีโปรตีนต่อร่างกายแต่มีผลกระทบด้านจิตใจ 
18) มหาวิทยาลัยพาราณสี  เมืองพาราณสีเป็นศูนย์กลางที ่สำคัญของศาสนาฮินดู 

ประชาชนประมาณ ร้องละ 75 จุดประสงค์ที่จะตั้งมหาวิทยาลัย ก็เพื่ออนุรักษ์วัฒนธรรมและ
ประเพณีของอินเดียไว้ให้ยั้งยืน มหาวิทยาลัยกาศีฮินดู ซึ่งเป็นชื่อแคว้นที่เก่าแก่และโด่งดังมาก คือ 
แคว้นกาสี มหาวิทยาลัยบาณารัสฮินดู สร้างขึ้นเมื่อสมัยที่อินเดียยังอยู่ภายใต้การปกครองของ
อังกฤษ อังกฤษจึงเปลี่ยนชื่อเมืองพาราณสีเป็นบาณารัส  

19) พระพุทธะเจ้ากับชาวพาราณสี  พาราณสีนอกจากจะเป็นแหล่งบุญสถานที่สำคัญ
ของชาวฮินดูแล้ว ยังเป็นพุทธสังเวชนียสถานที ่สำคัญ 1 ใน 4 แห่ง ซึ ่งมีความเกี ่ยวข้องกับ
พระพุทธเจ้าโดยตรงนั้นคือ เป็นพุทธสังเวชนียสถานที่ทรงประกาศพระธรรมจักรแสดงพระปฐม
เทศนาชื่อ “ธัมจักกัปปวัตตนสูตร” ซ่ึงนักปราชญ์กำหนดว่าเป็นพระสูตรที่ประกาศความตั้งขึ้น แห่ง
พรพุทธศาสนา และยังเชื่อว่า เป็นอจลเจดีย์ที่พระพุทธเจ้าทั้งหลาย ไม่ทรงละ พาราณสีจึงเป็นเมือง
ที่ชาวพุทธทั่วโลก ต่างเดินทางมากราบไหว้นมัสการพุทธสังเวชนียสถานแห่งนี้ตั ้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบัน 

20) พระศาสดากับสารนาถ พระองค์ทรงแสดงพระธรรมเทศนาอันยิ่งใหญ่อีกครั้งหนึ่ง 
ชื่อว่า “อนันนลักขณสูตร” ประกาศว่า “ทุกสิ่งทุกอย่างไร้แก่นสาร หรือตัวตนที่แท้จริง สิ่งที่เราจะ
ยึดถือว่าเป็นตัวตนของพวกเราไม่มีอาตมันคอยซ่อนเร้นบงการชีวิตอยู่เบื้องหลัง ทุกสิ่งทุกอย่างใน
โลกนี้ ตกอยู่ในกระแสแห่งการเปลี่ยนแปลงหมุนเวียน ดังนั้นเป้าหมายสูงสุดแห่งการปฏิบัติสุดยอด
อยู่ที่การไม่ยึดมั่นถือมั่น พระธรรมเทศนากัณฑ์นี้จบลง พระปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 ท่านนั้น จิตหลุดพ้น



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2565)  | 351 
 

จากกิเลสทั้งปวง กลายเป็นพระอรหันต์ จบกิจสูงสุดในพระพุทธศาสนา การตรัสรู้ตามของพระสาวก
ทั้งหมดนี้เกิดข้ึนที่ “สารนาถ” เมืองพาราณสี  

21) อนุสรณ์สถานแห่งปฐมเทศนา นักปราชญ์ทางพระพุทธสาสนาลงความเห็นว่า พระ
พุทะเจ้าได้แสดงปฐมเทศนาโปรด ปัญจวัคคีย์ ณ สถานที่ตรงนี้ คือ ธรรมเมกขสถูป พระสถูปองค์นี้ 
โดยรอบวัดได้ 28.50 เมตร ที่ฐานวัดโดยรอบได้ 33.53 เมตร สูงวัดจากฐานได้ 42.06 เมตร ลักษณะ
พระสถูปส่วนล่างสุดจะทำด้วยหินก้อนโต ๆ มาตั้งเรียงกัน ส่วนบนจะทำจากอิฐก้อนเล็ก ๆ ท่านอ
เลกซานดอร์ คันนิ่งแฮม ได้พูดถึงสถูปองค์นี้ว่า “ยกทัชมาฮาลแห่งอัคราเสียแล้ว ไม่มีสถานที่สำคัญ
ของอินเดียอื่นใดท่ีผู้คนจะพูดถึงบ่อยเหมือนเมกขสถูปแห่งนี้” 

22) ความสำคัญของสารนาถ 
(1) เป็นสถานที่ทรงแสดงพระปฐมเทศนา 
(2) เป็นสถานที่พระภิกษุสงฆ์รูปแรกเกิดขึ้น 
(3) เป็นสถานที่พระรัตนตรัยครบบริบูรณ์ 
(4) เป็นสถานที่เกิดขึ้นของอุบาสก-อุบาสิกาผู้ถึงพระรัตนตรัย 
(5) เป็นสถานที่ประทับจำพรรษาแรก 
(6) เป็นสถานที่ทรงส่งพระธรรมทูตชุดแรกออกประกาศพระพุทธศาสนา 
(7) เป็นพุทธสังเวชนียสถาน 1 ใน 4 แห่งของพระพุทธองค์ 
(8) เป็นพุทธสถานประดิษฐานองค์ธรรมเมกขสถูป 
(9) เป็นสถานที่เก็บรักษาเสาหินพระเจ้าอโศก เป็นสัญลักษณ์ตราแผ่นดินประเทศ

อินเดียฯลฯ 
23) ความสำคัญของพาราณสี พาราณสีเป็นเมืองเก่าแก่ที่สุดของประเทศอินเดีย มีอายุ

ไม่ต่ำกว่า 7000 ปี เป็นทางผ่านแม่น้ำคงคา อันศักดิ์สิทธิ์ของอินเดีย เป็นแหล่งความคิดที่ทำให้เกิด
ศาสนาต่าง ๆ เป็นสถานที่ชุมนุมของฤาษี นักบวช นักพรต พราหมณ์ และชฎิล มาหลายพันปี (ป่า
อิสิปตนะ) เป็นเมืองที่มีท่าน้ำถึง 84 ท่า เป็นสถานที่บำเพ็ญกุศล ประกอบพิธีกรรมทางศาสนาต่าง ๆ 
เป็นสถานที่แม่น้ำสองสายในดินเดีย คือ “วรุณและอสี มารวมกัน เป็นสถานที่รวมกลุ่มชนมากที่สุด 
ในวันสำคัญทางศาสนาอินดู เป็นสถานที่เผาศพมากที่สุดไฟลุกโพลงติดต่อกันนานถึง 4000 ปี เป็น
ที่ตั้งสวนกวาง “อิสิปตนมฤคทายวัน” เป็นต้น ปัจจุบันนี้พาราณสี เป็นสถานที่ชุมนุมศาสนาแห่งโลก 
มีทุกศาสนาทั้งเก่าและใหม่ เป็นที่ตั้งวัดวิศวนาถ (วัดทอง) เป็นเมืองการพาณิชย์ เป็นเมืองบรรจุพระ
สารีริกธาตุของพระพุทธเจ้าเป็นที่ตั้งมหาวิทยาลัยที่ใหญ่ที่สุดของอินเดีย เป็นที่ตั้งเมกขสถูป เป็นที่
ชุมนุมของพระที่มาศึกษาในอินเดีย เป็นที่ตั้งของวัดพุทธนานาชาติ และวัดไทยแห่งแรกและแห่ง
เดียว เป็นที่เก็บรักษาสัญลักษณ์ ตราแผ่นดินของประเทศอินเดีย ในอนาคตเป็นเมืองที่พระพุทธเจ้า
ตรัสพยากรณ์ว่า พระผู้มีพระภาคพระนามว่า “เมตไตรย” จักอุบัติขึ ้นในโลก เป็นพระอรหันต
สัมมาสัมพุทธเจ้า ชมพูทวีปจะรุ่งเรือง พลุกพล่านไปด้วยมนุษย์ กรุงพาราณสีจะเป็นราชธานีนามว่า  
“เกตุมดี” จักมีพระเจ้าจักรพรรดิพระนามว้า “สังขะ” เป็นพระราชาผู้ปกครองโดยธรรม มีชัยชนะ
ตลอด 4 ทิศ สมบูรณ์ด้วยรัตนะ 7 ประการ 



352 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 5 (September-October 2022) 
 

 

บทวิจารณ ์
จากการสรุปเนื้อหาของบทความเรื่อง“พาราณสี คือ อินเดียแท้” ทำให้พบจุดเด่น และ

จุดด้อยของบทความนี้ ดังต่อไปนี้ 
จุดเด่นของบทความนี้ คือ รูปเล่มกะทัดรัดดี ไม่เล็กไม่ใหญ่ มีรูปภาพประกอบของ

พิธีกรรมต่าง ๆ ในสถานที่ต่าง ๆ ของเมืองพาราณสีประเทศอินเดียมาให้ดูประกอบทำให้เข้าใจได้
ง่าย ทำให้เห็นถึงสิ่งที่ผู้เขียนต้องการจะสื่อภาพต่าง ๆ ของพิธีกรรม ออกไปให้ผู้อ่านเหมือนได้ไปอยู่
กับสถานการณ์จริง สอดคล้องกับพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้เขียนหนังสือเรื่อง“พัฒนาการแบบ
องค์รวมของเด็กไทย” (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546) ซึ่งมีรูปเล่มกะทัดรัดดี ไม่เล็กไม่ใหญ่มี
เนื้อหาเกี่ยวกับพฤติกรรมที่พึงประสงค์ในสังคมและการพัฒนาการดำเนินชีวิต อ่านแล้วทำให้ทราบ
ถึงความสำคัญของผู้เขียนว่าต้องการจะพัฒนาเด็กและเยาวชนซึ่งเป็นอนาคตของประเทศชาติให้
เติบโตไปอย่างถูกทิศทาง  

จุดด้อยบทความนี้ คือ ผู้เขียนมีความรู้และประสบการณ์ ในประวัติความเป็นมาของ
เมืองพาราณสี ประเทศอินเดีย เป็นอย่างมาก แต่ยังขาดการแนะนำการเตรียมตัวของนักท่องเที่ ยว
หรือนักแสวงบุญที่จะเข้าไปเมืองพาราณสี ของอินเดีย เพื่อให้นักท่องเที่ยวหรือนักแสวงบุญจะได้
เตรียมตัว ระมัดระวังจากสิ่งที่จะเกิดขึ้นในระหว่างท่องเที่ยวหรือแสวงบุญสอดคล้องกับ ศ.นพ.
ประเวศ วะสี (2549) ได้เขียนหนังสือเรื่อง “พระเจ้าอยู่หัวกับรหัสพัฒนาใหม่” ซึ่งเนื้อหาในเล่ม
ผู้เขียนได้กล่าวถึงพระราชกรณียกิจของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 9 ซึ่งผู้เขียนจะสื่อถึง
ความเป็นทิฐิที่ดีคือทางบวก หากเปรียบเทียบอยากให้ผู้เขียนได้กล่าวถึงความคิดเห็นทิฐิในเชิงลบ
หากผู้กระทำที่สวนทางกับพระราชกรณียกิจของพระองค์แล้วจะเกิดความเสียหายหรือการดำเนิน
ชีวิตจะเป็นอย่างไร นอกจากจุดเด่นและจุดด้อยดังกล่าวข้างต้นแล้ว หลังจากอ่านบทความนี้ ผู้
วิจารณ์ยังมีความคิดเห็นที่สอดคล้องและขัดแย้งกับผู้เขียนบทความหลายประการ โดยแบ่งเป็น
แนวคิดท่ีเห็นด้วยและไม่เห็นด้วย มีรายละเอียดดังนี้ 

แนวคิดท่ีเห็นด้วย 
เห็นด้วยในประเด็นที่ว่า สมัยพุทธกาลพระพุทธองค์ เคยเสด็จมาเมืองพาราณสีหลาย

ครั ้งและได้เสด็จลงสรงสนานพระวรกายในแม่น้ำคงคาเพื ่อชำระมลทินทางพระวรกายเท่านั้น 
พระองค์ให้ความสำคัญในฐานะเป็นแม่น้ำอันศักดิ์สิทธิ์ ที่ชำระล้างบาปได้ที่ชาวฮินดูเชื่อถื อกัน แต่
พระพุทธองค์ทรงยกแม่น้ำคงคาเปรียบเหมือนการบรรลุธรรม มีอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นต้น ความว่า 
“ภิกษุทั้งหลาย แม่น้ำคงคา ไหลไปสู่ทิศปราจีน บ่าไปสู่ทิศปราจีน หลากไปสู่ทิศปราจีน แม้ฉันใด  
ภิกษุก็ฉันนั้นเหมือนกัน เมื่อเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 ให้มาก ย่อมน้อมไปสู่นิพพาน” สอดคล้องกับ
ดร.สุเมธ ตันติเวชกุล (2549) ได้เขียนหนังสือเรื่อง “ข้าแผ่นดินสอนลูก” ซึ่งมีเนื้อหาเกี่ยวกับตนเอง
ตั้งแต่เด็กจนถึงปัจจุบันได้เล่าเรื่องและเหตุการณ์ที่ได้ทำงานอุทิศตนเพื่อประเทศชาติโดยไม่หวังสิ่ง
ตอบแทน จึงทำให้เกิดความปิติยินดีและมีความสุขในปัจจุบันและในอนาคตที่ท่านได้เห็นชาย
ผ้าเหลืองของลูกทั้ง 2 คน เช่นเดียวกับชาวอินเดียที่ได้ชำระล้างบาปด้วยการลงอาบน้ำที่แม่น้ำคงคา 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2565)  | 353 
 

ผู้วิจารณ์มีความเห็นสอดคล้องกับข้างต้นนี้ที่ว่า ไม่ว่าจะเป็นพระภิกษุสามเณรหรือ
ฆราวาส เมื่อได้เข้าถึงธรรมของพระองค์ในระยะหนึ่งแล้ว จะมีความรู้สึกว่าที่ท่านสอนในอริยมรรคมี
องค์ 8 นั้น (พระมหาประมวล ฐานทตฺโต, 2548) เพื่อให้เราได้นึกถึงและนำมาใช้ในการดำเนินชีวิต
ได้อย่างถูกต้อง จะเปรียบได้ว่า “ในท้องทะเลที่มีคลื่นได้สาดซัดเหล่าคนข้ึนฝั่งเช่นใด  พระธรรมวินัย
ก็เช่นกันหากใคร ๆ ได้ผิดแล้ว ก็ฉันนั้น” 

แนวคิดท่ีไม่เห็นด้วย 
ผู้วิจารณ์มีความคิดเห็นที่ขัดแย้งกับผู้เขียนบทความหลายประเด็นในส่วนที่เกี่ยวกับ

ความไม่ชัดเจนในการที่นักศึกษาพระกับนักศึกษาฆราวาสพักอยู่ที่เดียวกัน ได้แก่ 
1. สำหรับที่พักในครั้งนั้น คือ หอพักนานาชาติ โดยในครั้งแรกยังพักรวมกันที่ 

Intermational House Annexe คือ หอพักหญิงในปัจจุบัน เมื่อสร้างหอ International House 
Complex หรือหอพักชายในปัจจุบัน เสร็จแล้วจึงย้ายเข้ามาอยู่หอพักนานาชาติ 

2.พระสิวะประสงค์จะให้เหตุการณ์ครั้งนี้เป็นสิ่งที่มนุษย์ต้องจดจำไว้ว่าเป็นสิ่งที่อับ
อายที่สุด  จึงตรัสว่า “ข้า คือ พระผู้เป็นเจ้าสูงสุด ดังนั้น ลึงค์ของข้ากับพระเทวีก็เช่นเดียวกัน มัน
แสดงการต้นรับของพระเจ้าที ่เขาไกรลาศ” ความอับอายได้ทำลายทั้งสองพระองค์ แต่ทำให้
สัญลักษณ์ของทั้งสองพระองค์มีชีวิตเป็นอมตะ คือ “ศิวลึงค์กับโยนี” สอดคล้องกับเกษม วัฒนชัย 
(2549) ได้เขียนหนังสือเรื่อง “การเรียนรู้ที่แท้และพอเพียง” ซึ่งมีเนื้อหาเกี่ยวกับการเรียนรู้ของ
มนุษย์เริ ่มเรียนรู้ได้ดีเมื ่อมีภาษาเขียนตลอดจนถึงการอ่านออกได้ แต่การเรียนรู้ในสถานการณ์
ปัจจุบันนี้เราสามารถประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันเพราะวว่ามีเทคโนโลยีเข้ามาช่วยให้เราศึกษา
เรียนรู้ได้ตลอดเวลา แต่การใช้เทคโนโลยีเปรียบเหมือนดาบสองคม ผู้ปกครองควรให้ความรู้แนะนำ
การใช้เทคโนโลยีให้ถูกวิธีและแบ่งเวลาในการใช้การเรียนรู้อย่างพอเพียง 

ตัวอย่างทั้ง 2 ประเด็นข้างต้นนี้ เป็นเพียงส่วนหนึ่งในหลายประเด็นของบทความนี้ที่มี
ข้อความและเนื้อหาในบทความที่ไม่ตรงกับความน่าจะเป็นไปได้ของหลักความเป็นจริง ถึงแม้ใน
สถานการณ์จะเป็นไปตามผู้เขียนได้เขียนไว้ ซึ่งการที่ได้แสดงออกมาทางลายลักษณ์อักษรแล้วผู้
วิจารณ์มีความรู้สึกว่าทั้งสองเหตุการณ์หรือสองสถานที่นี้ ผู้เขียนบทความน่าจะใช้ลีลาในการเขียน
ให้มีความรู้สึกว่ามันมองไม่ค่อยชัดเจนไปมากกว่านี้ หรือจะใช้ภาษาท่ีควบคุมไม่โจ่งแจ้งเกินไป 

 

สรุปผล 
บทความเรื่อง”พาราณสี คือ อินเดียแท้” เป็นบทความที่ทำให้ผู้อ่านได้รับรู้และเข้าใจใน

พิธีกรรมได้อย่างชัดเจน รวมไปถึงการอธิบายภาพต่าง ๆ ด้วยภาษาที่เข้าใจง่ายของผู้เขียนทำให้
ผู้อ่านได้รับองค์ความรู้ใหม่เป็นการเพ่ิมพูนศรัทธาและปัญญาไปพร้อม ๆ กันภาพของพุทธสังเวชนีย
สถานทั้งสี่ ให้แง่คิดมุมมองในการใช้ชีวิตเป็นอย่างดี จะเห็นได้ว่า พุทธสังเวชนียสถานทั้งสี่ สอนเรื่อง
การละชั่ว ให้ทำสิ่งที่ดี เพื่อมุ่งสู่ความดีอันสูงสุด คือทำให้จิตของเราละจากบาปทั้งปวงมุ่งสู ่พระ
นิพพานภาพของพีศพ ทำให้ผู้อ่านได้สะท้อนของการ เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และมีการดับไปเป็นธรรมดา 
ของสัตว์โลก ไม่ว่าจะเป็น พระมหากษัตริย์ พ่อค้าวาณิช วนิพกขอทาน ก็ต้องจบลงที่ริมแม่น้ำคงคา



354 | The Journal of Research and Academics Vol. 5 No. 5 (September-October 2022) 
 

นี้ ทำให้จิตใจของเราจะสะท้อนในการทำความดีแก่ตนเอง เพื่อสังคมจนถึงประเทศชาติและศาสนา 
ให้สะสมความดีเพื่อเป็นบุญจะหนุนนำให้เราเมื่อละจากโลกนี้ไปแล้วจะไปสู่ภพที่ดีได้ภาพของชาว
ฮินดูอาบน้ำเพ่ือชำระล้างบาป จะสะท้อนให้เห็นตามหลักพระพุทธศาสนา การทำบาปนั้นไม่สามารถ
ที่จะล้างออกได้ เพราะว่ามันได้อยู่ในใต้จิตสำนึกแล้วว่าการทำบาปนั้นจะติดตัวเราไปจนถึงวาระ
สุดท้ายแล้วจะส่งผลถึงภพต่อไปได้อีก การชำระล้างบาปของชาวฮินดูนั้น จะแตกต่างของชาวพุทธ
อย่างสิ้นเชิงภาพควันไฟและเปลวไฟที่ไม่มีวันดับของชาวฮินดู จะสะท้อนให้เห็นว่าชาวฮินดูนั้นเขาจะ
แยกแยะระหว่างชนชั้นวรรณะ ชนชั้นรวยมีเงินทองก็จะทำพิธีศพกันอย่างสมเกียรติ ส่วนชนชั้นต่ำ
จะทำพิธีศพตามมีตามเกิด ในแง่นี้จะต่างจากชาวพุทธที่ทำพิธีศพไม่ว่าจะเป็นชนชั้นใดก็ตามก็จะทำ
ตามฐานะของตนที่มี หรือไม่มีก็ทำตามประเพณีเพ่ือไม่ให้ศพที่ตายไปนั้นเป็นที่อุจาดตา 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า บทความเรื่อง “พาราณสี คือ อินเดียแท้” ของพระมหาประมวล 
ฐานทตฺโต (บุลาลม) มีคุณค่า อุดมการณ์ ให้ข้อคิดและแนวความคิด เพื่อเพิ่มเติมเสริมปัญญาแก่
ผู้อ่านได้เป็นอย่างดี เป็นเรื่องที่เหมาะสมกับผู้อ่านทุกเพศ ที่มีความสนใจที่จะไปเที่ยวหรือแสวงบุญที่
เมืองพาราณสี ของอินเดีย ภาพทุกภาพสื่อความหมายให้เห็นวิถีชีวิตของชาวเมืองพาราณสี ได้เป็น
อย่างดี 
 

เอกสารอ้างอิง 
เกษม วัฒนชัย. (2549). การเรียนรู้ที่แท้และพอเพียง. กรุงเทพฯ: บริษัทมติชน จำกัด (มหาชน).  
ประเวศ วะสี. (2549). พระเจ้าอยู่หัวกับรหัสพัฒนาใหม่. กรุงเทพฯ: ชมรมผู้รับพระราชทานทุน

มูลนิธิอานันทมหิดล 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พัฒนาการแบบองค์รวมของเด็กไทย. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา

และสถาบันบันลือธรรม. 
พระมหาประมวล ฐานทตฺโต. (2548). พาราณสี คือ อินเดียแท้. กรุงเทพฯ: บริษัท สำนักพิมพ์ร่ม

ธรรม จำกัด. 
สุเมธ ตันติเวชกุล. (2549). ข้าแผ่นดินสอนลูก. กรุงเทพฯ: มติชน.  
 
 
 
 


