
วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)  | 347 
 

 
10 พระสูตรที่พุทธบริษัทต้องศึกษาแต่คำสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและ

แนวทางในการป้องกันความอันตรธาน (ความเสื่อม) ของพระพุทธศาสนา 
 

10 Sutras that Buddhist Disciples must Study Only the Teachings of the 
Buddha and Guidelines for Preventing the Deterioration of Buddhism 

 

จิรวัฒน์ ทวิวัฒน์ปกรณ1์ 
Jirawat Tiwawatpakorn 

 

Received: August 25, 2022    
Revised: November 14, 2022 

Accepted: December 04, 2022   
 

 DOI: …………………………….. 
 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา 10 พระสูตรที่พุทธบริษัทต้องศึกษาแต่คำ

สอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและแนวทางในการป้องกันความอันตรธาน (ความเสื่อม) ของ
พระพุทธศาสนา พบว่า ผ่านมา 2600 ปี นับตั้งแต่องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงตรัสรู้ คำสอน
ทางพระพุทธศาสนาเกิดความหลากหลายมากขึ้นมีสำนักต่าง ๆ มากมาย ซึ่งแต่ละหมู่คณะก็มี
ความเห็นจองตนจึงทำให้หามาตรฐานไม่ได้ ถึงว่าจะกล่าวในเรื่องเดียวกัน ทั้งนี้ไม่ใช่เพราะคำสอน
ขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าไม่สมบูรณ์ และยังได้ทรงตรัสบอกวิธีป้องกันและแก้ไขเหตุของความ
อันตรธาน (ความเสื่อม) แห่งธรรมที่พระองค์ได้ประกาศแล้ว ถึงเวลาที่พุทธบริษัทจะต้องมีมาตรฐาน
เพียงหน่ึงเดียว คือ “พุทธวจน” ธรรมวินัยที่ออกมาจากพระโอษฐ์ขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า  

 

คำสำคัญ: พุทธวจน, ความอันตรธาน, องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า, พุทธบริษัท 
 
 

 
1 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช; Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Nakhon Si Thammarat Campus 

  Corresponding author, e-mail: pholamai.3012@gmail.com 



348 | The Journal of Research and Academics Vol. 6 No. 2 (March-April 2023) 
 

Abstract 
This academic article aimed to study 10 sutras that Buddhists have to study 

only the teachings of the Lord Buddha and ways to prevent Antaradhana 
(deterioration) of Buddhism. It was found that 2600 years had passed since the Lord 
Buddha had enlightened. The Buddhist teachings became more diverse. There were 
many different schools that each school had their own opinions, so it was impossible 
to find standards.  Even if they said the same thing.  This was not because the Lord 
Buddha's teachings were incomplete.  And he also told how to prevent and resolve 
the cause of Antaradhana ( deterioration)  of the Dharma that he had already 
preached.  It's time for Buddhists to have only one standard, which was 
"Buddhavacana", Dharma and Vinaya that came out of the mouth of the Lord Buddha.  

 

Keywords: Buddhavacana, Antaradhana, Lord Buddha, Buddhists 
 

บทนำ 
ศาสนาพุทธ นิกายเถรวาท แบบลังกาวงศ์ที่ประเทศต่าง ๆ ในภูมิภาคแถบสุวรรณภูมิ

ทวีปได้รับเข้ามานั้น แม้ว่าจะได้รับการยกย่องว่าเป็นฝ่ายพระพุทธศาสนาที่มีแนวคิดและแนว
ทางการปฏิบัติที่ถูกต้องใกล้เคียงกับที่เป็นสมัยพุทธกาลมากที่สุด ทั้งที่พระพุทธศาสนาไม่น่าจะมีการ
แบ่งแยกนิกายหรือฝ่าย เพราะศาสนาพุทธมีพระศาสดาเพียงพระองค์เดียวนั้น คือ องค์พระสัมมาสัม
พุทธเจ้า แต่ถึงอย่างไรก็ตามแนวคิดที่ขึ้นชื่อว่าเป็น “แนวคิดแบบดั้งเดิม” หลาย ๆ ประการของ
พระพุทธศาสนาฝ่ายลังกานี้ ก็ยังได้รับอิทธิพลและแนวคิดบางประการจากศาสนาพราหมณ์และอิน
ดูที่ยังปรากฏให้เห็น ซึ่งในชั้นต้นเมื่อพระพุทธองค์ได้ทรงประกาศสนานั้น หลักคำสอนของพระองค์
ล้านแล้วแต่มีหลักการที่คัดค้านกับแนวคิดของศาสนาพราหมณ์และอินดูทั้งสิ้น แต่ในภายหลังที่พระ
พุทธองค์ดับขันปรินิพพาน ศาสนาพุทธก็เริ่มอันตรธาน (เสื่อมเสีย) ลง บรรดาพุทธบริษัททั้งหลาย
ต่างก็หันกลับไปรับเอาแนวคิดหรือวิถีการปฏิบัติของศาสนาพราหมณ์และอินดูเข้ามาผสมผสานกับ
ศาสนาพุทธเพื่อความอยู่รอด (สิทธารถ ศรีโคตร, 2554) การศึกษาครั้งนี้จึงเป็นการศึกษาเพื่อ
ทบทวนพระสูตรที ่องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงดำรัสไว้ เพื ่อป้องกันความอันตรธานของ
พระพุทธศาสนาในพระองค์ 

 
 
 



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)  | 349 
 

เนื้อหา 
บทความวิชาการนี้เป็นการทบทวนและรวบรวมเนื้อหาจากพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เพื่อศึกษาและค้นคว้าหาพระ
สูตรที่องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าไดต้รสัเกี่ยวกับเรื่องความอันตรธานของพระพุทธศาสนา ในภายหลัง
ที่พระองค์ทรงดับขันปรินิพพานซึ่งผู้วิจัยได้รวบรวมไว้ 10 พระสูตรที่สำคัญ พบว่า 

1. พระองค์ทรงสามารถกำหนดสมาธิเมื่อจะพูดได้ ทุกถ้อยคำจึงไม่มีข้อผิดพลาด 
อัคคิเสสนะ! เรานั้นหรือ จำเดิมแต่เริ่มแสดง กระทั้งคำสุดท้ายแห่งการกล่าวเรื่องนั้น ๆ 

ย่อมตั้งไว้ซึ่งจิตในสมาธินิมิตอันเป็นภายในโดยแท้ ให้จิตดำรงอยู่ ให้จิตตั้งมั่นอยู่ กระทำให้จิตเป็น
เอก ดังเช่นที่คนทั้งหลายเคยได้ยินว่าเรากระทำอยู่เป็นประจำ ดังนี้ (มู. ม 12/458/430) 

2. แต่ละคำพูดเป็น “อกาลิโก” คือ ถูกต้องตรงจริงไม่จำกัดเวลา 
ภิกษุทั้งหลาย ! พวกเธอทั้งหลายเป็นผู้ที่เรานำไปแล้วด้วยธรรมนี้ อันเป็นธรรมที่บุคคล

จะพึงเห็นได้ด้วยตนเอง (สนฺทิฏฐิโก), เป็นธรรมให้ผลไม่จำกัดกาล (อกาลิโก), เป็นธรรมที่ควรเรียก
กันมาดู (เอหิปสฺสิโก), ควรน้อมเข้ามาใส่ตน (โอปนยิโก), อันวิญูชนจะพึงรู้ได้เฉพาะตน (ปจฺจตฺตํ 
เวทิตพฺโพ วิญฺญูหิ) (มู. ม. 12/385/451) 

3. คำพูดที่พูดมาทั้งหมดนับตั้งแต่วันที่ตรัสรู้นั้นสอดรับกันไม่ขัดแย้งกันเลย 
ภิกษุทั้งหลาย! นับตั้งแต่ราตรีที่ตถาคตได้ตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณจนกระทั้งถึง

ราตรีที่ตถาคตปรินิพพานด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุ ตลอดเวลาระหว่างนั้นตถาคตได้กล่าวสอน 
พร่ำสอน แสดงออก ซึ่งถ้อนคำใด ถ้อยคำเหล่านั้นทั้งหมดย่อมเข้ากันได้โดยประการเดียวทั้งสิ้น ไม่
แย้งกันเป็นประการอื่นเลย (อิติวุ. ขุ 25/321/451) 

4. ทรงบอกเหตุแห่งความอันตรธานของคำสอนเปรียบด้วยกลองศึก 
ภิกษุทั้งหลาย ! เรื่องนี้เคยมีมาแล้ว: กลองศึกของกษัตริย์พวกทสารหะ เรียกว่า อานกะ 

มีอยู่ เมื่อกลองอานกะนี้มีแผลแตกหรือลิ พวกกษัตริย์ทสารหะได้หาเนื้อไม้อื่นมาทำเป็นลิ่ม เสริมลง
ในรอยแตกของกลองนั้น (ทุกคราวไป)  

ภิกษุทั้งหลาย ! เมื่อเชื่อมปะเข้าหลายครั้งหลายคราวเช่นนั้นนานเข้าก็ถึงสมัยหนึ่ง ซึ่ง
เน้ือไม้เดิมของกลองหมดสิ้นไปเหลือแต่เนื้อไม้ที่ทำเสริมเข้าใหม่เท่านั้น 

ภิกษุทั้งหลาย ! ฉันใดก็ฉันนั้น ในกาลยืดยาวฝ่ายอนาคต จักมีภิกษุทั้งหลาย สุตตันตะ
เหล่าใด ที่เป็นคำของตถาคต เป็นข้อความลึก มีความหมายซึ้ง เป็นชั้นโลกุตระว่าเฉพาะด้วยเรื่อง
สุญญตา เมื่อมีผู้นำสุตตันตะเหล่านั้นมากล่าวอยู่ เธอจักไม่ฟังด้วยดี จักไม่เงี่ยหูฟัง จักไม่ตั้งจิตเพื่อจะ
รู้ทั่วถึง และจักไม่สำคัญว่าเป็นสิ่งที่ตนควรศึกษาเล่าเรียน ส่วนสุตตันตะเหล่าใด ที่นักกวีแต่งขึ้นใหม่ 



350 | The Journal of Research and Academics Vol. 6 No. 2 (March-April 2023) 
 

เป็นคำร้อยกรองประเภทกาพย์กลอน มีอักษรสละสลวย มีพยัญชนะอันวิจิตร เป็นเรื่องนอกแนว 
เป็นคำกล่าวของสาวก เมื่อมีผู้นำสุตตันตะที่นักกวีแต่งขึ้นใหม่เหล่านั้นมากล่าวอยู่ เธอกลับจักฟัง
ด้วยดี จักเง่ียหูฟัง จักตั้งจิตเพื่อจะรู้ทั่วถึง และจักสำคัญว่าเป็นสิ่งที่ตนควรศึกษาเล่าเรียนไป…. 

ภิกษุทั้งหลาย ! ความอันตรธานของสุตตันตะเหล่านั้นที่เป็นคำของตถาคต เป็นข้อความ
ลึก มีความหมายซึ ้งเป็นชั ้นโลกุตระ ว่าด้วยเร ื ่องสุญญตา จักมีได ้ด ้วยอาการอย่างนี ้ แล  
(นิทาน. สํ. 16/311/672-3) 

5. ทรงกำชับให้ศึกษาปฏิบัติเฉพาะคำสอนจากพระองค์เท่านั้น อย่าฟังคนอื่น 
ภิกษุทั้งหลาย ! พวกภิกษุบริษัทในกรณีนี้ สุตตันตะเหล่าใด ที่กวีแต่งขึ้นใหม่เป็นคำร้อย

กรองประเภทกาพย์กลอน มีอักษรสละสลวย มีพยัญชนะอันวิจิตร เป็นเรื่องนอกแนว เป็นคำกล่าว
ของสาวก เมื่อมีผู้นำสุตตันตะเหล่านั้นมากล่าวอยู่ เธอจักไม่ฟังด้วยดี ไม่เงี่ยหูฟัง ไม่ตั้งจิตเพื่อจะรู้
ทั่วถึง และจักไม่สำคัญว่าเป็นสิ่งที่คนควรศึกษาเล่าเรียน 

ภิกษุทั ้งหลาย ! ส่วนสุตตันตะเหล่าใด ที ่เป็นคำของตถาคต เป็นข้อความลึก มี
ความหมายซึ้ง เป็นชั้นโลกุตตระ ว่าเฉพาะด้วยเรื่องสุญญตา เมื่อมีผู้นำสุตตันตะเหล่านั้นมากล่าวอยู่ 
เธอจักฟังด้วยดี ย่อมเงี่ยหูฟัง ย่อมตั้งจิตเพื่อจะรู้ทั่วถึง และย่อมสำคัญว่าเป็นสิ่งที่ตนควรศึกษาเล่า
เรียน จึงพากันเล่าเรียน ไต่ถาม ทวนถามแก่กันและกันอยู่ว่า “ข้อนี้เป็นอย่างไร มีความหมายกี่นัย” 
ดังนี้ ด้วยการทำดังนี้ เธอย่อมเปิดธรรมที่ถูกปิดไว้ได้ ธรรมที่ยังไม่ปรากฏ เธอก็ทำให้ปรากฏได้ ความ
สงสัยในธรรมหลายประการที่น่าสงสัย เธอก็บรรเทาลงได้ 

ภิกษุทั้งหลาย ! บริษัทชื่อ อุกกาจิตวินีตา ปรินา โน ปฏิปจฉาวินีตา เป็นอย่างไรเล่า ? 
ภิกษุทั้งหลาย ! ในกรณีนี้คือ ภิกษุทั้งหลายในบริษัทใด เมื่อสุตตันตะทั้งหลาย อันเป็น

ตถาคตภาษิต (ตถาคตภาสิตา) อันลึกซึ้ง (คฺมภีรา) มีอรรถอีนลึกซึ้ง (คมฺภีรตฺถา) เป็นชั้นโลกุตตระ 
(โลกุตฺตระ) ประกอบด้วยเรื่องสุญตา (สุญฺญตปฏิสํยุตฺตา) อันบุคคลนำมากล่าวอยู่ ก็ฟังด้วยดี เงี่ยหู
ฟัง เข้าไปตั้งจิตเพื่อจะรู้ทั้งถึง และสำคัญว่าเป็นสิ่งที่ตนควรศึกษาเล่าเรียน 

ส่วนสุตตันตะเหล่าใด ที่กวีแต่งขึ้นใหม่เป็นคำร้อยกลองประเภทกาพย์กลอน มีอักษร
สละสลวย มีพยัญชนะอันวิจิตร เป็นเรื่องนอกแนว เป็นคำกล่าวของสาวก เมื่อมีผู้นำสุตตันตะเหล่านี้
มากล่าวอยู่ พวกเธอย่อมไม่ฟังด้วยดี ไม่เงี่ยหูฟัง ไม่ตั้งจิตเพื่อจะรู้ทั่วถึง และไม่สำคัญว่าเป็นสิ่งที่ตน
ควรศึกษาเล่าเรียน พวกเธอเล่าเรียนธรรมอันกวีแต่งขึ้นใหม่นั้นแล้วก็ไม่สอบถามซึ้งกันและกัน ไม่ทำ
ให้เปิดเผยแจ่มแจ้งออกมาว่าข้อน้ีพยัญชนะเป็นอย่างไร อรรถเป็นอย่างไร ดังนี้ เธอเหล่านั้น เปิดเผย
ที่ยังเปิดเผยไม่ได้ ไม่หงายของที่คว่ำอยู่ให้หงายขึ้นได้ ไม่บรรเทาในความสงสัยในธรรมทั้งหลายอัน
เป็นที่ตั้งแห่งความสงสัยมีอย่างต่าง ๆ ได้  



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)  | 351 
 

ภิกษุทั้งหลาย ! นี้เราเรียกว่า อุกกาจิตวินีตา ปริสาโน ปฏิปุฉาวินีตา  
ภิกษุทั้งหลาย ! บริษัทชื่อ ปฏิปุจฉาวินีตา ปริสา โน อุกกาจิตวินีตา เป็นอย่างไรเล่า ? 
ภิกษุทั้งหลาย ! ในกรรีนี้คือ ภิกษุทั้งหลายในบริษัทใด เมื่อสุตตันตะทั้งหลายที่กวีแต่งขึ้น

ใหม่ เป็นคำร้อยกลองประเภทกาพย์กลอนมีอักษรสละสลวย มีพยัญชนะอันวิจิตร เป็นเรื่องนอกแนว 
เป็นคำกล่าวของสาวกอันบุคคลนำมากล่าวอยู่ ก็ไม่ฟังด้วยดี ไม่เงี่ยหูฟัง ไม่เข้าไปตั้งจิตเพื่อจะรู้ทั่วถึง 
และไม่สำคัญว่าเป็นสิ่งที่ควรศึกษาเล่าเรียน ส่วน สุตตันตะเหล่าใด อันเป็นคำตถาคตภาษิต อันลึกซึ้ง 
มีอรรถอันลึกซึ้ง เป็นโลกุตตระ ประกอบด้วยเรื่องสุญญตา เมื่อมีผู้นำสุตตันตะเหล่านั้นมากล่าวอยู่ 
พวกเธอย่อมฟังด้วยดี ย่อมเงี่ยหูฟัง ย่อมเข้าไปตั้งจิตเพื่อจะรู้ทั่วถึง และย่อมสำคัญว่าเป็นสิ่งที่ตน
ควรศึกษาเล่าเรียน พวกเธอเล่าเรียนธรรมที่เป็นตถาคตภาษิตนั้นแล้วก็สอบถามซึ้งกันและกัน ทำให้
เผยแจ่มแจ้งออกมาว่า ข้อนี้พยัญชนะเป็นอย่างไร อรรถเป็นอย่างไร ดังนี้ เธอเหล่านั้น ย่อมเปิดเผย
สิ่งที่ยังไม่เปิดเผยได้ หงายของที่คว่ำอยู่ให้หงายขึ้นได้บรรเทาความสงสัยในธรรมทั้งหลายอันเป็น
ที่ตั้งแห่งความสงสัยมีอย่างต่าง ๆ ได้  

ภิกษุทั้งหลาย ! นี้เราเรียกว่า ปฏิปุจฉาวินีตา ปริสา โน อุกกาจิตวินีตา  
ภิกษุทั้งหลาย ! เหล่านี้แลบริษัท 2 จำพวกนั้น ภิกษุทั้งหลาย ! บริษัทที่เลิศในบรรดา

บริษัททั้งสองพวกนั้น คือ บริษัทปฏิปุจฉาวินีตา ปริสา โน อุกกาจิตวินีตา (บริษัทที่อาศัยการสอบสวน

ทบทวนกันเอาเองเป็นเครื่องนำไป: ไม่อาศัยความเชื่อจากบุคคลภายนอกเป็นเครื่องนำไป) แล (ทุก. 
อํ. 20/91/292.) 

6. พระองค์ทรงห้ามบัญญัติเพิ่มหรือตัดทอนสิ่งที่บัญญัติไว้ 
ภิกษุทั้งหลาย ! ภิกษุทั้งหลาย จักไม่บัญญัติสิ่งที่ไม่เคยบัญญัติ จักไม่เพิกถอนสิ่งที่เคย

บัญัติเอาไว้แล้ว จักสมทานศึกษาในสิขาบทที่บัญญัติไว้แล้วอย่างเคร่งครัด อยู่เพียงใด ความเจริญก็
เป็นสิ่งที่ภิกษุทั้งหลายหวังได้ไม่มีความเสื่อมเลยอยู่เพียงนั้น (มหา. ที. 10/90/70.) 

7. พระองค์ทรงให้สำนึกเสมอว่าตนเองเป็นเพียงผู้เดินตามพระองค์เท่านั้น ถึงแม้จะเป็น
อรหันต์ผู้เลิศทางปัญญาก็ตาม 

ภิกษุทั้งหลาย ! ตถาคตผู้อรหันตสัมมาสัมพุทธะ ได้ทำมรรคที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น ได้ทำ
มรรคที่ยังไม่มีคนรู้ให้มีคนรู้ ได้ทำมรรคที่ยังไม่มีใครกล่าวให้เป็นมรรคที่กล่าวกันแล้ว ตถาคตเป็นผู้รู้
มรรค (มคฺคญฺญู) เป็นผู้รู้แจ้งมรรค (มคฺควิทู) เป็นผู้ฉลาดในมรรค (มคฺคานุคา) เป็นผู้รู้ตามมาใน
ภายหลัง  



352 | The Journal of Research and Academics Vol. 6 No. 2 (March-April 2023) 
 

ภิกษุทั้งหลาย ! นี้แล เป็นความผิดแผกแตกต่างกัน เป็นความมุ่งหมายที่แตกต่างกัน เป็น
เครื่องกระทำให้แตกต่างกัน ระหว่างคถาคตผู้อรหันต์สัมมาสัมพุทธกับภิกษุในปัญญาวิมุติ (ขนฺธ. สํ. 
17/82/126.) 

8. พระองค์ทรงตรัสไว้ว่าให้ทรงจำบทและพยัญชนะและคำอธิบายอย่างถูกต้องพร้อม
ขยันถ่ายทอดบอกสอนกันต่อไป 

ภิกษุทั้งหลาย ! พวกภิกษุในธรรมวินัยนี้ เล่าเรียนพระสูตรอันถือกันมาถูก ด้วยบท
พยัญชนะที่ใช้กันถูก ความหมายแห่งบทพยัญชนะที่ใช้กันมาก็ถูก ย่อมมีนัยอันถูกต้องเช่นน้ัน  

ภิกษุทั้งหลาย ! นี่เป็นมูลกรณีที่หนึ่ง ซึ้งทำให้พระสัทธรรมตั้งอยู่ได้ไม่เลอะเลือนจนเสื่อม
สูญไป..... 

ภิกษุทั้งหลาย ! พวกภิกษุเหล่าใดเป็นพหูสูต คล่องแคล่ว ในหลักพุทธวจน ทรงธรรม 
ทรงวินัย ทรงมาติกา (แม่บท) พวกภิกษุเหล้านั้น เอาใจใส่ บอกสอน เนื้อความแห่งสูตรทั้งหลายแก่
คนอื่น ๆ เมื่อท่านเหล่านั้นล่วงลับไป พระสูตรทั้งหลายก็ไม่ขาดถูกเป็นมูลราก (อาจารย์) มีอาศัยสืบ
กันไป 

ภิกษุทั้งหลาย ! นี่เป็นมูลกรณีที่สาม ซึ้งทำให้พระสัทธรรมตั้งอยู่ได้ไม่เลอะเลือนจนเสื่อม
สูญไป..... 

 

หมายเหตุ ในที่นี ้ยกมา 2 นัยยะ จาก 4 นัยยะ ของมูลเหตุ 4 ประการที่ทำให้พระ
สัทธรรมตั้งอยู่ได้ไม่เลอะเลือนจนเสื่อมสูญไป..... (จตุกฺก. อํ. 21/179/160.) 

9. พระองค์ทรงบอกวิธีแก้ไขความผิดเพี้ยนในคำสอนของพระองค์ไว้ 
9.1 (หากมี) ภิกษุในธรรมวินัยนี้กล่าวอย่างนี้ว่า ผู้มีอายุ! ข้าพเจ้าได้สดับรับมา

เฉพาะพระพักตร์ของผู้มีพระภาคเจ้า ว่า “นี้เป็นธรรม นี่เป็นวินัย นี้เป็นคำสอนของพระศาสดา...”  
9.2 (หากมี) ภิกษุในธรรมวินัยนี้กล่าวอย่างนี้ว่า ในอาวาสชื่อโน้นมีสงฆ์อยู่พร้อม

ด้วยพระเถระ พร้อมด้วยปาติโมกข์ ข้าพเจ้าได้สดับมาเฉพาะหน้าพระสงฆ์นั้น ว่า “นี้เป็นธรรม นี่
เป็นวินัย นี้เป็นคำสอนของพระศาสดา...” 

9.3 (หากมี) ภิกษุในธรรมวินัยนี้กล่าวอย่างนี้ว่า ในอาวาสชื่อโน้นมีภิกษุผู้เป็นเถระ
อยู่จำนวนมาก เป็นพหูสูตร เรียนคัมภีร์ ทรงธรรม ทรงวินัย ทรงมาติกา ข้าพเจ้าได้สดับมาเฉพาะ
หน้าพระเถระเหล่านั้น ว่า “นี้เป็นธรรม นี่เป็นวินัย นี้เป็นคำสอนของพระศาสดา...” 

9.4 (หากมี) ภิกษุในธรรมวินัยนี้กล่าวอย่างนี้ว่า ในอาวาสชื่อโน้นมีภิกษุผู้เป็นเถระ
อยู่รูปหนึ่ง เป็นพหูสูตร เรียนคัมภีร์ ทรงธรรม ทรงวินัย ทรงมาติกา ข้าพเจ้าได้สดับมาเฉพาะหน้า
พระเถระรูปนั้น ว่า “นี้เป็นธรรม นี่เป็นวินัย นี้เป็นคำสอนของพระศาสดา...” 



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)  | 353 
 

เธอทั้งหลายฟังไม่พึงชมเชย ยังไม่พึงคัดค้านคำกล่าวของผู้นั้น พึงเรียนบทและพยัญชนะ
เหล่านั้นในดี แล้วพึงสอบสวนลงในพระสูตร เทียบเคียงดูในพระธรรม พระวินัย 

ถ้าบทและพยัญชนะเหล่านั้น สอบลงในพระสูตรก็ไม่ได้ เทียบเข้าในพระวินัยก็ไม่ได้  
พึงสันนิษฐานว่า “นี้ไม่ใช่พระดำรัสของพระผู้มีพระภาคเจ้าพระองค์นั้นแน่นอน และภิกษุนั้นรับมา
ผิด”เธอทั้งหลาย พึงทิ้งคำนั้นเสีย 

ถ้าบทและพยัญชนะเหล่านั้น สอบลงในพระสูตรก็ได้ เทียบเข้าในพระวินัยก็ได้ พึงลง
สันนิษฐานว่า “นี้เป็นพระดำรัส ของพระผู้มีพระภาคพระองค์นั้นแน่นอน และ ภิกษุนั้นรับมาด้วยดี”
เธอทั้งหลายพึงจำมหาเปเทส....นี้ไว้ (มหาต. ที. 10/144/113-6.) 

10. พระองค์ทรงตรัสแก่พระอานนท์ ให้ใช้ธรรมวินัยที่พระองค์ทรงตรัสไว้เป็นศาสดา
แทนต่อไป 

อานนท์ ! ความคิดอาจมีแก่พวกเธออย่างนี้ว่า “ธรรมวินัยของพวกเธอมีพระศาสดา
ล่วงลับไปเสียแล้ว พวกเราไม่มีพระศาสดา” ดังนี้  

อานนท์ ! ในการบัดนี้ก็ดี ในการล่วงไปแห่งเราก็ดี ใครก็ตาม จะต้องมีตนเป็นประทีป มี
ตนเป็นสรณะ มีธรรมเป็นประทีป มีธรรมเป็นสรณะ เป็นอยู่ 

อานนท์ ! ภิกษุพวกใด เป็นผู้ใคร่ในสิกขา ภิกษุพวกนั้นจักเป็นผู้อยู่ในสถานะอันเลิศที่สุด 
แล 

อานนท์ ! ความขาดสูญแห่งกัลยาณวัตรนี้ มีในยุคแห่งบุรุษใด บุรุษนั้นชื่อว่าเป็นบุรุษคน
สุดท้ายแห่งบุรุษทั้งหลาย.....  เราขอกล่าวย้ำกับเธอว่า “เธอทั้งหลายอย่าเป็นบุรุษพวกสุดท้ายของ
เราเลย” (มหา. ที. 10/178/141.), (มหาวาร. สํ. 19/217/740.), (ม. ม. 13/427/463.) 
 

สืบเนื่องมาจากวิวัฒนาการของโลกมีการเจริญเติบโตอย่างรวดเร็วในทุก ๆ ด้าน รวมทั้ง
ด้านเทคโนโลยีที่ส่งผลต่อทัศนคติ ความรู้สึกนึกคิด ความรู้ดี -รู้ชั่ว และการรับผิดชอบต่อสังคม ของ
คนในสังคมค่อนข้างมีแนวโน้มลดลงเรื่อย ๆ ศาสนาจึงเป็นเครื่องยึดเหนี่ยมที่สำคัญในการปลุก
จ ิตสำนึกของคนในสังคมให้ม ีจ ิตใต ้สำน ึกที ่ด ีงาม มีการกระทำที ่ เป ็นก ุศลกรรม รวมทั้ง
พระพุทธศาสนาที่มีคำสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ได้ทรงแสดงไว้ดีแล้ว มีความถูกต้องตรง
จริง และไม่จำกัดเวลา แม้จะล่วงเลยมา 2500 กว่าปี หลังจากที่องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงดับขัน
ปรินิพพาน พระองค์ทรงตรัสไว้ว่า “…ในการล่วงไปแห่งเราก็ดี ใครก็ตาม จะต้องมีตนเป็นประทีป มี
ตนเป็นสรณะ มีธรรมเป็นประทีป มีธรรมเป็นสรณะ” นั้นคือพระองค์ทรงบอกให้เราตั้งมั่นอยู่ใน
ธรรมวินัยของพระองค์ด้วยตัวของเราเอง และถือพระสัทธรรมเป็นสรณะ แต่ด้วยความล่วงไปของ
องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ก็ย่อมทำให้พุทธบริษัทขาดที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ ต่างพากันไปยืดถือแนวทาง



354 | The Journal of Research and Academics Vol. 6 No. 2 (March-April 2023) 
 

ในการปฏิบัติของสมพาหรม์เหล่าอื่นเพื่อความอยู่รอด (สิทธารถ ศรีโคตร, 2554) จึงทำให้คำสอน
ขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้ามีความอันตรธานไป นอกจากนี้ยังมีการตั้งสำนักต่าง ๆ อีกมากมาย 
โดยอ้างอิงหรือพาดพิงถึงคำสอนของพระองค์ เพื่อให้มีคนเข้าไปนับถือและเป็นบริวารของตน โดย
แท้จริงแล้วสำนักต่าง ๆ เหล่านี้ไม่ได้ใช้คำสอนจากพระโอษฐ์ หรือพุทธวจน ในการสืบทอดบอกสอน
เลย ถึงเวลาแล้วที่พุทธบริษัทต้องเข้ามาศึกษาพุทธวจน นำไปสู่การปฏิบัติตามแนวทางที่พระองค์
ทรงตรัสไว ้ เพื ่อควาถูกต้องและนำให้พุทธบริษัททั ้งหลายได้เด ิมตามทางตามคำสอนของ
พระพุทธศาสนาอย่างถูกต้อง จนบรรลุมรรคผลนิพพานในอนาคตกาลเบ้ืองหน้านี้ 

 

สรุปผล 
พุทธวจน คือ คำสอนที่ออกมาจากพระโอษฐ์ขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าโดยตรง 

เนื่องจากพระองค์สามารถกำหนดสมาธิในการพูดได้ทุกครั้งจึงทำให้คำสอนของพระองค์ไม่มีคำผิด 
และถ้อยคำของพระองค์สอดรับไม่ขัดแย้งกันเป็นประการอื่นเลย ตลอดราตรีที่ตรัสรู้จนถึงราตรีที่
พระองค์ปรินิพาน คำสอนของพระศาสดาของเรานั้นถูกต้องที่สุด ดีที่สุด และประเสริฐที่สุด ดังนั้น
พุทธบริษัททุกคนต้องหันกลับมาศึกษาคำของพระศาสดา เชื่อจงเชื่อมั่นว่าการที่เราได้ศึกษา ได้ฟัง 
ได้ยิน ได้อ่าน คำของพระศาสดานั้นเป็นสิ่งที่ประเสริฐที่สุด พุทธบริษัทจึงต้องบอกสอนคำที่เป็น 
“พุทธวจน” เพื่อให้ชาวพุทธได้ศึกษา ประพฤติและปฏิบัติได้ถูกต้องตามหลักพระธรรมวินัย และ
ถ่ายทอดพระพุทธศาสนาที่ถูกต้องสืบไป เพื่อป้องกันความอันตรธานของพระพุทธศาสนา 
 

เอกสารอ้างอิง 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สิทธารถ ศรีโคตร. (2554). การศึกษาคติปัญจอันตรธานในประเทศไทยจากหลักฐานทางโบราณคดี

ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 19-21. (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาโบราณคดี
สมัยประวัติศาสตร์). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

 
 


