
วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 7 ฉบับที่ 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)  | 1 
 

 
การพัฒนาวัดตามหลักสัปปายะเพื่อเป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐาน  

 

Development of Temples based on the Sappaya Principles to Become 
Centers for Teaching Vipassana-Kammatthana  

 

พระครูนริมิตสังฆกิจ1 พระศรีสมโพธิ2 และศิริโรจน์ นามเสนา3  
 Phrakruniramitsangkakit, Phrasrisombhot and Sirirote Namsena 

 

Received: April 21, 2022 
Revised: October 17, 2023 

Accepted: October 21, 2023 
 

 DOI: ……………………………..   
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) วิเคราะห์การวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสัปปายะ
ในสมัยพุทธกาล 2) วิเคราะห์วัดที่เป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐานในสังคมไทยตามแนวสัปปา
ยะ  และ 3) เสนอแนวทางการพัฒนาวัดตามแนวสัปปายะเพื่อเป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐาน  
เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง การสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้ให้
ข้อมูลสำคัญที่เลือกแบบเฉพาะเจาะจง จำนวน 17 รูป/คน และการสนทนากลุ่มเฉพาะโดยคณะ
ผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 12 รูป/คน มีการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงเนื้อหาในลักษณะการพรรณนาความ 
ผลการวิจัย พบว่า 1) ในสมัยพุทธกาลพระสงฆ์ได้อาศัยอยู่ในวัดหรือเสนาสนะที่มีความสะดวก 
เหมาะสม หรือมีความเป็นสัปปายะในการศึกษาพระไตรปิฎกและการฝึกวิปัสสนากรรมฐาน โดย
เฉพาะที่อยู่อาศัยหรือเสนาสนะที่ตั้งอยู่ในสิ่งแวดล้อมอันสะอาด สงบ ร่มเย็น และสอดคล้องสัมพันธ์
กับธรรมชาติ 2) จากการวิเคราะห์วัดที่เป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐานในสังคมไทยตามแนวสัป
ปายะ พบว่า วัดที่เป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐาน มีความพร้อมและมีการพัฒนาให้เป็นไปตาม
แนวสัปปายะ ทั้งในเรื่องที่อยู่ที่อาศัย สถานที่เดินจงกรมและเส้นทางสัญจร พื้นที่แลกเปลี่ยนเรียนรู้ 
วิปัสสนาจารย์ผู้ทรงคุณ มีอาหารที่บริบูรณ์ มีสภาพแวดล้อมที่เหมาะสม และมีหลักสูตรปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานที่สมดุลไม่ตึงไม่หย่อนเกินไป และ 3) แนวทางในการพัฒนาวัดตามหลักสัปปายะ

 
1-3 มหาวิทาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์  
   Corresponding author, e-mail: watcharat34@gmail.com, Tel. 080-8984909 



2 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 5 (September-October 2024) 
 

เพื่อให้เป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐานจะต้องพัฒนาใน 3 มิติสำคัญ คือ 1) ด้านสถานที่อยู่อาศัย
และการขบฉัน (อาวาสสัปปายะ/โภชนสัปปายะ) 2) ด้านกายภาพเพื่อรองรับบุคคลและกิจกรรม 
(ภัสสสัปปายะ/ปุคคลสัปปายะ/อิริยาปถสัปปายะ) และ 3) ด้านสภาพแวดล้อมโดยรอบวัด (โคจรสัป
ปายะ/อุตุสัปปายะ) โดยเฉพาะเส้นทางสัญจร และการเพิ่มพื้นที่สีเขียวให้ความร่มรื่นและความสงบ  

 

คำสำคัญ: การพัฒนาวัด, หลักสัปปายะ, การวิปัสสนากรรมฐาน 
 

Abstract 
The purposes of this research article were 1) to analyze Vipassana-

Kammatthana according to the Sappaya principles during the Buddha's time; 2) to 
analyze temples that were centers for teaching Vipassana-Kammatthana in Thai 
society according to the Sappaya principles; and 3) to propose guidelines for 
developing temples according to the Sappaya principles to become centers for 
teaching Vipassana-Kammatthana. This was a qualitative research by studying 
documents and related research, in-depth interviews with 17 specifically selected 
key informants, and focus group discussions with 12 qualified persons. The content 
analysis was descriptive. The research results found that 1) during the Buddha's time, 
monks lived in temples or residences that were convenient, suitable, or well-
equipped for studying Tripitaka and practicing Vipassana-Kammatthana, especially 
residences or Senasana that were in a clean, peaceful, and cool environment that 
was in harmony with nature; 2) from the analysis of temples that were centers for 
teaching Vipassana-Kammatthana in Thai society according to the Sappaya principles, 
it was found that the temples that were centers for teaching Vipassana-Kammatthana 

were ready and have been developed in accordance with the Sappaya principles, 
both in terms of residence, walking meditation places and travel routes, exchange 
areas for learning, virtuous Vipassana teachers, abundant food, appropriate 
environment, and a balanced Vipassana-Kammatthana curriculum that was neither 
too tight nor too loose; 3) the guidelines for developing temples according to the 
Sappaya principles to become centers for teaching Vipassana-Kammatthana must be 



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 7 ฉบับที่ 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)  | 3 
 

developed in 3 important dimensions: 1) residence and dining areas 
(Avasasappaya/Bhojanasappaya), 2) physical aspects to support people and activities 
(Bhassasappaya/Puggalasappaya/Iriyapathasappaya); and 3) in terms of the 
environment surrounding the temple (Gocarasappaya/Utusappaya), especially travel 
routes and increasing green spaces were to provide shade and peace. 

 

Keywords: Temple Development, Sappaya Principles, Vipassana-Kammatthana 
 

บทนำ   
ในครั้งพุทธกาลพระพุทธเจ้าในฐานะศาสดา ซึ่งเป็นผู้นำทางพระพุทธศาสนาได้สถาปนา 

“สงฺฆ” และ “พุทธบริษัท 4” ด้วยการปรับและสร้างองค์กรบริหารขึ้นมาเพื่อตอบรับต่อการ
เปลี ่ยนแปลงที ่สอดคล้องกับบริบทและสภาพสังคมองค์รวม ดังปรากฏในหลักธรรมของการ
เปลี่ยนแปลง (ไตรลักษณ์) ในปัจฉิมโอวาทที่ว่า “ภิกษุทั้งหลายบัดนี้เราขอเตือนเธอทั้งหลายว่า
สังขารทั้งหลายมีความเสื่อมไปเป็นธรรมดาเธอทั้งหลายจงทำหน้าที่ให้สำเร็จด้วยความไม่ประมาท
เถิดอีกไม่นานการปรินิพพานของตถาคตจะมี” (ที.ม. (ไทย) 10/185/131) รวมทั้งแนวคิดที่รองรับ
ต่อการเปลี่ยนแปลงอย่างมีนัยที่ว่า “บรรพชิตพึงพิจารณาเนือง ๆ ว่าวันคืนล่วงไป ๆ บัดนี้เราทำ
อะไรอยู่” (องฺ.ทสก. (ไทย) 24/48/104) อันเป็นการเตือนสงฆ์ให้เตรียมพร้อมต่อการเปลี่ยนแปลง
ของสิ่งต่าง ๆ ที่ต้องเผชิญซึ่งเป็นธรรมดาของสรรพสิ่งย่อมเกิดการเปลี่ยนแปลงเป็นไป ซึ่งจะสังเกต
ได้ว่าพระพุทธเจ้าได้มองเห็นแล้วว่าการเปลี่ยนแปลงย่อมเกิดขึ้นแน่นอน ดังนั้นจึงมีการเตรียมการ
ดังกล่าวภายหลังจากการตรัสรู ้พระพุทธองค์ได้ทำการเผยแผ่พระพุทธศาสนา (ที.ม. (ไทย) 
10/86/46) ซึ่งมีเหตุปัจจัยพร้อมมูลผลที่ได้ทำให้เกิดความมั่นคงต่อพระพุทธศาสนาในองค์รวม โดย
มีการประกาศพระพุทธศาสนาและการรับบุคคลเข้ามาบวชจนมีจำนวนเพิ่มมากขึ้นและมีการบัญญัติ
วินัย (องฺ.ทสก. (ไทย) 24/31/81) ซึ่งเป็นการรองรับการจัดตั้งองค์กรสงฆ์ (พระครูโสภณปริยัติสุธี , 
2552)  

“พระวินัยหรือสิกขาบทเป็นธรรมนูญการปกครองที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติขึ้นเพื่อใช้
กับคณะสงฆ์” เป็นรากฐานงานการเผยแผ่บริหารจัดการเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาซึ่งถือเป็นองค์กร
ใหญ่ซ่ึงเป็นเจตนารมณ์ในการบัญญัติวินัยเป็นปณิธานในการไปประกาศพระศาสนารวมถึงธรรมวินัย
ที่ทรงประกาศและบัญญัติขึ้นอันเป็นเจตนารมณ์ของการจัดตั้งองค์กรแบบพุทธวิธีในการบริหาร
จัดการองค์กรของพระพุทธองค์ให้เป็นองค์กรที่รองรับชุมชนในสังคมจากพระปัญญาญาณตรัสรู้ของ



4 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 5 (September-October 2024) 
 

พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและเผยแผ่พระพุทธศาสนาไปยังดินแดนต่าง ๆ (ที.ม. (ไทย) 10/86/46) ทำให้
มีพุทธสาวกเข้ามาจำนวนมากเกิดการขยายตัวของ “สังฆะ” อย่างต่อเนื่อง พระพุทธองค์จึงได้ทรง
บัญญัติวินัยซึ่งถือเป็นเครื่องมือในการบริหารจัดการกลุ่มและองค์กร (องฺ.ทสก. (ไทย) 24/48/104)
เป็นดุจพุทธวิธีในการจัดองค์กรคณะสงฆ์ที่เป็นเครื่องมือรองรับการบริหารงานพระพุทธศาสนาใน
ครั้งพุทธกาล (พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2548) 

ในสมัยพุทธกาลบุคคลที่สร้างวัดเพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยส่วนใหญ่ ได้แก่ 
"พระราชา" ผู้ปกครองแคว้นและ "อัครมหาเศรษฐี" ประจำแคว้น ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการปกครอง
บริหารและพัฒนาสังคมเศรษฐกิจของบ้านเมืองในยุคนั้น (พระครูกัลยาณสิทธิวัฒน์ (สมาน กลฺ
ยาณธมฺโม/พรหมอยู่), 2550) เนื่องจากได้ฟังพระธรรมคำสอนจากพระสัมมาสัมพทุธเจ้าโดยตรงแลว้ 
ต่างประจักษ์ซาบซึ้งว่าพระธรรมคำสอนนั้นสามารถนำพาผองชนให้หลุดพ้นจากทุกข์ในวัฏสงสารได้
จริง สุดท้ายจึงได้ประกาศตนเป็นศิษย์ของพระบรมศาสดาต่างทุ่มเทกำลังทรัพย์และกำลังสติปัญญา
เพื่ออุปถัมภ์ค้ำจุนพระภิกษุสงฆ์ และอำนวยความสะดวกในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาไปทั่วทุกแว่น
แคว้นด้วยการสร้างวัดให้เป็นศูนย์กลางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาขึ้นในบ้านเมืองของตัวเอง 
(Rawlinson Hugh George, 1950) ดังกรณีของพระเจ้าพิมพิสารแห่งแคว้นมคธที่เป็นผู้สร้างวัด
ถวายโดยดัดแปลงอุทยานส่วนพระองค์ซึ่งตั้งอยู่นอกเมืองราชคฤห์ (นครหลวงของแคว้นมคธ) มีเนื้อ
ที่กว้างขวางใหญ่ ร่มรื่นด้วยป่าไผ่ อาคาร และถาวรวัตถุต่าง ๆ ส่วนมากเป็นเครื่องไม้สร้างอย่าง
แข็งแรงทนทาน และมีความประณีตสมกับที่กษัตริย์เป็นผู้ทรงสร้างถวาย โดยขนานนามว่า “เวฬุ
วนาราม” ซึ่งเป็นวัดแห่งแรกในพระพุทธศาสนา มีพระภิกษุเป็นจำนวนมากได้พำนักอาศัยช่วย
อำนวยความสะดวกแก่การปฏิบัติกิจของสงฆ์และใช้เป็นสถานที่เผยแผ่พระพุทธศาสนาสืบต่อกนัมา 
(พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) , 2548) ภายหลังได้มีผู ้มีจิตศรัทธาจำนวนมากได้บริจาค
ทรัพย์สินส่วนตัวบ้างถวายที่ดินส่วนตัวเพื่อสร้างวัดถวายไว้ในพระพุทธศาสนาการสร้างวัดแต่โบราณ
กาลเมื่อประชาชนมีจิตศรัทธาในพุทธศาสนาได้อพยพไปตั้งถิ่นฐานอยู่ที่ใดก็ตามมักจะสร้างวัดขึ้น
แล้วนิมนต์พระสงฆ์ไปพำนักอยู่อาศัยเพื่อบำเพ็ญกุศลประกอบสาสนกิจตามประเพณีสืบต่อกันมา 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2541) 

จากการศึกษาหลักสัปปายะทั้ง 7 ประการ (อาวาสสัปปายะ/โภชนสัปปายะ/ภัสสสัปปา
ยะ/ปุคคลสัปปายะ/อิริยาปถสัปปายะ/โคจรสัปปายะ/อุตุสัปปายะ) (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตโต), 2551) ซึ่งเป็นตัวบ่งชี้ถึงความพร้อมของพื้นที่อันเหมาะสมต่อการศึกษาและการฝึกปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งผู้ปฏิบัติจำเป็นจะต้องอาศัยบริบทอันเป็นสิ่งที่เหมาะสม เกื้อกูล จึงจะช่วย
สนับสนุนให้การฝึกปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเกิดผลดี ช่วยให้สมาธิตั้งมั่นไม่เสื่อมถอย ซึ่งศูนย์หรือ



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 7 ฉบับที่ 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)  | 5 
 

สถานที่ปฏิบัติธรรมต่าง ๆ จะต้องมีหรือเตรียมไว้เพื่ออำนวยความสะดวกแก่ผู้มาปฏิบัติ คำถามจงึมี
อยู่ว่าในการที่จะพัฒนาวัดให้มีบริบทที่เป็นไปและสอดคล้องตามแนวสัปปายะเพื่อให้เป็นศูนย์ การ
สอนวิปัสสนากรรมฐานนั้น สำนักหรือศูนย์ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานต้นแบบในปัจจุบันนั้นจะมีการ
ปรับปรุงหรือพัฒนาให้เป็นศูนย์การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่อยู่ในความดูแลของตนให้มีความ
สอดคล้องหรือเป็นไปตามหลักสัปปายะได้อย่างไร 

 

วัตถุประสงค์  
1. เพื่อวิเคราะห์การวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสัปปายะในสมัยพุทธกาล  
2. เพื่อวิเคราะห์ศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐานในสังคมไทยตามแนวสัปปายะ 
3. เพื่อเสนอแนวทางการพัฒนาวัดตามแนวสัปปายะเพื่อเป็นศูนย์การสอนวิปัสสนา

กรรมฐาน  
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
บทความวิจัยนี้ใช้วิธีวิทยาการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยมีวิธีดำเนินการวิจัย คือ 
1. การศึกษาในเชิงเอกสาร มุ่งศึกษาวิเคราะห์เกี ่ยวกับการพัฒนาวัด  การวิปัสสนา

กรรมฐาน และบริบทเชิงพื้นที่ของวัดที่มีการจัดสอนวิปัสสนากรรมฐานที่มีความสัมพันธ์และ
สอดคล้องกับหลักสัปปายะที่มีส่วนหนุนเสริมให้เกิดความสบายใจสบายกาย มีความเหมาะสม และ
ก่อให้เกิดพัฒนาการในการฝึกปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน และส่งผลให้เกิดความสัมพันธ์ระหว่างปัจจัย
ภายในกับปัจจัยภายนอกเพื่อให้การฝึกปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเป็นไปโดยราบรื่น ประกอบด้วย 1) 
วัดอัมพวัน  จังหวัดสิงห์บุรี 2) วัดพระธาตุศรีจอมทอง จังหวัดเชียงใหม่ 3) วัดภัททันตอาสภาราม 
สำนักวิปัสสนาวิเวกอาศรม จังหวัดชลบุรี 4) สำนักปฏิบัติธรรมวัดใหญ่ชัยมงคล จังหวัดพระนคร ศรี
อยุธยา 5) วัดป่าสาลวัน จังหวัดนครราชสีมา และ 6) วัดพระราม 9 กาญจนาภิเษกกรุงเทพมหานคร 

2. การสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 17 รูป/คน ประกอบด้วย เจ้าสำนัก
ปฏิบัติธรรม นักวิชาการทางพระพุทธศาสนา ตัวแทนผู้ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน โดยเลือกแบบ
เฉพาะเจาะจงเพื่อให้ได้ข้อมูล ข้อเท็จจริง สามารถอธิบายถึงปรากฏการณ์ที่สนับสนุน โต้แย้ง รวมถึง
สามารถให้ข้อเสนอแนะหรือข้อคิดเห็นที่เป็นประโยชน์ในประเด็นที่เกี่ยวข้อง 

3. การสนทนากลุ่มเฉพาะกับคณะผู้ทรงคุณวุฒิ พระวิปัสสนาจารย์ ตัวแทนผู้ปฏิบัติ
วิปัสสนากัมมัฏฐาน และผู้แทนส่วนงานที่เกี่ยวข้อง จำนวน 12 รูป/คน เพื่อให้ได้ข้อสรุปถึงแนว
ทางการพัฒนาวัดตามแนวสัปปายะให้เป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐาน   



6 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 5 (September-October 2024) 
 

4. การสังเกตแบบมีส่วนร่วม เป็นการเก็บรวบรวมข้อมูลโดยที่ผู้วิจัยเข้าไปเป็นส่วนหน่ึง
ในการฝึกปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน และคอยสังเกตเหตุการณ์หรือปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นในเวลาที่มี
การฝึกปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน และนอกเวลาที่ไม่มีการฝึกปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ณ ศูนย์ปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานสำนักปฏิบัติทั้ง 6 ศูนย์ ตามประเด็นขอบเขตเนื้อหาและวัตถุประสงค์ของการ
วิจัย 

ส่วนการวิเคราะห์ข้อมูลนั้น ในการศึกษาทั้งในเชิงเอกสารและข้อมูล ข้อเท็จจริงในเชิง
ประจักษ์ที่ได้จากการสัมภาษณ์เชิงลึก และการสังเกตสังเกตแบบมีส่ วนร่วม รวมถึงที่ได้จากการ
สนทนากลุ่มเฉพาะกับคณะผู้ทรงคุณวุฒิ พระวิปัสสนาจารย์ ตัวแทนผู้ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
และผู้แทนส่วนงานที่เกี ่ยวข้องนั้น ได้มีการวิเคราะห์เชิงเนื ้อหาในลักษณะการพรรณนาความ
ประกอบฐานข้อมูล ภาพที่ปรากฏ และการพรรณนาความประกอบการบรรยายเชิ งข้อเท็จจริงที่
เกิดขึ้นในวัดที่มีการจัดสอนวิปัสสนากรรมฐาน ทั้งนี้ เพื่อให้ได้แนวทางในการพัฒนาวัดตามแนว  
สัปปายะให้เป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐาน และเป็นแนวทางเพื ่อนำไปสู ่การปรับปรุง 
เปลี่ยนแปลงทั้งในเชิงกายภาพและคุณภาพของวัดนั้น ๆ ต่อไป  
 

สรุปผลการวิจัย 
1. ในสมัยพุทธกาลพระสงฆ์ได้อาศัยอยู่ในเสนาสนะที่มีความสะดวกหรือความเป็น 

สัปปายะในการศึกษาพระไตรปิฎกและการฝึกวิปัสสนากรรมฐาน โดยเฉพาะที่อยู่อาศัยและสถานที่
ขบฉัน หรือเสนาสนะที่ตั ้งอยู่ในสิ่งแวดล้อมอันสะอาด สงบ ร่มเย็น และสอดคล้องสัมพันธ์กับ
ธรรมชาติ ซึ่งทุกวัดจะต้องสร้างขึ้นเพื่อให้พระสงฆ์ได้พำนักอาศัยอยู่ในเสนาสนะที่มีความสะดวก
หรือมีความเป็นสัปปายะ และเหมาะสมกับการศึกษาพระไตรปิฎกและเจริญสมณธรรมอันเป็น
กระบวนการฝึกฝนอบรมตนตามแนวทางพระพุทธศาสนา ดังนี้ 

1.1 ในสมัยพุทธกาลมีการปรับปรุง พัฒนาวัดหรือสถานวิปัสสนากัมมัฏฐานให้มีที่
อยู่อาศัยหรือกุฏิเพื่อสนับสนุนการวิปัสสนากรรมฐานให้เกิดความเหมาะสม มีความปลอดภัย ไม่มี
คนพุกพล่านจอแจ ซึ่งเป็นไปและสอดคล้องตามหลักอาวาสสัปปายะหรือเสนาสนสัปปายะ 

1.2 ในสมัยพุทธกาลมีการปรับปรุง พัฒนาวัดหรือสถานวิปัสสนากัมมัฏฐานให้มี
พื้นที่สัญจรไปมาที่สะดวกสบาย ลานฝึกปฏิบัติหรือเส้นทางเดินจงกรมก็มีกว้างขวาง และมีความ
สะดวก ซึ่งเป็นไปและสอดคล้องตามหลักโคจรสัปปายะ  

1.3 ในสมัยพุทธกาลมีการปรับปรุง พัฒนาวัดหรือสถานวิปัสสนากัมมัฏฐานให้มี
พื้นที่ในการพบปะพูดคุย พื้นที่เพื่อการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ หรือพื้นที่ในการทวนสอบทางอารมณ์



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 7 ฉบับที่ 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)  | 7 
 

ระหว่างพระวิปัสสนาจารกับผู้ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานมีความสะดวก สบาย สอดคล้องและ
เหมาะสม ซึ่งเป็นไปและสอดคล้องตามหลักภัสสสัปปายะหรือธัมมัสสวนสัปปายะ  

1.4 ในสมัยพุทธกาลมีการปรับปรุง พัฒนาวัดหรือสถานวิปัสสนากัมมัฏฐานให้มี
พื ้นที่รองรับการฝึกปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน เพื่อรองรับบุคคลที่มีจุดประสงค์หรือเป้าหมาย
เดียวกัน คือ การมาฝึกปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ถือเป็นพื้นที่ของผู้ทรงคุณธรรม ทรงภูมิปัญญา ซึ่ง
เป็นไปและสอดคล้องตามหลักปุคคลสัปปายะ  

1.5 ในสมัยพุทธกาลมีการปรับปรุง พัฒนาวัดหรือสถานวิปัสสนากัมมัฏฐานให้มี 
ความเพียบพร้อมในเรื่องข้าวปลาอาหารและเครื่องขบฉันที่พอเหมาะ มีความอุดมสมบูรณ์ ถูกหลัก
โภชนาการ ซึ่งเป็นไปและสอดคล้องตามหลักโภชนสัปปายะหรืออาหารสัปปายะ  

1.6 ในสมัยพุทธกาลมีการปรับปรุง พัฒนาวัดหรือสถานวิปัสสนากัมมัฏฐานให้มี 
พื้นที่เพื่อการฝึกปฏิบัติที่มีสภาพอากาศปลอดโปร่ง ถ่ายเท มีความสงบ ร่มรื่น ไม่หนาวเกินไป ไม่
ร้อนเกินไป และไม่มีมลพิษรบกวน ซึ่งเป็นไปและสอดคล้องตามหลักอุตุสัปปายะ 

1.7 ในสมัยพุทธกาลมีการปรับปรุง พัฒนาวัดหรือสถานวิปัสสนากัมมัฏฐานให้เป็น
จุดศูนย์รวมของผู้ร่วมอุดมการณ์เดียวกัน ที่จะร่วมฝึกปฏิบัติ ร่วมอยู่ในวิถีชีวิต จารีต ประเพณี 
วัฒนธรรมที่คล้ายคลึงกัน หรือมีบริบทในการประพฤติปฏิบัติที่คล้ายกัน เหมือนกัน ซึ่งเป็นไปและ
สอดคล้องตามหลักอิริยาปถสัปปายะ  

2. จากการวิเคราะห์ศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐานในสังคมไทยตามแนวสัปปายะ
ต้นแบบจำนวน 6 ศูนย์ตามแนวสัปปายะ ซึ่งประกอบด้วย 1) วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร 
จังหวัดเชียงใหม่ 2) วัดอัมพวัน จังหวัดสิงห์บุรี 3) วัดภัททันตอาสภาราม จังหวัดชลบุรี 4) วัดใหญ่
ชัยมงคล จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 5) วัดป่าสาลวัน จังหวัดนครราชสีมา และ 6) วัดพระราม 9 
กาญจนาภิเษก กรุงเทพมหานคร พบว่า ทุกวัดหรือทุกศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐานต้นแบบต่างก็
พัฒนาให้เป็นไปตามแนวสัปปายะ ทั้งในเรื่องที่อยู่ที่อาศัยหรือกุฏิ สถานที่เดินจงกรมและสัญจรไปมา 
พื้นที่แลกเปลี่ยนเรียนรู้ทางการฝึกปฏิบัติ มีพระวิปัสสนาจารย์ผู้ทรงคุณ มีอาหารที่บริบูรณ์ มี
สภาพแวดล้อมที่เหมาะสม มีหลักสูตรการฝึกปฏิบัติที่สมดุล มีความยืดหยุ่นเหมาะสมกับทุกช่วงวัย
และลักษณะทางกายภาพเฉพาะบุคคล ทั้งนี้เพื่อสนองตอบให้ผู้ฝึกปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานได้รับ
ความสะดวกสบายและหนุนเสริมให้การฝึกวิปัสสนากรรมฐานเกิดปัญหากระทบน้อยที่สุด 

3. แนวทางในการพัฒนาวัดตามหลักสัปปายะเพื่อเป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐาน
จะต้องมุ่งพัฒนาใน 3 มิติสำคัญ คือ  



8 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 5 (September-October 2024) 
 

3.1 ด้านสถานที่อยู่อาศัยและสถานที่ขบฉัน (อาวาสสัปปายะ/โภชนสัปปายะ) ควร
มีการพัฒนาวัดให้เกิดเหมาะสมและมีส่วนสนับสนุน ส่งเสริมให้การฝึกวิปัสสนากรรมฐานดำเนินไป
อย่างปกติ โดยเฉพาะเรื่องของการดูแลรักษาความเป็นระเบียบ เรียบร้อย ความสะอาด สะดวก 
ปลอดภัย การมีข้าวปลาอาหารที่พอเพียง มีอากาศถ่ายเท สดชื่น ปลอดโปร่ง มีเครื่องอำนวยความ
สะดวก และมีความสะอาด ปลอดภัย  

3.2 ด้านสถานที่ในการรองรับบุคคลและการจัดกิจกรรม (ภัสสสัปปายะ/ปุคคลสัป
ปายะ/อิริยาปถสัปปายะ) โดยเฉพาะพื้นที่โดยรวมของวัด ทั้งเส้นทางสัญจรในวัดเพื่อให้สามารถที่จะ
ใช้พื้นที่ข้างต้นเป็นพื้นที่ส่วนหนึ่งในการฝึกปฏิบัติไปในตัวด้วย ขณะเดียวกันก็ควรที่จะมีการพัฒนา
พื้นที่สีเขียวหรือความเป็นพื้นที่ทางธรรมชาติที่มีความร่มรื่น ร่มเย็น เพื่อเสริมสร้างความสดชื่น 
แจ่มใส อากาศถ่ายเท ร่มรื่น ร่มเย็น และสร้างความสบายใจสลายกายให้กับผู้ฝึกปฏิบัติ 

3.3 ด้านสภาพแวดล้อมโดยรอบบริเวณวัดหรอืชุมชน (โคจรสัปปายะ/อุตุสัปปายะ) 
โดยเฉพาะเส้นทางการสัญจร และการพัฒนาพื้นที่ลานวัดให้เป็นพื้นที่ลานธรรม เพื่อให้เป็นที่รองรับ
การฝึกปฏิบัติ รวมถึงกิจกรรมอื่น ๆ ที่เหมาะสมให้กับผู้ฝึกปฏิบัติ ทั้งนี้เพื่อให้ผู้ฝึกปฏิบัติสามารถ
เข้าถึงได้โดยสะดวก มีความสะอาด ปลอดภัย รวมถึงมีความเป็นอารยสำหรับทุกเพศ ทุกวัย  

 

อภิปรายผลการวิจัย  
1. ในสมัยพุทธกาลพระสงฆ์ได้อาศัยอยู่ในเสนาสนะที่มีความสะดวก เหมาะสม หรือ

ความเป็นสัปปายะในการศึกษาพระไตรปิฎกและการฝึกวิปัสสนากรรมฐาน โดยเฉพาะที่อยู่อาศัย
หรือเสนาสนะที่ตั้งอยู่ในสิ่งแวดล้อมอันสะอาด สงบ ร่มเย็น และสอดคล้องสัมพันธ์กับธรรมชาติ ซึ่ง
อาจจะเป็นเหตุและปัจจัยสำคัญที่ก่อให้เกิดศีลหรือข้อปฏิบัติ เกิดสมาธิหรือการมีใจจดจ่อกับการ
กำหนดรู้หรือการปฏิบัติ และเกิดปัญญาหรือการเข้าใจความเป็นธรรมชาติ เข้าใจการเปลี่ยนแปลง 
หรือกฎของไตรลักษณ์ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), (2538) ซึ่งส่งผลให้การประพฤติ ปฏิบัติ
เป็นไปตามครรลอง ปราศจากสิ่งยั่วยุหรือสิ่งที่จะนำมาซึ่งความหม่นหมองทางอารมณ์ 

2. จากการวิเคราะห์และประเมินศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐาน ต้นแบบจำนวน 6 
ศูนย์ตามแนวสัปปายะ พบว่า ทุกศูนย์มีความพร้อมและมีการพัฒนาให้เป็นไปตามแนวสัปปายะ ทั้ง
ในเรื่องที่อยู่ที่อาศัย สถานที่เดินจงกรมและสัญจร พื้นที่แลกเปลี่ยนเรียนรู้ วิปัสสนาจารย์ผู้ทรงคุณ 
มีอาหารที่บริบูรณ์ มีสภาพแวดล้อมที่เหมาะสม และมีหลักสูตรปฏิบัติที่สมดุล ทำให้เห็นว่าในการ
จัดตั้งศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐาน ต้นแบบทั้ง 6 ศูนย์ ให้ความสำคัญกับการบริหารจัดการ
บริบทโดยทั่วไปให้เป็นไปและสอดคล้องกับหลักสัปปายะในทางพระพุทธศาสนา กล่าวคือ ศูนย์การ



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 7 ฉบับที่ 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)  | 9 
 

สอนวิปัสสนากรรมฐาน ต้นแบบทั้ง 6 ศูนย์ได้เติมเต็มและจัดหาสิ่งที่เหมาะสม สิ่งที่เกื้อกูล ที่จะมี
ส่วนช่วยสนับสนุนให้การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานให้เกิดผลดียิ่งข้ึน และช่วยให้ผู้ฝึกปฏิบัติมีสมาธิตั้ง
มั่นไม่เสื่อมถอย ทั้งในเรื่อง 1) อาวาสสัปปายะหรือการจัดหาที่อยู่ ที่พัก ที่ฝึกปฏิบัติให้เกิดความ
เหมาะ 2) โคจรสัปปายะหรือการจัดเตรียมพื้นที่ภายในศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐาน ต้นแบบให้
รองรับกับการปฏิบัติในทุกอิริยาบท ทั้งอิริยาบถหลัก อิริยาบทรอง และอิริยาบทย่อย 3) ภัสสสัปปา
ยะหรือการจัดหารพื้นที่เพื่อการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ พื้นที่เพื่อการพูดคุย หรือพื้นที่เพื่อการทวนสอบ
ทางอารมณ์ได้อย่างเหมาะสม 4) ปุคคลสัปปายะหรือการเตรียมบุคลากรในศูนย์ที่คอยสนับสนุน 
อำนวยความสะดวก มีพระวิปัสสนาจารย์ที่มีความเป็นกัลยาณมิตรและคอยชี้แนะแนวทางเพื่อให้
การฝึกปฏิบัติเป็นไปอย่างราบรื ่นและเมาะสมตามฐานานุรูปของผู ้ฝึกปฏิบัติในแค่ละรูป/คน  
5) โภชนสัปปายะการจัดหา การจัดเตรียมอาหารหรือภัตตาหารที ่พระภิกษุผู ้ปฏิบัติจะได้รับ
บิณฑบาตได้อย่างเหมาะสมและสมบูรณ์ดี 6) อุตุสัปปายะหรือการเตรียมสภาพแวดล้อมภายในศูนย์
การสอนวิปัสสนากรรมฐาน ต้นแบบให้เกิดความร่มรื่น สวยงาม ไม่ร้อนไม่หนาวจนเกินไป มีอากาศ
ถ่ายเท สะอาด ถูกสุขลักษณะ และเอื ้อต่อการฝึกปฏิบัติ และ 7) อิริยาปถสัปปายะหรือการ
ตระเตรียมเครื่องอำนวยความสะดวกให้เกิดความเหมาะสมและเพียงพอต่อการฝึกปฏิบัติและเป็นไป
อย่างสมดุลหรือไม่มากไม่น้อยจนเกินไป 

3. การพัฒนาวัดตามหลักสัปปายะเพื่อเป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐาน จะต้องมุ่ง
พัฒนาใน 3 มิติสำคัญ คือ 1) ด้านสถานที่อยู่อาศัยและการขบฉัน หรือการมีที่อยู่ที่กินที่เหมาะสม 
(อาวาสสัปปายะ/โภชนสัปปายะ) 2) ด้านกายภาพเพื่อรองรับบุคคลและกิจกรรม (ภัสสสัปปายะ/
ปุคคลสัปปายะ/อิริยาปถสัปปายะ) และ 3) ด้านสภาพแวดล้อมโดยรอบวัด (โคจรสัปปายะ/อุตุสัป
ปายะ) โดยเฉพาะเส้นทางสัญจร การเพิ่มพื้นที่สีเขียวให้ความร่มรื่นและความสงบ  ทั้งนี้เพราะการ
พัฒนาวัดตามหลักสัปปายะจะช่วยให้ศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐานมีส่วนช่วยในการพัฒนาทั้ง
ด้านกาย ศีล จิต และปัญญา (องฺ.ติก.อ. (บาลี) 2/22/99, องฺ.ติก.อ. (ไทย) 34/461/72) แก่ผู้ที่มาฝึก
ปฏิบัติ และส่งผลให้วัดกลายเป็นสถานที่ให้การศึกษาวิชาการด้านวิปัสสนากรรมฐานและการปลูกฝัง
คุณธรรมจริยธรรม เป็นพื้นที่ในการจัดแสดงธรรมด้านวิปัสสนากรรมฐาน หรืออาจจะเป็นสถานที่
เพื่อการพักผ่อนหย่อนใจ เพื่อช่วยผ่อนคลายความทุกข์ ความโศก มีความเป็นระเบียบเรียบร้อย 
สะอาด และร่มรื่น และมีส่วนสำคัญในการฝึกอบรมหรือสร้างศาสนทายาทสายวิปัสสนากรรมฐาน 

 
 
 
 
 



10 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 5 (September-October 2024) 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
ในการพัฒนาวดัตามหลักสัปปายะเพื่อเป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐานนั้น หลักการสำคัญที่วดั
แต่ละวัดที่ปรารถนาจะพฒันาให้เป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐาน นั้น วดัจะต้องเตรียมการหรือ
พัฒนาให้เกิดเป็นรูปธรรมอย่างน้อยใน 3 มติิสำคญั คือ 1) ด้านสถานที่อยูอ่าศัยและการขบฉัน หรอื
การมีที่อยูท่ี่กินที่เหมาะสม (อาวาสสัปปายะ/โภชนสัปปายะ) 2) ด้านกายภาพหรือเครื่องอำนวย
ความสะดวก ซึ่งจะต้องมกีารจดัเตรียมสถานที่ภายในวัดให้เกิดความเหมาะสมเพื่อรองรับบุคคลและ
กิจกรรมการฝึกปฏิบัติวปิัสสนากรรมฐาน การเตรียมพระวิปัสสนาจารที่มคีวามรู ้ทักษะ และมีความ
เป็นกัลยาณมิตร (ภัสสสปัปายะ/ปุคคลสัปปายะ/อิริยาปถสัปปายะ) และ 3) ด้านสภาพแวดล้อม
โดยรอบวัด (โคจรสัปปายะ/อุตุสัปปายะ) โดยเฉพาะเส้นทางสัญจร พื้นทีเ่พื่อการเดินจงกรม หรือ
สภาพแวดล้อมโดยรอบที่มีความร่มรื่น สงบ สะอาด มรีะเบียบเรียบร้อย และมีพื้นที่สีเขียวเพื่อช่วย
ให้เกิดความผ่อนคลาย 
 

ข้อเสนอแนะ  
ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

1. รัฐและหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง ควรมีการส่งเสริมสนับสนุนด้านงบประมาณอย่าง
เพียงพอในการบริหารจัดการและการพัฒนาวัดเป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐานเพื่อเป็นอนุรักษ์
ให้คงอยู่คู่กับสังคมไทย 

2. หน่วยงานและองค์กรภาครัฐควรมีส ่วนในการสนับสนุนช่วยเหลือด้าน
งบประมาณและให้ทุนในการฝึกอบรมพระวิปัสสนาจารอย่างต่อเน่ือง 

3. วัดต้นแบบที่เป็นศูนย์การสอนวิปัสสนากรรมฐานควรสร้างเครือข่ายเพื่อจะได้
แลกเปลี่ยนเรียนรู้รูปแบบหรือแนวทางในการพัฒนาวัดให้กับวัดที่ริเริ่มพัฒนาใหม่ ๆ 

4. คณะสงฆ์ควรมีนโยบายพัฒนารูปแบบวัดทุกวัดเป็นศูนย์การสอนวิปัสสนา
กรรมฐาน เพื่อที่จะเป็นศูนย์บ่มเพาะคุณธรรมจริยธรรมให้กับชุมชนและประชาชน 

ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้  

1. วัดควรพัฒนาสู่ความเป็นสถานศึกษาและฝึกปฏิบัติด้านวิปัสสนากรรมฐานเพื่อ
ปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมให้กับชุมชนและประชาชน 

2. วัดควรสนับสนุน ส่งเสริมให้พระสงฆ์ในวัดได้มีโอกาสเข้ารับการศึกษาหลักสูตร
วิปัสสนาภาวนาเพื่อเป็นศาสนทายาทสายวิปัสสนากรรมฐานและเป็นกำลังสำคัญในการปลูกฝัง
คุณธรรมจริยธรรมให้กับชุมชนและประชาชน 



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 7 ฉบับที่ 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)  | 11 
 

3. วัดที่มีความพร้อมแล้วควรที่จะมีการพัฒนาหรือยกระดับสู่ความเป็นศูนย์การ
สอนวิปัสสนากรรมเพื่อเปิดให้บริการแก่บุคคลทั่วไป หรือบุคลากรจากหน่วยงานภาครัฐและเอกชน
ที่สนใจมาขอรับการฝึกอบรมวิปัสสนากรรมฐาน  
 

เอกสารอ้างอิง 
พระครูกัลยาณสิทธิวัฒน์ (สมาน กลฺยาณธมฺโม/พรหมอยู่). (2550).  เอตทัคคะในพระพุทธศาสนา. 

(พิมพ์ครั้งที่ 11). กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
พระครูโสภณปริยัติสุธี. (2552). แนวคิดทางการเมืองการปกครองตามแนวพระไตรปิฎก. (สารนิพนธ์

พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต). บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเทพโสภณ. (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2548). พุทธวิธีบริหาร. กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณ

มหาวิทยาลัย. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุด คำวัด . 

กรุงเทพฯ : วัดมหาโอรสาราม.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสตร์. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้ง

ที่ 20). กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์บริษัทสหธรรมิก จำกัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2541). พุทธสถานในอินเดีย-เวฬุวันมหาวิหาร เมืองราชคฤห์. 

กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. (2500). พระไตรปิฎกภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ. 

กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย.  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Rawlinson Hugh George.  ( 1 9 5 0 ) .  a Concise History of the Indian People.  London : 

Oxford University Press. 
 
 
 
 
 
 
 



12 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 5 (September-October 2024) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 


