
วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)  | 287 
 

 
จิตตภาวนา: ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์จากการฝึกฝนอบรมจิต 

 

Cittabhavana: Special Experiences and Phenomena from Mental Training 
 

มนตรี เพชรนาจักร1 
Montree Phetnachak 

 

Received: May 20, 2023 
Revised: July 06, 2023 

Accepted: July 17, 2023 
 

 DOI: ……………………………..   
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาและทบทวนแนวคิดเรื่องการพัฒนาจิต และ
ประสบการณ์พิเศษที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิตในพุทธศาสนา 2) ศึกษาประสบการณ์พิเศษและ
ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิตตามวิธีปฏิบัติในพุทธศาสนา และ 3) วิเคราะห์ประสบการณ์
พิเศษและปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิตตามวิธีปฏิบัติในพุทธศาสนา เป็นการวิจัยเชิง
คุณภาพ เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษาประกอบด้วย การสำรวจ การสัมภาษณ์และการทดลองปฏิบัติ 
นำเสนอด้วยการบรรยายเชิงพรรณนา ผลการศึกษา พบว่า 1) รูปแบบของการพัฒนาจิตในพุทธ
ศาสนามี 2 คือ การพัฒนาจิตเพื่อให้จิตสงบ และการพัฒนาจิตเพื่อให้เกิดความรู้แจ้งชัด หนทาง
เดียวของผู้ต้องการความรู้แจ้งชัดคือการใช้สติเป็นฐาน (สติปัฏฐาน) ด้วยการระลึกรู้กาย เวทนา จิต 
และธรรม ตามจริงที่เป็นปัจจุบัน ประสบการณ์พิเศษที่เป็นผลจากการพัฒนาจิตมี 3 คือ ความสุข
จากความสงบ โลกิยธรรม และโลกุตตรธรรม 2) จากการพัฒนาจิตตามวิธีปฏิบัติในพุทธศาสนา 
พบว่า นักปฏิบัติชั้นครู/อาจารย์ มีประสบการณ์พิเศษ คือ จิตสงบ เข้าใจความจริงของชีวิต มองเห็น
จิตที่ปรุงแต่ง พบอำนาจพิเศษของจิต เช่น การรู้วาระจิตของคนอื่น การถอดจิตได้ การรู้อนาคต 
ตลอดถึงความสามารถในการทำที่สุดแห่งทุกข์ได้ ส่วนนักการศึกษา/ผู้กำลังเรียนรู้ มีประสบการณ์
พิเศษคือ ความรู ้ส ึกเปลี ่ยนแปลงในทางที ่ด ี การละวางตัวตน จิตนิ่ ง หายกลัว เป็นต้น พบ
ปรากฏการณ์ขณะพัฒนาจิต คือ การมองเห็นตัวเอง มีความรู้สึกละเอียด รู้สึกตัวลอย รู้สึกไม่มีตัวตน 

 
1 สถาบันสันติศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์; Peace Studies Institute, Prince of Songkla University 
  Corresponding author, e-mail: Montree.ph@psu.ac.th, Tel. 087-6747110 



288 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 2 (March-April 2024) 
 

เป็นต้น และจากการทดลองปฏิบัติพบว่า ปลายสุดของความง่วงคือความโล่งสว่าง มีอาการอุ่นบน
ศีรษะ ตัวโยกโคลง เป็นต้น และ 3) ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิต
นั้น เป็นสภาวะที่มีอยู่และเกิดขึ้นได้ แต่จะพบใน 2 แบบคือ การปรากฏทางมโนภาพ และ การ
ปรากฏทางกายภาพ  

 

คำสำคัญ: พุทธศาสนา, จิตตภาวนา, ประสบการณ์ทางจิต 
 

Abstract 
The objectives of this research article were 1) to study and review the 

concept of mental development and special experiences arising from mental 
development in Buddhism; 2) to study the special experiences and phenomena 
arising from mental development according to the practice methods in Buddhism; 
and 3) to analyze the special experiences and phenomena arising from mental 
development according to the practice methods in Buddhism. It was a qualitative 
research. The tools used in the study included surveys, interviews, and practice trials. 
And it was presented with a descriptive narrative. The results of the study found that 
1) there were 2 forms of mental development in Buddhism, namely mental 
development to keep the mind calm and mental development to achieve clear 
knowledge. The only way for those who wanted clear knowledge was to use 
mindfulness as a basis (Satipatthana) by awareness of the body (Kaya), feelings 
(Vedana), mind (Citta), and Dhamma as they actually were in the present. There were 
three special experiences  resulting from mental development: happiness from 
peace, Lokiya-dhamma (mundane states), Lokuttara-dhamma (supermundane 
states); 2) from mental development according to the practice methods in Buddhism, 
it was found that master class teachers had a special experience: a calm mind, 
understanding the truth of life, seeing a refined mind, discover special powers of the 
mind, such as knowing the mental agenda of others, being able to detach the mind, 
knowing the future, and being able to make an end to suffering. As for people who 
were learning had a special experience, namely feelings change in a good way, letting 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)  | 289 
 

go of oneself, the mind still, fear disappears, etc., seeing a phenomenon while 
developing the mind, namely seeing oneself, feeling of subtlety, feeling of floating, 
feeling of not having a self, etc. And from the experimental practice, it was found 
that the end of sleepiness was lightness, feeling of warmth on the head, body 
swaying, etc.; and 3) special experiences and phenomena arising from the mental 
development were the conditions that existed and occurred, but they were found in 
2 types: conceptual appearance and physical appearance. 
 

Keywords: Buddhism, Cittabhavana, Special Experiences 
 

บทนำ 
การพัฒนาจิตในสังคมพุทธศาสนาไทยมีหลายรูปแบบ แต่ละรูปแบบจะมีเทคนิคที่ขึ้นอยู่

กับสำนักปฏิบัติที่ได้สืบทอดแนวปฏิบัติของครูอาจารย์ผู้เป็นต้นแบบ อย่างน้อย 5 แบบคือ 1) การ
พัฒนาจิตแบบกำหนดพุทโธ (ภาวนาพุทโธ) การพัฒนาจิตแบบพองหนอ-ยุบหนอ การพัฒนาจิตแบบ
กำหนดลมหายใจเข้าออก (อานาปานสติ) การพัฒนาจิตแบบรูปนาม การพัฒนาจิตแบบกำหนด
สัมมาอรหัง (พระมหาวุฒิชัย วุฑฒิชโย, 2563) นอกจากนั้นยังมีการพัฒนาจิตแบบเคลื่อนไหว-หยุด 
ตามแนวทางของหลวงพ่อเทียน จิตฺตสุโภ แบบกำหนดเวทนาตามแนวทางของ เอส.เอน.โกเอ็นกา 
(พวน โฆษิตศักดิ์และวัชรินทร์ ปิยธมฺโม, 2559) เป็นต้น บางสำนักปฏิบัติมีการประยุกต์แตกแขนง
ออกไป จำนวนหนึ่งท้าทายผู้นับถือพุทธศาสนาแนวจารีตเกินกว่าจะพิจารณาได้ว่าเป็นแนวคิดใน
พุทธศาสนาของเหล่าผู้อ้างตนว่านับถือและปฏิบัติตามแนวพุทธศาสนา อย่างกรณี การกระทำอัต
วินิบาตด้วยการบั่นคอตัวเองเพื่อเป็นพุทธบูชาของพระภิกษุระดับผู้นำ (อิจัน, 2564) การร้องรำทำ
เพลงแทนการสวดมนต์เพื่อจิตตภาวนา เป็นต้น จนเหล่าผู้สนใจการพัฒนาจิตตามแบบพุทธศาสนา
รุ่นใหม่ ไม่สามารถกำหนดได้ว่า รูปแบบใด คือ รูปแบบที่เป็นพื้นฐานสำคัญของพุทธศาสนาอัน
สามารถศึกษาเรียนรู้ได้ด้วยภาษาทั่วไป ในยุคสมัยที่การศึกษาไม่ได้มาจากวัฒนธรรมทางพุทธ
ศาสนาเป็นหลักเหมือนในอดีต  

มีข้อสังเกตว่า ในกลุ่มผู้สนใจการพัฒนาจิต จะมีการกล่าวถึงประสบการณ์พิเศษและ
ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นระหว่างและหลังการพัฒนาจิต เช่น จิตที่เปลี่ยนสภาพ ความสามารถในการ
รับรู้วาระจิตของคนอ่ืน ความสามารถในการทำนายอนาคต เป็นต้น แต่สิ่งเหล่านี้อยู่ในฐานะเรื่องเล่า
ที่มีการถ่ายทอดในกลุ่มนักปฏิบัติเท่านั้น และยังไม่มีการยกระดับความน่าเชื่อถืออย่างมีเหตุผล



290 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 2 (March-April 2024) 
 

รองรับเปิดเผยต่อสาธารณะ ที่มากไปกว่านั้นคือการยึดถือว่าความสามารถพิเศษที่เกิดขึ้นจากการ
พัฒนาจิตเป็นเป้าหมายสำคัญของการพัฒนาจิต และสนองตอบความต้องการให้สำเร็จประโยชน์ได้
แน่นอน โดยเฉพาะการตอบสนองความร่ำรวยทางการเงินและเครื่องมือในการแสวงหาความขลัง
ศักดิ์สิทธิ์ 

ที่ผ่านมา มีการศึกษาเรื่องการพัฒนาจิตในหลายลักษณะทั้งการศึกษารูปแบบการ
พัฒนาจิต อย่างงานวิจัยของพระมหาบุญเลิศ ธัมมทัสสี และคณะ (2548) เรื่อง ศึกษาปรากฏการณ์
วิธีการสอนวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักสติปัฏฐานสี่ในปัจจุบัน เป็นต้น การประยุกต์รูปแบบการ
พัฒนาจิตเพื่อตอบปัญหาสังคมอย่างโรคซึมเศร้า ความเครียด การฆ่าตัวตาย เป็นต้น อย่างงานวิจัย
ของพระปลัดสมภาร สมภาโร, พระธรรมวัชรบัณฑิต และประพันธ์ ศุภษร (2564) เรื่อง การปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานที่ส่งผลต่อการพัฒนาสุขภาพจิตของบุคคล เป็นต้น การศึกษาผลของการปฏิบัติ
ด้วยเครื ่องมือทางวิทยาศาสตร์ อย่างงานวิจัยของปิยดี ประเสริฐสม และคณะ (2564) เรื ่อง 
วิเคราะห์ผลการศึกษาและปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐานด้วยสัญญาณคลื่นสมอง
ระบบวิทยาศาสตร์” อันเป็นงานวิจัยเอกสาร การวิจัยแบบมีส่วนร่วมเพื่อการพัฒนา และการวิจัย
เชิงทดลอง เท่าที ่ตรวจสอบ ยังไม่พบงานที่ศึกษาเป็นการเฉพาะกรณีประสบการณ์พิเศษและ
ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิต  

จากข้อสังเกตที่กล่าวมาข้างต้น ทำให้เกิดคำถามว่า 1) อะไร คือ แนวคิดสำคัญของการ
พัฒนาจิตตามแนวทางที่พุทธศาสนาระบุไว้เป็นหลักการ อันสามารถจะทบทวนและสื่อสารได้ด้วย
ภาษาทั่วไป ทั้งนี้เพื่อประโยชน์ต่อการขยายแนวคิดด้านจิตศึกษาต่อคนนอกวัฒนธรรมพุทธศาสนา 
2) หลักการเดิมของการพัฒนาจิตในพุทธศาสนามีการระบุถึงประสบการณ์ทางจิตไว้อย่างไร จาก
การพัฒนาจิตของเหล่านักปฏิบัต ิ มีการสื ่อสารประสบการณ์ทางจิตไว ้อย่างไร สาระของ
ประสบการณ์ทางจิตสอดรับกันหรือไม่ ทั้งนี้เพ่ือจะอนุมานได้ว่าการพัฒนาจิตตามแนวคิดของพุทธ
ศาสนายังคงใช้ได้จวบจนปัจจุบัน 3) พุทธศาสนาให้ความสำคัญกับความเชื่อที่ผ่านประสบการณ์จาก
การทดลองปฏิบัติ หากเราไม่ใช่นักปฏิบัติหรือปฏิบัติแล้วแต่ยังไม่เกิดผลตามที่ระบุไว้ในเนื้อหาพทุธ
ศาสนา จะมีแนวทางอื่นใดที่เพียงพอจะให้เชื่อได้ว่าประสบการณ์ทางจิตตามที่ระบุถึงเป็นสิ่งที่มีอยู่ 
และนักปฏิบัติควรมีท่าทีอย่างไรต่อสิ่งที่มีอยู่นั้น โดยไม่คลาดเคลื่อนจากเป้าหมายของการพัฒนาจิต
ที่พุทธศาสนาระบุไว้ จึงจำแนกกรอบการศึกษาและการเรียบเรียงออกเป็น 3 ส่วนคือ 1) เนื้อหาใน
เชิงคัมภีร์ว่าด้วยเรื่องแนวทางการพัฒนาจิตและประสบการณ์พิเศษจากการการพัฒนาจิต 2) เนื้อหา
ที่เกิดขึ้นจากผลการพัฒนาจิตของนักปฏิบัติทั้งที่สื่อสารต่อสาธารณะผ่านสื่อเทคโนโลยีดิจิทัลและ



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)  | 291 
 

การให้สัมภาษณ์ และ 3) บทวิเคราะห์ถึงสถานะของความมีอยู่แห่งประสบการณ์พิเศษจากการ
พัฒนาจิต 

บทความวิจัยนี้ จะเป็นการถอดสาระสำคัญของเนื้อหา 3 ส่วน จากงานวิจัยเรื่อง จิตต
ภาวนา: ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์จากการฝึกฝนอบรมจิต โดยเรียบเรียงเนื้อหาล้อตาม
วัตถุประสงค์ของการวิจัย และการปรับสำนวนที่กำหนดเป็นภาษาทั่วไปให้เป็นภาษาที่ค่อนไปทาง
วิชาการมากข้ึนตามคำแนะนำของผู้ทรงคุณวุฒิเพ่ือการการตีพิมพ์บทความวิจัยในวารสารวิชาการ 

 

วัตถุประสงค์ 
1. เพ่ือศึกษาและทบทวนแนวคิดเรื่องจิตตภาวนา และประสบการณ์พิเศษที่เกิดขึ้นจาก

การพัฒนาจิตในพุทธศาสนา  
2. เพื่อศึกษาประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิตตามวิธี

ปฏิบัติในพุทธศาสนา    
3. เพ่ือวิเคราะห์ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิตตามวิธี

ปฏิบัติในพุทธศาสนา 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ใน “รายงานการวิจัย” 

จะเริ่มต้นจากการวางโครงสร้างเนื้อหาออกเป็น 3 ส่วน ล้อตามวัตถุประสงค์ 3 ข้อดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

จิตตภาวนาและ
ประสบการณ์พิเศษใน

พุทธศาสนา 

ประสบการณ์พิเศษ
และปรากฏการณ์จาก

การฝึกอบรมจิต 

ความมีอยู่จริงของสิ่งที่
ปรากฏจากการ

ฝึกอบรมจิต 

ว.1 ว.2 ว.3 

 

ภาพที่ 1 โครงสร้างเนื้อหา 



292 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 2 (March-April 2024) 
 

ส่วนที่ 1 จิตตภาวนาและประสบการณ์พิเศษในพุทธศาสนา จะศึกษาเอกสาร โดยให้
น้ำหนักในการทบทวนเนื้อหาจากคัมภีร์ สุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค, มัชฌิมนิกาย มัชฌิม
ปัณณาสก์, โดยเฉพาะสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค ที่ว่าด้วยเรื่องมหาสติปัฏฐานสูตร และ
ปกรณ์วิเสสวิมุตติมรรค แต่งโดยพระอุปติสสะเถระและปกรณ์วิเสสวิสุทธิมรรค แต่โดยพระพุทธ
โฆษาจารย์ อันเป็นแบบฉบับที่แพร่หลายในระบบการศึกษาพุทธศาสนาไทย การได้มาซึ่งข้อมูลใน
การเรียบเรียง จะเริ่มต้นจากการศึกษาคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ปกรณ์พิเศษ จากนั้นคัดเลือก
มาเฉพาะที่เก่ียวข้องกับจิตตภาวนา นำมาถอด/แปลความ จัดลำดับ และเรียบเรียง 

ส่วนที่ 2 ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์จากการฝึกอบรมจิต จะศึกษาข้อมูลจาก
สื่อสาธารณะ โดยเฉพาะสื่อดิจิทัลและการให้คำสัมภาษณ์ ตลอดถึงการทดลองฝึกฝนอบรมจิตของ
ผู้วิจัย การได้มาซึ่งข้อมูลในการเรียบเรียง จะเริ่มต้นจากการฟังปาฐกถา คำเทศน์ ผลการสอบ
อารมณ์ที่เผยแพร่ในสื่อดิจิทัลสาธารณะ บันทึกลงในกระดาษอิเล็กทรอนิกส์เฉพาะส่วนที่เกี่ยวข้อง 
วิเคราะห์เนื้อหา จัดลำดับความสำคัญ และเรียบเรียง ในส่วนที่เป็นข้อมูลสัมภาษณ์ ผู้วิจัยได้
ออกแบบสัมภาษณ์โดยวางกรอบกว้าง ๆ ในการสัมภาษณ์เพื่อให้ได้ข้อมูลเชิงลึก มี 3 หัวข้อคือ 1) 
แนวทางในการฝึกอบรมจิต 2) ประสบการณ์พิเศษจากการฝึกอบรมจิตและปรากฎการณ์ที่เกิดขึ้น
ขณะฝึกอบรมจิต 3) ความคิดเห็นที่มีต่อประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์จากการฝึกอบรมจิต  
กลุ่มตัวอย่างจะเป็นกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจงผ่านการแนะนำจากบุคคลและกลุ่มตัวอย่างแบบ
บังเอิญที่เข้ามาในช่วงการทำวิจัย กำหนดกลุ่มตัวอย่างจำนวน 8 คน บันทึกเสียงด้วยโทรศัพท์ และ
พิมพ์ลงในกระดาษอิเลกทรอนิกส์ วิเคราะห์ จัดลำดับและเรียบเรียง ข้อความสัมภาษณ์ที่นำมา
วิเคราะห์จะนำไปให้ผู้สัมภาษณ์พิจารณาตัดทอน/เพ่ิมเติม ก่อนจัดทำเป็นรายงานการวิจัย ในส่วน
ของการทดลองฝึกฝนอบรมจิตของผู้วิจัย จะวิเคราะห์จากหนังสือบันทึกประสบการณ์ และข้อเขียน
จำนวนหนึ่งที่บันทึกไว้ในเว็บโกทูโน (Gotoknow) 

ส่วนที่ 3 ความมีอยู่ของสิ่งที่ปรากฏจากการฝึกอบรมจิต จะเป็นการวิเคราะห์ถึงความมี
อยู่ของสิ่งที่ปรากฏจากการฝึกฝนอบรมจิต ตลอดถึงท่าทีที่ควรมีต่อความมีอยู่ของสิ่งที่ปรากฏนั้น 
โดยให้ความสำคัญกับเครื ่องมือทางปรัชญา 2 แบบ ประกอบด้วย การอนุมานแบบนิรนัย 
(Deduction) คือการตรวจสอบด้วยเหตุผลที่จะระบุว่า ปรากฏการณ์จากการฝึกอบรมจิตใดจริง ก็
ต่อเมื่อมีปรากฏการณ์ชนิดเดียวกันทั้งหมดจากการฝึกอบรมจิตระบุว่าจริง และ การใช้อนุมานแบบ
อุปนัย (Induction) คือการตรวจสอบด้วยประสบการณ์ที่จะระบุว่า ปรากฏการณ์จากการฝึกอบรม
จิตใดจริงก็ต่อเมื่อมีสิ่งที่ตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 รองรับปรากฏการณ์นั้น  



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)  | 293 
 

ในตอนท้ายของเนื้อหาจะเป็นข้อสังเกตและความตระหนักรู้ในตนอันเป็นสิ่งสำคัญ
สำหรับการเรียนรู้ด้านจิตศึกษา/จิตตปัญญาศึกษา (Contemplative Education) แต่ในบทความ
วิจัยนี้จะสรุปมาบางส่วนเท่านั้น โครงสร้างการถอดบทเรียนสู่ความตระหนักรู้ ดังนี้  

 
ภาษาและการเรียบเรียงเนื้อหา โดยเฉพาะในส่วนที่ 1 ผู้วิจัยจะพยายามแปลภาษา/แปล

ศัพท์ที่เป็นศัพท์เฉพาะทางศาสนาให้เป็นภาษาทั่วไป โดยมีวิธีการดังนี้คือ ศัพท์เฉพาะทางศาสนา/

ภาษาคัมภีร์ → ศึกษารากศัพท์ ไวยากรณ์ และความหมาย  → เทียบเคียงความหมายจาก

แหล่งข้อมูลต่าง ๆ เช่นพจนานุกรม  → แปลโดยถือเอาความหมาย/แปลโดยอรรถ  → แปลงเป็น
ภาษาทั่วไป เหตุผลที่ใช้ภาษาทั่วไปเพราะ ต้องการขยายองค์ความรู้ทางศาสนาออกสู่ผู้ไม่สันทัดต่อ
วัฒนธรรมทางศาสนา อย่างไรก็ตาม กรณียากต่อการจะแปลงเป็นภาษาทั่วไป จะยังคงรักษาไว้ซึ่ง
ศัพท์เฉพาะทางศาสนา 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

สาระสำคัญ/เนื้อหา การจำลองตน/การพินิจอย่างใคร่ครวญ
เพ่ือสร้างประสบการณ์/เทียบเคียง
ประสบการณ์ ความ

ตระหนักรู้ 

ภาพที่ 2 โครงสร้างการถอดบทเรยีนสู่ความตระหนักรู ้

ภาษาคัมภีร์ ภาษาท่ัวไป 

ภาษาบาลี ภาษาไทย 

แปลรักษารูปศัพท์/พยัญชนะ แปลรักษาความ 

แสวงหาภาษาท่ัวไป 

ภาพที่ 3 โครงสร้างการใช้ภาษาเพื่อการเรียบเรียงเนื้อหา 



294 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 2 (March-April 2024) 
 

สรุปผลการวิจัย 
1. จากการศึกษาและทบทวนแนวคิดเรื่องจิตตภาวนา และประสบการณ์พิเศษที่เกิดขึ้น

จากการพัฒนาจิตในพุทธศาสนา พบว่า รูปแบบของการพัฒนาจิตมี 2 คือ 1) การพัฒนาจิตเพื่อให้
จิตสงบ (สมถกรรมฐาน) และ 2) การพัฒนาจิตเพื่อให้เกิดความรู้แจ้ง (วิปัสสนากรรมฐาน) ทั้ง 2 
แบบต่างอิงอาศัยกัน พุทธศาสนาเห็นว่า จิตคือองค์ประกอบหนึ่งของชีวิต จิตเดิมแท้เป็นจิตบริสุทธิ์ 
ต่อเมื่อจิตตกไปสู่อารมณ์ที่ปรารถนา จึงกลายเป็นจิตเศร้าหมอง (กิเลส) ดิ้นรนสู่อารมณ์ตามความ
ต้องการ (ตัณหา) และประสบทุกข์เพราะการยึดติดอย่างไม่รู้จบ พุทธศาสนามองว่า หากปรารถนา
จะพ้นจากทุกข์ จะต้องพัฒนาจิตเพ่ือการไม่เพ่ิมความเศร้าหมองและการกะเทาะความเศร้าหมองให้
หลุดออกจากจิต จึงเสนอแนวทางการพัฒนาจิต ด้วยเทคนิคการตรึงจิต 40 อย่าง ที่ให้ความสำคัญ
กับ “การพัฒนาจิตเพื่อให้จิตสงบ” เช่น ตรึงจิตไว้กับสี ตรึงจิตไว้กับอาหารที่กิน ตรึงจิตไว้กับความดี 
ส่วนผู้ต้องการความไม่ทุกข์อันเป็นเป้าหมายสุดท้ายของการพัฒนาจิตที่มากกว่าการระงับทุกข์แบบ
ชั่วคราว คือ “การพัฒนาจิตเพื่อให้เกิดความรู้แจ้ง” พระพุทธศาสนาเสนอเทคนิคการใช้สติเป็นฐาน 
(สติปัฏฐาน) ในการพัฒนาจิต ด้วยการรับรู้กาย (กายานุปัสสนา) ความรู้สึก (เวทนานุปัสสนา) จิต 
(จิตตานุปัสสนา) และธรรม (ธรรมานุปัสสนา) ตามที่เกิดขึ้นจริง พระพุทธเจ้าทรงรับรองว่า การ
ฝึกอบรมจิตด้วยเทคนิคนี้นานสุด 7 ปี เร็วสุด คือ 7 วัน รับรองผลอย่างน้อยคือ กรณียังมีความยึด
มั่นหลงเหลืออยู่ จะไม่หวนกลับมาตอบสนองกิเลสที่ทำให้จิตเศร้าหมองอีก (อนาคามี) สูงสุดคือ
ห่างไกลจากกิเลส (อรหันต์) และทรงยืนยันว่า หนทางเดียวนี้เท่านั้นที่เป็นไปเพื่อความบริสุทธิ์แห่ง
จิต การดับทุกข์ และทำความสงบจากกิเลส (นิพพาน) ทางนี้คือเทคนิคการใช้สติเป็นฐาน (สติปัฏ
ฐาน) เพื่อการพัฒนาจิต (ที.มหา. (ไทย) 10/404/338) จะพบว่า เคล็ดลับที่สำคัญของเทคนิคนี้คือ 
การระลึกรู้ว่า “มีกายอยู่...มีความรู้สึกอยู่ (เวทนา)...มีจิตอยู่ และมีธรรมอยู่” และอาศัย 4 อย่างนี้ไว้
เพียงเพ่ือการระลึกรู้เท่านั้น 

การพัฒนาจิตจะพบประสบการณ์พิเศษ 3 อย่าง ทั้งนี้แล้วแต่เหตุปัจจัยสัมพันธ์ที่ทำให้
เกิดคือ 1) ความสุขจากความสงบ เช่น ความร่าเริง ความอ่ิมเอิบ (ปีติ) แบบชั่วขณะก็มี แบบแผ่ซ่าน
ทั่วกายก็มี แบบโลดโผนก็มี 2) คุณธรรมทั่วไป/สามัญ (โลกียธรรม) เช่น การระลึกชาติได้ มีฤทธิ์ หู
ทิพย์ รับรู้ความคิดของคนอื่น การล่วงรู้อนาคต 3) คุณธรรมชั้นสูง (โลกุตรธรรม) คือการถอดถอน
ความยึดมั่นในตนออกได้ ไม่มีความลังเลสงสัยธรรม สูงสุดคือการตัดกิเลสและกองทุกข์ทั้งหมดได้ 
(อัง.ติก. (ไทย) 20/59/225-229)  

2. จากการศึกษาประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิตตาม
วิธีปฏิบัติในพุทธศาสนาพบว่า นักปฏิบัติชั้นครู/อาจารย์คือ พระราชสังวรญาณ (พุธ ฐานิโย) (2565) 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)  | 295 
 

เล่าว่า การทีจ่ิตจะเกิดความสงบและตั้งมั่น (สมาธิ) จะเกิดอาการคล้ายง่วงนอนก่อน จากนั้นจะผ่าน
จุดมืดและจิตสว่างโพลงขึ้น เมื่อจิตสงบ ลมหายใจจะจางหาย จิตจะสงบนิ่งลอยเด่นสว่างไสวเพียง
ดวงเดียวล้วน ภาวะนี้เรียกว่า สมาธิแบบแน่วแน่มั่นคง (อัปปนาสมาธิ) พระธรรมวิสุทธิมงคล (บัว 
ญาณสมฺปนฺโน) (2559) เล่าว่า เมื่อจิตสงบระงับ ณ จุดหนึ่งจะมองเห็นร่างกายเหมือนป่าช้าผีดิบ 
ส้วม มีผิวหนังปกปิดไว้ เมื่อเพิกผิวหนังออกจะเห็นเนื้อ และสิ่งสกปรกอ่ืนตามลำดับ เข้าถึงอสุภะ จะ
ถอนความรัก ความชัง ตัณหาออกเสียได้ ขณะที่พระธรรมโกศาจารย์ (องอาจ ฐิตธัมโม) (2563) เล่า
ว่า เมื่อจิตเงียบ สงบ ไม่วุ่นวาย จะเกิดนิมิตเห็นดวงดาวระยิบระยับ พราวแสง เป็นปุยนุ่น อาจหลง
เพลินไปกับอารมณ์นั้น พระราชสังวรญาณ (พุธ ฐานิโย) เล่าว่าหากจิตแน่วแน่ต่ออารมณ์ ตัวจะโยก 
น้ำตาไหล ขนพอง สอดล้องกับที่พระสรวง ปริสุทโธ (2562) ระบุว่า ช่วงเวลาฝึกจิต ร่างกายขนลุก
ขนพอง น้ำมูกน้ำตาไหล มือสั่น พระสินทรัพย์ จรณธัมโม (2565) เล่าว่า บางครั้งตัวยืด ตัวหด ตัว
ยาว ตัวเล็ก สุดท้ายได้รับการยืนยันจากคำบอกเล่าของเหล่านักปฏิบัติชั้นครูอาจารย์ว่า เมื่อฝึกฝน
อบรมจิตไปถึงจุดสุดท้ายก็จะสามารถตัดกระแสอารมณ์ ชะล้างจิตให้หมดสิ้นทุกข์ กิเลสดับสนิท 
ครอบครองบรมสุขอันเป็นสุขธรรมชาติได้ (พระธรรมวิสุทธิมงคล (บัว ญาณสมฺปนฺโน), 2563; ครูบา
ฉ่าย, 2566) 

ส่วนนักการศึกษา และการทดลองปฏิบัติของผู ้วิจัย จะพบประสบการณ์พิเศษและ
ปรากฏการณ์คือ อารมณ์ที่เปลี่ยนไป จากอารมณ์ลบขุ่นมัวเป็นบวกและสดใส การคิดเล็กคิดน้อย
กลายเป็นนิ่งสงบ การละวางตัวตนลงได้บ้าง จิตนิ่งขึ้น หายกลัว มองเห็นความเป็นจริงของชีวิต ได้
ยินเสียงที่ห่างไกล รับรู้ลางบอกเหตุ มองเห็นตัวเองหลุดเป็น 2 ร่าง เข้าถึงธรรมที่เชื่อมโยงระหว่าง
สิ่งรอบตัวและความจริงของชีวิต อิ่มเอิบ น้ำตาไหล ล่วงรู้สิ่งที่จะเกิดขึ้นข้างหน้า เห็นภาพอดีตของ
ตัวเองที่ลืมไปแล้ว มีสมาธิไม่เหนื่อยกับการได้วิ่งออกกำลังกาย รู้สึกร่างกายลอยติดเพดาน รู้เลขหวย
ล่วงหน้าและออกตรงตามที่เห็น ย่อขยายนิมิตได้ เกิดแสงสว่างดวงกลม มองเห็นทะลุทะลวงผาผนัง 
เห็นวิมานสีทอง เพลิดเพลินจนลืมความปวดเมื่อย เห็นภาพเปลือย รู้ล่วงหน้าและรู้ที่ไกล พบการ
ยุบ-พอง เป็นจังหวะ ตัวโยกโคลงฯลฯ   

3. จากการวิเคราะห์ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิต
ตามวิธีปฏิบัติในพุทธศาสนา พบว่า ความมีอยู่ของสิ่งที่ปรากฏจากการฝึกฝนอบรมจิต จะพบใน 2 
แบบคือ 1) มีสิ่งที่ปรากฏอยู่และจริง 2) มีสิ่งที่ปรากฏมีอยู่แต่อาจไม่จริง และสิ่งที่ปรากฎอยู่จะจริง
หรือไม่จริงนั้นจะมี 2 ลักษณะคือ 1) สิ่งที่ปรากฏเป็นมโนภาพ และ 2) สิ่งที่ปรากฏทางกายภาพ/
ข้อเท็จจริง เราอาจตรวจสอบสิ่งที่ปรากฏขณะฝึกฝนอบรมจิตเพื่อการไม่หลงต่อสิ่งที่ มีอยู่แต่ไม่จริง
และมีอยู ่จริงแต่ไม่ใช่เป้าหมายที่แท้จริงสำหรับการฝึกฝนอบรมจิต ได้ใน 3 แบบคือ 1) การ



296 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 2 (March-April 2024) 
 

ตรวจสอบด้วยประสบการณ์ เช่น การเปิดตาเนื้อดูเพื่อจะตรวจสอบว่าภาพ เสียง การเคลื่อนไหวที่
ปรากฏขณะหลับตานั้นมีสถานการณ์จริงรองรับหรือไม่ และการรอสถานการณ์นั้นเกิ ดขึ้นเพื่อจะ
ตรวจสอบว่าการล่วงรู้อนาคตสอดคล้องกับสถานการณ์นั้นจริงหรือไม่ 2) การตรวจสอบด้วยเหตุผล 
ผ่านแนวคิดสามเส้า อย่างกรณี มองเห็นตัวเลขหวยและพบว่าหวยออกตรงตามที่เคยมองเห็น ถ้านัก
ปฏิบัติชั้นครู/อาจารย์ ก. คือเส้าที่ 1 มีข้อมูลยืนยันว่าจริง สอดคล้องกับ อาจารย์ ข. คือเส้าที่สอง มี
ข้อมูลยืนยันว่าจริง และสอดคล้องกับ อาจารย์ ค. คือเส้าที่สาม มีข้อมูลยืนยันว่าจริง จะได้ข้อสรุปว่า 
มีความเป็นไปได้ที่อนาคตมีอยู่จริงแบบแน่นอน เหตุเพราะได้รับการยืนยันว่าจริงทุกเส้า 3) การ
ตรวจสอบด้วยญาณทัศนะ คือ ความสามารถในการหยั่งรู้ความจริง ตั้งแต่การเห็นความเกิด-ดับของ
รูปนาม เห็นความแตกสลายของรูปนาม เห็นความน่ากลัวของรูปนาม เห็นโทษของรูปนาม เห็น
ความน่าเบื่อหน่าย เห็นความควรที่จะพ้นไปจากรูปนาม เห็นความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่มีตัวของ
รูปนาม เห็นความเป็นกลางของสิ่งที่ปรุงแต่งกันตั้ งขึ้น และเห็นความจริงที่หมดจด (อริยสัจ) รวม
เรียกว่า ความรู้จากการเห็นแจ้ง (วิปัสสนาญาณ) ชั้นสูงสุดคือ ปรีชาหยั่งรู้สิ่งทั้งปวง ทั้งอดีต ปัจจุบัน 
และอนาคต เรียกว่า สัพพัญญุตญาณ ความสามารถนี้เป็นความสามารถชั้นสูงเฉพาะบุคคล แต่
สามารถจะยืนยันได้ว่าจริงหรือไม่ หากนำแนวคิดทั้ง 3 แบบมาพิจารณาร่วมกันคือ ถ้าตรวจสอบด้วย
ประสบการณ์แล้วพบว่าจริง ตรวจสอบด้วยเหตุผลแล้วว่าอนุมานได้ว่าจริง และตรวจสอบด้วยญาณ
ทัศนะแล้วพบว่า จริง จึงสรุปว่า สิ่งที่ปรากฏนั้นจริง อย่างไรก็ตาม เมื่อพิจารณาผ่านหลักความเชื่อ 
10 ประการ ที่พระพุทธเจ้าเสนอแนวทางต่อชาวกาลามะเพื่อแสดงท่าที่ต่อความรู้ที่ได้รับ จะพบว่า 
สิ่งที่พระพุทธเจ้าวางแนวไว้คือ การรู้ได้ด้วยตนเอง (อัง.ติก. (ไทย) 20/505/241) คือประสบการณ์
ทางจิตที่ค่อนไปทางความเป็นอัตนัย แต่สิ่งที่น่าพิจารณาคือ หากมีประโยชน์เกื้อกูลต่อตนผู้เข้าถึง 
ไม่ใช่ผู้อื่นที่เข้าไม่ถึง จึงต้องยอมรับถึงความเป็นอัตนัยโดยปริยาย  

จากผลการศึกษาทั้งหมด จะเกิดความตระหนักรู้ในตนได้ว่า ทุกข์คือปัญหาสำคัญของ
ชีวิต การใช้สติเป็นฐาน (สติปัฏฐาน) คือ แนวทางในการหยุดการทำงานของทุกข์ทางใจที่เกิดจาก
การยืดมั่นในตน ผลที่เกิดขึ้น เช่น ความอิ่มเอิบ (ปีติ) ความเพลิดเพลิน การล่วงรู้อนาคต จะเป็นผล
พลอยได้ และเป็นเพียงสิ่งที่มีอยู่ที่ยังตกอยู่ในกฎทั่วไป (สามัญลักษณ์) จึงไม่ใช่สิ่งที่ควรยึดว่าเป็นที่
พึ่งสุดท้าย ส่วนผลชั้นสูง (โลกุตรธรรม) คือ ความสงบ (นิพพาน) จากกิเลสและกองทุกข์ทั้งปวงจะ
คือผลปลายสุดที่ควรฝึกฝนอบรมจิตไปให้ถึง เคล็ดลับสำคัญของการใช้สติเป็นฐานคือ สิ่งที่ปรากฏ
เป็นเพียงสิ่งที่ปรากฎ และการยอมรับตามจริงต่อสิ่งที่เกิดขึ้น 

 
 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)  | 297 
 

อภิปรายผลการวิจัย 
จิตตภาวนา คือ แนวทางหนึ่งที่พุทธศาสนาเสนอต่อโลกในการเติมเต็มชีวิตในมิติจิต ผล

ของจิตตภาวนามีลักษณะเป็นผลเชิงบวกในการเข้าถึงความจริงของโลกและชีวิต และพิสูจน์ได้ด้วย
เหตุผลและประสบการณ์ ในขั้นทั่วไป พุทธศาสนาให้ความสำคัญกับประสบการณ์มากกว่าการ
อนุมานด้วยเหตุผล ในขั้นสูง พระพุทธศาสนาจะให้ความสำคัญกับญาณทัศนะ อย่างไรก็ตาม จาก
การศึกษาเรื่อง จิตตภาวนา: ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์จากการฝึกฝนอบรมจิตนั้น จะ
เห็นได้ว่า  

1. แนวคิดเรื ่องจิตตภาวนา นั ้น พุทธศาสนาเสนอการพัฒนาจิตด้วยการใช้สติเป็น
เครื่องมือสำคัญในการดูสิ่งที่เกิดขึ้นจริงที่ เป็นปัจจุบันทางกาย ความรู้สึก ความคิด และธรรม ด้วย
ความเพียรพยายามอย่างมีความรู้สึกตัวทั่วพร้อม จะสามารถกำจัดความอยากและทุกข์ระทมได้ การ
ตามดูกาย จะใช้การกำหนดลมหายใจ อิริยาบถ ความเป็นของปฏิกูลของร่างกาย จนถึงธาตุทั้ง 4 
ร่างกายซากศพ การตามดูความรู้สึก จะรับรู้ความรู้สึกตามจริงทั้งความรู้สึกสุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ 
การตามดูจิต จะตามดูสภาพจริงตามจริงทั้งจิตเชิงลบ คือ กำหนัดยินดี โกรธ ฟุ้งซ่านฯลฯ และจิต
เชิงบวกคือความเป็นสมาธิแห่งจิต จิตที่หลุดพ้น และการตามดูธรรม คือ สภาวะที่คอยขัดขวางไม่ให้
ทำดี เช่น ความลังเลสงสัย ความหดหู่เซื่องซึม รูปนามที่มีลักษณะการเกิดดับเป็นปกติ ความรู้ที่มีอยู่
และไม่มีตลอดถึงสาเหตุ และความจริงชั้นสูง (อริยสัจ) ทั้งนี้เพื่อการไม่ยึดมั่นถือมั่นสิ่งใด ๆ ในโลก 
เมื่อพัฒนาจิตจนได้คุณภาพระดับหนึ่งจะพบประสบการณ์พิเศษตามลำดับ  คือ ลำดับแรกจะพบ
ความสุขทั้งทางกายและใจตั้งแต่สุขจากความอิ่มเอิบจนถึงสุขที่ไม่มีรูป ลำดับที่สองจะพบความนิ่ง
สงบ (อุเบกขา) และสมาธิหนึ่งเดียว จนถึงเกิดความรู้ ระลึกชาติได้ มีหูทิพย์ เป็นต้น เรียกว่า โลกิย
ธรรม ลำดับที่สามจะพบที่เป็นลำดับไม่เสื่อมถอยอีก จะสามารถตัดวงจรของวังวนแห่งทุกข์ได้ ตั้งแต่
ยังไม่ครบสมบูรณ์จนถึงความสมบูรณ์คือดับกิเลสและกองทุกข์ทั้งหมด 

พุทธทาสภิกขุ (2533) นำอานาปานสติไปใช้แล้วพบว่า การกำหนดลมหายใจยาว การ
กำหนดลมหายใจสั้น การกำหนดลมหายใจทั้งหมด การระดับสิ่งปรุงแต่งกาย/กายสังขาร จัดเป็น 
การตามเห็นกาย (กายานุปัสสนา) การกำหนดความอ่ิมใจ การกำหนดสุข การกำหนดสิ่งปรุงแต่งจิต 
(จิตตสังขาร) และการระงับจิตสังขาร จัดเป็น การตามเห็นเวทนา (เวทนานุปัสสนา) การรู้ชัดจิต การ
ทำจิตให้ปราโมทย์ การทำให้จิตตั้งมั่น และจิตปล่อยวาง จัดเป็น การตามเห็นจิต (จิตตานุปัสสนา) 
การมองเห็นความไม่เที่ยง การเห็นความจางคลาย การเห็นความดับไม่เหลือ และการเห็นการสลัด
ออกหรือการสลัดคืนสิ่งนั้น จัดเป็น การตามเห็นธรรม (ธัมมานุปัสสนา) ขณะที่สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2561) เห็นว่า การใช้สติเป็นที่ตั้งนั้น ตัวหลักปฏิบัติคือ ความเพียร (อาตาปี)  



298 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 2 (March-April 2024) 
 

ความรู้ตัว (สมฺปชาโน) และการระลึกได้ (สติมา) เป็นสิ่งที่ควรจะทำความเข้าใจ และ ส่วนการกำจัด
ความไม่รู้และทุกข์ระทม (วินยโลเก อภิชฺฌา โทมนสฺสํ) จะเป็นตัวกำกับข้อปฏิบัติทั้งสี่หัวข้อ (กาย 
เวทนา จิต ธรรม) ขณะที่พระราชพรหมยาน (วีระ ถาวโร) (2537) ยืนยันประสบการณ์ในการ
ฝึกอบรมจิตว่า สามารถมองเห็นสิ่งมีชีวิตอื่นต่างภพ อาศัยข้าวประทังชีวิตจากสิ่งมีชีวิตอื่น การได้
เดินทางไปสู่สถานการณ์ในอดีต การรู้ว่าตนเคยเกิดเป็นนักรบและอื่น ๆ ก่อนจะมาเกิดเป็นมนุษย์ 
ความสามารถในการถอดจิตด้วยพลังแห่งการฝึกอบรมจิตไปสู่ภพอื่น การได้พบสิ่งมีชีวิต แปลง 
ความสามารถในการรับรู้ถึงสภาพจิตของบุคคลอื่น 

ผู้วิจัยเห็นว่า การพัฒนาจิตตามแนวคิดในพุทธศาสนานั้น มีหลักการสำคัญคือ การดู
ความมีอยู่ของสิ่งที่ปรากฏโดยไม่นำตนเข้าไปเป็นอันเดียวกันกับสิ่งที่ปรากฏทั้งทางกาย ความรู้สึก 
ความคิด และธรรม จากการฝึกปฏิบัติเบื้องต้น เกิดผลตามที่พุทธศาสนาระบุไว้ แต่เมื่อใช้ฐานคิดใน
หลักกาลามสูตร ผู้วิจัยไม่อาจจะยืนยันได้ว่า ผลลำดับที่สองและสามจะมีอยู่จริง เพราะยังไม่พบ
ประสบการณ์ทางจิตดังกล่าว ถึงอย่างนั้น จากการศึกษามีข้อมูลในระดับหนึ่งมีเหตุผลสนับสนุนเพียง
พอที่จะกล่าวได้ว่า ประสบการณ์พิเศษตามท่ีระบุไว้ในพุทธศาสนาเป็นสิ่งที่มีอยู่ 

2. การศึกษาประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิตตามวิธี
ปฏิบัติในพุทธศาสนา จะเห็นว่า กลุ่มนักปฏิบัติชั้นครู/อาจารย์ บางท่านสะท้อนประสบการณ์พิเศษ
จากการพัฒนาจิตครบทั้งสามส่วนคือความสุขชั้นต้น คุณธรรมระดับโลกีย์ และคุณธรรมระดับโลกุต
ตระ ขณะที่กลุ่มนักการศึกษา/ผู ้กำลังเรียนรู ้และการทดลองฝึกอบรมจิตของนักวิจัย สะท้อน
ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์จากการฝึกอบรมจิตเพียงระดับความสุขชั้นต้น บางท่าน
สะท้อนถึงคุณธรรมระดับโลกีย์ แต่ไม่พบการสะท้อนคิดถึงคุณธรรมระดับโลกกุตตระ 

ผู้วิจัยเห็นว่า ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์จากการฝึกอบรมจิตนั้น แต่ละคนจะ
มีในลักษณะต่างกันบ้างเหมือนกันบ้าง แต่ไม่ง่ายที่จะเข้าถึงคุณธรรมระดับโลกุตตระนั้น หาก
พิจารณาถึงประสบการณ์ของกลุ่มนักปฏิบัติชั้นครู/อาจารย์ ดูเหมือนต้องทุ่มเทแม้จะต้องแลกมา
ด้วยชีวิต 

อย่างไรก็ตาม ความสุขชั้นต้นที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิตตามแนวคิดของพุทธศาสนา 
เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นได้ และการเกิดขึ้นของความสุขชั้นต้นจำนวนหนึ่งเป็นการรักษาโรคทางกายได้ด้วย 
สอดคล้องกับงานวิจัยด้านการพัฒนาสุขภาพจิตด้วยการพัฒนาจิตตามแบบพุทธศาสนา อย่าง
งานวิจัยเรื่อง ผลของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานต่อสุขภาพจิตของบุคคล พบว่า ผู้มีภาวะผิดปกติ
ทางจิต อาการซึมเศร้า อาการความวิตกกังวล มีค่าคะแนนลดลงภายหลังการปฏิบัติ (พระปลัด
สมภาร สมภาโร, พระธรรมวัชรบัณฑิต และประพันธ์ ศุภษร, 2564) งานวิจัยเรื่อง แนวทางการใช้



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)  | 299 
 

วิปัสสนากรรมฐานบำบัดโรคซึมเศร้า พบว่า หลังปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ผู ้ป่วยซึมเศร้ามี
พัฒนาการด้านอารมณ์ ยิ ้มแย้มแจ่มใส ด้านความคิด มีความหวังในชีวิต ไม่เบื ่อหน่าย ด้าน
พฤติกรรม มีส่วนร่วมในการเข้าร่วมกิจกรรม (อังคณา พึ่งตำบล, 2565) และสอดคล้องกับแนวคิด
ของวิจัย เทียนถาวร (2562) ที่เห็นถึงประโยชน์ของการใช้สติเป็นฐานในการดำรงชีวิต โดยท่านเห็น
ว่า คนเรานั้นมีของดีที่มีในตัวอยู่แล้ว ของดีดังกล่าวคือสติและสัมปชัญญะ การนำสติมาใช้จะคือการ
ควบคุมจิตให้สงบอยู่กับอารมณ์ ไม่วอกแวก แล้วจะพบต้นเหตุของทุกข์ในชีวิต อย่างไรก็ตาม จิตต
ภาวนาไม่ได้มีผลเฉพาะต่อสุขภาวะจิตเท่านั้น หากแต่ส่งผลต่อสมองด้วย อย่างงานวิจัยเรื่อง ผลของ
การปฏิบัติสมาธิแบบกำหนดนับลมหายใจร่วมกับไบนิวรอลบทซ์ที่มีต่อการควบคุมอารมณ์ พบว่ า 
การปฏิบัติสมาธิฯส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงพลังงานคลื่นไฟฟ้าสมองคลื่นเธต้า (Theta) แต่ไม่ส่งผล
ต่อการเปลี ่ยนแปลงคลื ่นอัลฟ่า (วิชัย คำธร, ปรัชญา แก้วแก่น  และพีร วงศ์อุปราช, 2562) 
นอกจากนั้น ยังพบว่า คนที่มีจิตเป็นสมาธิ จะมีความผ่อนคลาย ซึ่งเป็นภาวะตรงข้ามกับความเครียด 
ทางด้านสมอง คนที่ผ่อนคลายด้วยการนั่งสมาธิจะมีคลื่นสมองเธต้ามากกว่าการผ่อนด้วยวิธีฟังเทป 
และพบว่า ขณะนั่งสมาธิสมองจะมีการปิดกั ้นเรื ่องราวต่าง ๆ ไม่ให้เข้าไปที ่สมองส่วนกลาง 
(หอมหวน, 2564) 

3. การวิเคราะห์ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์ท่ีเกิดขึ้นจากการพัฒนาจิตตามวิธี
ปฏิบัติในพุทธศาสนา จะพบว่า ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์ในขณะฝึกฝนอบรมจิต มีอยู่ใน 
2 แบบ คือ ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นตามสภาพ (สภาวธรรม) ทั้งที่เกิดขึ้นกับจิตและร่างกาย ในช่วง
เวลาของการพัฒนาจิต และปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นหลังการฝึกฝนอบรมจิต  
 ความมีอยู่ของปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นตามสภาพ (สภาวธรรม) แบ่งออกเป็น 2 ลักษณะ คือ 
ความมีอยู่จริง เช่น การล่วงรู้สถานการณ์ที่เกิดขึ้นจริงในอนาคต การมองเห็นสิ่งที่ไม่เคยเห็นแต่มีสิ่ง
นั้นจริง โดยมากภาพที่ปรากฏผ่านการรับรู้อย่างมีสติจะเป็นภาพฉายเหมือนตานอกมองเห็น และ 
ความมีอยู่แต่ไม่จริง เช่น การมองเห็นร่างกายเน่าเปื่อยแล้วตายแต่ร่างกายจริงไม่ได้ตาย การ
มองเห็นเทวดา นางฟ้า แต่เทวดานางฟ้าที่เห็นนั้นไม่มีจริง แม้จะเป็นภาพฉายปรากฏให้รับรู้เหมือน
เกิดข้ึนจริงและเข้าใจว่าเกิดข้ึนจริงก็ตาม แต่สามารถพิสูจน์ได้ด้วยกายสัมผัส 
 ผู้วิจัยเห็นว่า ท่าทีที่ควรมีต่อปรากฏการณ์พิเศษที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจิต คือ การวางใจ
เป็นกลางโดยไม่จำเป็นต้องอยู่ในฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งระหว่างสิ่งที่ปรากฎโดยมีเหตุการณ์/บุคคล/บางสิ่ง
รอบรับ และสิ่งที่ปรากฏโดยไม่มีเหตุการณ์/บุคคล/บางสิ่งรองรับ และการอยู่ในฐานะผู้รับรู้สิ่งที่มีอยู่
กำกับด้วยการถอดถอนความยืดมั่นในโลก จึงจะได้รับผลสูงสุดของประสบการณ์พิเศษจากการ
พัฒนาจิตตามวิธีปฏิบัติในพุทธศาสนา แต่ในกรณีที่อยากพิสูจน์ มีข้อเสนอคือ  



300 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 2 (March-April 2024) 
 

ก. การพิสูจน์แบบอนุกรม 
ถ้าเนื้อหาในคัมภีร์ระบุว่าจริง 

ครูอาจารย์ลองพิสูจน์แล้วพบว่าจริง ศิษย์/
อนุชนพิส ูจน ์แล ้วว ่าจร ิง อนุมานได้ว่า 
ข้อความในคัมภีร์ศาสนาจริง ผลการพิสูจน์
ของครูอาจารย์จริง และผลการทดลองของ
ศิษย์/อนุชนจริง  

ข. การพิสูจน์แบบยืนยัน 
เม ื ่ อข ้อความในค ัมภ ีร ์ทาง

ศาสนาระบุว ่า การฝึกฝนอบรมจิตจะมี
คุณสมบัติพิเศษเกิดขึ้นกับบุคคล เมื่อนัก
ปฏิบัติ A ทดลองแล้วว่าจริง นักปฏิบัติ B 
ทดลองแล ้วว ่า จร ิง และน ักปฏ ิบ ัต ิ  C 
ทดลองแล ้วว ่า จร ิง จ ึ งอน ุมานได ้ว่ า
คุณสมบัติพิเศษจากการฝึกฝนอบรมจิตจริง 

 
 
 

องค์ความรู้ใหม่  
จิตตภาวนา คือ การพัฒนาจิตให้บริสุทธิ์จากสิ่งที่ทำให้จิตเศร้าหมอง (กิเลส) เครื่องมือ

สำคัญคือสติและความรู้สึกตัว (สัมปชัญญะ) ระหว่างการฝึกฝนอบรมจิตจะมีปรากฎการณ์บางอย่าง
เกิดขึ้นให้ผู้ปฏิบัติได้รับรู้เพื่อเป็นกำลังทางใจให้ฝึกฝนอบรมจิตต่อไป ปรากฏการณ์จำนวนหนึ่ง
เกิดข้ึนเป็นลำดับเพ่ือให้เกิดความรู้ (ปัญญา) ในการเข้าใจโลกและชีวิตตามจริง เริ่มต้นจากความสงบ
แห่งจิตไปจนถึงปลอดจากสิ่งเศร้าหมองทางจิต สิ่งที่ปรากฏทางจิตจะมี 2 แบบ คือ 1) สิ่งนั้นเป็นสิ่ง
ที่เกิดขึ้นจริงและเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง 2) สิ่งนั้นเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจริงแต่ไม่มีอยู่จริง โดยทั่วไปสามารถ
ตรวจสอบได้ด้วยทฤษฎีสามเส้าแรก คือประสบการณ์ เหตุผล และญาณทัศนะ ผู้วิจัยพบข้อเสนอ
การตรวจสอบอีกแบบหนึ่งเรียกว่าทฤษฎีสามเส้าแบบที่สอง คือการยืนยันจากเนื้อหาในคัมภีร์ 
ประสบการณ์ของนักปฏิบัติชั้นครู และการทดลองปฏิบัติด้วยตน จะเป็นการยืนยันแบบอนุกรม 
เรียกว่า การพิสูจน์แบบอนุกรม นอกจากนั้นยังสามารถตรวจสอบด้วยสามเส้าแบบที่สามคือการ
ยืนยันจากนักปฏิบัติ ในกรอบความคิดท่ีว่า ถ้า A ยืนยันว่า จริง B ยืนยันว่าจริง และ C ยืนยันว่าจริง 

ผู้ทดลอง A ผู้ทดลอง B 

ผู้ทดลอง C 

ภาพที่ 5 การพิสูจน์แบบยืนยัน 

ประสบการณ์
ของบรรพชน 

ข้อความใน
คัมภีร์ทาง
ศาสนา 

การทดลอง
ด้วยตน 

ภาพที่ 4 การพิสูจน์แบบอนุกรม 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)  | 301 
 

แสดงว่า สิ่งนั้นจริง เพ่ือที่จะอนุมานได้ว่า ประสบการณ์พิเศษและปรากฏการณ์จากการฝึกฝนอบรม
จิตจะจริง อย่างไรก็ตาม ท่าทีของนักปฏิบัติที่อาจต้องตระหนักตลอดเวลาระหว่างฝึกฝนอบรมจิตคือ
การไม่เข้าไปยึดติดต่อสิ่งที่ปรากฏว่าจริง จัดทำเป็นแผนภาพได้ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 6 องค์ความรู้ที่ได้รับ 
 

ข้อเสนอแนะ 
ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
มีข้อค้นพบว่า จิตตภาวนามีแนวทางที่ปฏิบัติได้ทุกชั้นวัย และเกิดผลดีต่อสุขภาพจิต 

ดังนั้น จึงควรทบทวนจัดบูรณาการทุกภาคส่วน โดยเฉพาะในระบบการศึกษา ปฐมวัย-มัธยม ควรมี
การบูรณาการร่วมกับทุกสาระการเรียนรู้ ส่วนระดับอุดมศึกษา ควรเปิดเป็นวิชาเรียนในกลุ่มศึกษา
ทั่วไปและวิชาเลือก อาจเรียกวิชานี้ว่า จิตศึกษา / จิตตปัญญาศึกษา อันจะประโยชน์ต่อผู้เรียนต่อไป 
และจะเป็นฐานสำหรับการพัฒนาจิตที่สูงขึ้น นอกจากนั้น ควรจัดสรรพื้นที่เฉพาะเพ่ือพัฒนาจิตตาม
สถานที่กลางของหน่วยงานทั้งภาครัฐและเอกชน 



302 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 2 (March-April 2024) 
 

 
ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  

1. นักปฏิบัติการทางจิต/นักจิตศึกษา ควรตระหนักตลอดเวลาของการฝึกฝนอบรม
จิตต่อปรากฏการณ์ทางจิตที่เกิดขึ้นระหว่างการฝึกฝนอบรมจิตว่ามี 2 แบบคือ สิ่งที่ปรากฏเป็นสิ่งที่
มีอยู่จริง และสิ่งที่ปรากฏเป็นสิ่งที่ไม่มีอยู่จริง และควรมีท่าทีต่อทั้งสองแบบในฐานะการไม่เข้าไปยึด
ติดและ/หรือรับรู้เท่านั้น 

2. หลักสูตรจิตศึกษาสำหรับครู วิทยากรสามารถนำข้อมูลที่ผ่านการวิจัยนี้เป็น
ข้อมูลสนับสนุนเนื้อหาด้านจิตศึกษาโดยเฉพาะเนื้อหาที่เก่ียวกับจิตตภาวนา 

3. รายวิชาที่เกี่ยวกับการพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ ครู -อาจารย์สามารถนำข้อมูลที่
ผ่านการวิจัยนี้เป็นข้อมูลสนับสนุน ตลอดถึงการบูรณาการร่วมกับเนื้อหาอ่ืน ๆ 

 

เอกสารอ้างอิง 
ครูบาฉ่าย. (2566). พระสิ้นคิด Live สนทนาธรรม. เข้าถึงได้จาก https://www.youtube.com/ 

watch?v=ntCAyN CKA_w. 
ปิยะดี ประเสริฐสม และคณะ. (2564). วิเคราะห์ผลการศึกษาและปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตาม

แนวสต ิป ัฏฐานด ้วยส ัญญาณคล ื ่นสมองระบบว ิทยาศาสตร ์ .  เข ้าถ ึ งได ้จาก 
http://crs.mahidol.ac.th/thai/activity_ news_05-13-59.htm.  

พระธรรมโกศาจารย์ (องอาจ ฐิตธมฺโม). (2563). เล่าให้ลูกหลานฟัง. นครปฐม : สาละพิมพการ. 
พระธรรมวิสุทธิมงคล (บัว ญาณสมฺปนฺโน). (2559). วิธ ีฝ ึกจิตให้เป็นสมาธิ. เข้าถึงได้จาก 

https://www.youtube.com/watch?v=SUJTRiFGd_I.  
พระธรรมวิสุทธิมงคล (บัว ญาณสมฺปนฺโน). (2563). หลวงตามหาบัว พูดถึงหลวงปู่มั่น. เข้าถึงได้จาก 

https://www.youtube.com/watch?v=YfWVkA0IS9A.  
พระปลัดสมภาร สมภาโร พระธรรมวัชรบัณฑิต และประพันธ์ ศุภษร. (2564). ผลของการปฏิบัติ

วิปัสสนากรรมฐานต่อสุขภาพจิตของบุคคล. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร, 9(6), 
2260-2271. 

พระมหาบุญเลิศ ธัมมทัสสี และคณะ. (2548). ศึกษาปรากฏการณ์วิธีการสอนวิปัสสนากัมมัฏฐาน
ตามหลักสติปัฏฐานสี่ในปัจจุบัน. (รายงานการวิจัย). พระนครศรีอยุธยา : มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)  | 303 
 

พระมหาวุฒิชัย วุฑฺฒิชโย. (2563). การศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบการพัฒนาจิตของกรรมฐาน 5 
สายในสังคมไทย. วารสารธรรมธารา, 6(1), 19-22. 

พระราชพรหมยาน (วีระ ถาวโร). (2537). หลวงพ่อธุดงค์. กรุงเทพฯ : เยลโล่การพิมพ์ (1988) 
จำกัด.  

พระราชสังวรญาณ (พุธ ฐานิโย) , (2565). ปรากฏการณ์ที ่เกิดขึ ้นระหว่างฝึกสมาธิพร้อมแนว
ทางแก้ไขเบื้องต้น. เข้าถึงได้จาก https://www.youtube.com/watch?v =tJR8a 
450FM0. 

พระสรวง ปริสุทฺโธ. (2562). ผลบุญที่แตกต่าง การเวียนว่ายตายเกิด. เข้าถึงได้จาก https://www. 
youtube.com/watch?v=tqY69ryQTJo  

พระสินทรัพย์ จรณธัมโม. (2565). สนทนาธรรมกับพระสิ้นคิด. เข้าถึงได้จาก https://www.you 
tube.com/watch?v=JuoHx0KsKzA  

พวน โฆษิตศักดิ์และวัชรินทร์ ปิยธมฺโม. (2559). ศึกษาเปรียบเทียบการปฏิบัติกรรมฐาน ตามแนวอา
นาปานสติของพุทธทาสภิกขุกับเอส.เอน.โกเอ็นก้า. วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 7(2), 
82-92. 

พุทธทาสภิกขุ. (2533). อานาปานสติภาวนา. กรุงเทพฯ : หจก.การพิมพ์พระนคร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิจัย เทียนถาวร. (2562). วิปัสสนากรรมฐาน. เข้าถึงได้จาก https://www.matichon. co.th 

/article/news_1334805.  
วิชัย คำธร, ปรัชญา แก้วแก่น และพีร วงศ์อุปราช. (2562). ผลของการปฏิบัติสมาธิแบบกำหนดนับ

ลมหายใจร ่วมก ับไบน ิวรอลบทซ์ท ี ่ม ีต ่อการควบคุมอารมณ์ .  เข ้าถ ึงได้จาก
https://buuir.buu.ac.th/handle/1234567890/4260.  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). หลักการทั่วไปของสติปัฏฐาน. เข้าถึงได้จาก
https://www.youtube.com/watch?v=Vu1Wt3RvjXo.  

หอมหวน. (2564). การนั ่งสมาธิกับผลวิจัยทางวิทยาศาสตร์.  เข้าถึงได้จาก https://www. 
homhuan.com/news/detail.php?id=25.  

อังคณา พึ่งตำบล. (2565). แนวทางการใช้วิปัสสนากรรมฐานบำบัดโรคซึมเศร้า. วารสารมหาจุฬา
วิชาการ, 9(2), 126-140. 

https://www.matichon/


304 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 2 (March-April 2024) 
 

อีจัน. (2564). พระตัดคอตัวเองถวายเป็นพุทธบูชา. เข้าถึงได้จาก https://www.ejan.co/general-
news. 

 


