
วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)  | 399 
 

 
บทวิจารณ์หนังสือ: ทุกข์กระทบ ใจไม่กระเทือน 

  

Book review: Suffering Affects, the Heart Doesn't Affect 
  

พระรังสรรค ์ตกิฺขปญฺโญ (พิมพา)1 
Phra Rangsan Tikakhapanno (Phimpa) 

 

Received: June 02, 2023 
Revised: October 10, 2023 

Accepted: October 15, 2023 
 

 DOI: ……………………………..   
บทวิจารณ์หนังสือ 

     ผู้เขียน : ว.วชิรเมธ ี
     จำนวนหน้า : 238 หน้า 
     ปีที่พิมพ ์: 2563 
     ครั้งที่พิมพ์ : ครั้งที่ 1 
     สถานที่พิมพ์ : อมรินทรธ์รรมะ อมรินทร์- 

        พริ้นติ้ง แอนด ์พบัลิชชิ่ง  
 

บทคัดย่อ 
หนังสือ “ทุกข์กระทบ ใจไม่กระเทือน” ให้แนวคิดในการนำหลักธรรมทางพระพุทธ 

ศาสนาไปปฏิบัติในชีวิตประจำวัน เหมาะสำหรับบุคคลทุกระดับ เพราะมีการใช้ภาษาที่เรียบง่าย
เข้าใจง่าย ตัวอย่างที่ยกขึ้นมาประกอบเป็นเหตุการณ์ที่พบเห็นได้ทั่วไปหรือเป็นเรื่องเล่าที่เข้าใจงา่ย 
เชื ่อมโยงหลักธรรมสอดคล้องกับการดำเนินชีวิตในสภาพสังคมปัจจุบัน หากเราทำความเข้าใจ
หลักธรรมและนำไปปฏิบัติก็จะนำพาชีวิตไปสู่การพ้นทุกข์พบความสุขที่แท้จริได้ ตามชื่อหนังสือที่ว่า 
ทุกข์กระทบ ใจไม่กระเทือน คือ ฝึกดำเนินชีวิตอย่างมีสติในอิริยาบทต่าง ๆ ตามดูตามรู้เท่าทัน
อารมณ์ที่เกิดขึ้นในปัจจุบันขณะเพราะทุกอย่างล้วนมีการเกิดดับอยู่ตลอดเวลา เมื่อกิเลสมากระทบ

 
1 คณะสงฆ์จังหวัดกำแพงเพชร; Kamphaeng Phet Provincial Office of Buddhism 
  Corresponding author, e-mail: r2p072@gmail.com 

 
 
 

ภาพหน้าปกหนังสือ 



400 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 3 (May-June 2024) 
 

จิตใจเราก็แค่ดูและรู้ว่านี่คือกิเลสแล้ววางเฉยไม่ปรุงแต่งกิเลสนั้น ใจของเราก็จะไม่กระเทือนจาก
ความทุกข์ทุกรูปแบบที่มากระทบ สามารถก้าวผ่านความทุกข์ทั ้งปวงและดำเนินชีวิตได้อย่า งมี
ความสุข 
 

คำสำคัญ: ใจ, ทุกข์, สติ 
 

บทนำ 
หนังสือเรื่อง “ทุกข์กระทบ ใจไม่กระเทือน” โดย พระเมธีวชิโรดม (ว.วชิรเมธี) พิมพ์ครั้ง

ที่ 1 เมื่อปี 2563 โดยทำการรวบรวมธรรมบรรยายของพระเมธีวชิโรดม (ว.วชิรเมธี) ในโอกาสต่าง ๆ 
ที่เกี่ยวข้องกับการฝึกสติปัฏฐาน 4 การปฏิบัติธรรมในชีวิตประจำวันด้วย “สติ-สัมปชัญญะ” ในการ
ดำรงชีวิต หนังสือจะปูพื้นฐานเรื่องการปฏิบัติธรรมตั้งแต่ระดับความเข้าใจ ไปจนถึงวิธีการและผล
ของการปฏิบัติธรรมที่จะเกิดในชีวิตประจำวัน เมื่อเรียนรู้และปฏิบัติตามวิธีฝึกสติอย่างที่แนะนำแล้ว 
สามารถนำสติปัฏฐาน 4 ไปปรับใช้ในชีวิตประจำวันเพื่อแก้ปัญหาได้ ทำให้เมื่อทุกข์เข้ามากระทบ
แล้วใจของเราไม่กระเทือน หนังสือประกอบด้วยเนื้อหา 7 บท ได้แก่ บทที่ 1 ตื่นรู้อยู่กับปัจจุบัน บท
ที่ 2 Mindfulness ฝึกใจให้รู้แจ้ง บทที่ 3 “สติปัฏฐาน” เพื่อการดับทุกข์ บทที่ 4 เราไม่มีเรา บทที่ 
5 ภาวนาระหว่างวัน บทที่ 6 วิธีฝึกใจให้ไกลทุกข์ และบทที่ 7 ลายแทงแห่งความสุข 
 

Abstract 
The book on "Suffering Affects, the Heart Doesn't Affect" gives ideas for 

applying Buddhist Dhamma in Buddhism to practice in everyday life. This is suitable 
for people of all levels because simple language is used that is easy to understand. 
The examples given are common occurrences or stories that are easy to understand 
along with connecting the Buddhist principles that are consistent with living life in 
today's society. If we understand the Buddhist principles and put them into practice, 
it will lead our lives to freedom from suffering and true happiness. As the book says 
that Suffering Affects, the Heart Doesn't Affect, i.e. practicing living life mindfully in 
various bodily movements, following and knowing the emotions that arise in the 
present moment because everything is constantly arising and passing away. When 
defilements (Kilesa) affect the mind, we just look at them and know that these are 



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)  | 401 
 

defilements and then put them aside and do not modify those defilements. Our 
hearts will not be shaken by any form of suffering that affects us. We are able to 
overcome all suffering and live a happy life.  

 

Keywords: Mind, Suffering, Mindfulness  
 

เนื้อเรื่อง 
เนื ้อหาในหนังสือได้เริ ่มอธิบายพื้นฐานของการดำรงชีวิตในสังคมปัจจุบันว่าพต้อง

ประสบพบเจอกับอะไรบ้าง จากนั้นพยายามสร้างทัศนคติแนวคิดเกี่ยวกับการฝึกใจ ต่อด้วยกลไก
การทำงานของสติ การตามดูตามรู้เท่าทันกิเลส วิธีการฝึกสติปัฏฐานในชีวิตประจำวัน การฝึกใจให้
ไกลจากความทุกข์ และสามารถปรับใช้ในการดำรงชีวิตได้ในทุกกิจกรรมของชีวิต เพื่อการดำรงชีวิต
ที่พ้นจากความทุกข์ การดำเนินชีวิตที่มีคุณค่าและมีความสุขอย่างแท้จริง โดยมีเนื้อหาพอสังเขป
ดังต่อไปน้ี 

บทที ่ 1 ตื ่นรู ้อยู ่ก ับปัจจุบัน เมื ่ออยู ่ท่ามกลางความวุ ่นวาย คนที ่ฝ ึกจิตไว้ด ีนั้ น 
สถานการณ์ที่วุ่นวายกระทบได้แต่ภายนอก แต่ไม่กระทบถึงจิตใจข้างใน อยู่กับปัจจุบันได้ไม่หลงไป
ตามอารมณ์ และเป็นคนที่รู้จักตัวเอง ในทางธรรมคนที่จะเป็นผู้รู้ ไม่ได้หมายถึงรู้สารพัดรู้ เก่งสารพัด
เรื ่อง แต่หมายถึงรู ้ทันอารมณ์หรือรู ้ทันสภาวะจิตใจของตัวเองเป็นสำคัญ  กิเลสเกิดขึ้นก็รู ้ทัน 
พระพุทธศาสนาสอนให้เรารู้แล้วตื่น คือ หายโง่ หายหลง มีสติ มีสัมปชัญญะ ครองตัวครองใจ ไม่
ไหลไปตามกิเลสหรือสัญชาตญาณฝ่ายต่ำ ถ้ารู้แล้วตื่นจะใช้ความรู้ในทางที่ดี ในพระไตรปิฎกสอน
เรื่องการเจริญสติเป็นหลัก ดังเช่นที่พระพุทธองค์ตรัสว่า “แต่ก่อนก็ดี ในบัดนี้ก็ดี เราสอนแต่เรื่อง
ทุกข์ และการดับทุกข์เท่านั้น” ท่านโยงเข้าหาเรื่องดับทุกข์ ซึ่งก็คือเรื่องแนวทางแห่งการเจริญสติ
เพื่อดับทุกข์ ทุกวันนี้คนส่วนใหญ่ถูกปลิงแห่งความทุกข์เกาะกิน คือ โลภ โกรธ หลง หรือราคะ โทสะ 
โมหะ หากเราฝึกเจริญสติทุกวัน จะทำให้เรารู้ ตื่น เบิกบาน เกิดภาวะที่เรียกว่ากายคล่อง จิตคล่อง 
ปลอดโปร่งโล่งเบา สุขภาพจิตดี อยู่ที่ไหนก็รู้สึกผ่อนคลาย การฝึกเจริญสติทำให้เราอยู่กับปัจจุบัน 
ความทุกข์อาจจะเข้ามาถึงตัว แต่มันเข้าไม่ถึงใจ ถ้าเราฝึกสติ ศีลจะตามมา สมาธิจะตามมา ปัญญา
จะตามมา และความสุขหรือภาวะที่ทุกข์หายไปจะตามมา ไม่ว่าจะฝึกเจริญสติด้วยวิธีที่หลากหลาย 
แต่เมื่อฝึกเป็นแล้วจะพบภาวะตื่นรู้เหมือนกันหมด ฉะน้ันเมื่อฝึกสติตามแนวสติปัฏฐาน 4 แล้วนำมา
ประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันจนเป็นความเคยชิน หรือเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตแล้วอานิสงส์มีมาก ทาง



402 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 3 (May-June 2024) 
 

สายกลางก็คือทางสายสติ เมื่อใดมีสติ เมื่อน้ันแหละเราจะคิดถูก พูดถูก ทำถูก กลายเป็นคนที่อยู่บน
ทางสายกลางที่แท้จริง 

บทที่ 2 Mindfullness ฝึกใจให้รู้แจ้ง หัวใจสำคัญของการเจริญสติคือ ความรู้สึกตัวทั่ว
พร้อมอยู่กับปัจจุบันขณะ ภาษาอังกฤษใช้คำว่า Mindfulness ซึ่งพระพุทธองค์ทรงค้นพบและ
แบ่งปันแก่ชาวโลก ประสบการณ์ตรงของพระองค์กลายเป็นแนวทางในการฝึกเจริญสติ สัจธรรมที่
ทรงนำมาสอนเป็นปุราณมรรค แปลว่า หนทางสายเก่า ซึ่งมีอยู่แล้ว ธรรมะเป็นสิ่งที่อยู่คู่กับโลก พระ
พุทธองค์ทรงค้นพบและทรงนำมาบัญญัติ คือ จัดระบบ แจกแจง แถลง ประกาศ เปิดเผย ทำให้งา่ย
ต่อการเข้าใจ หนทางสายเก่าที่ทรงค้นพบ เรียกว่า ธรรมะ และทางลัดการเข้าถึงธรรมนี้ก็คือ “สติ
ปัฏฐาน 4” แปลว่า สติโดยตามดู ตามรู้ ตามสังเกตที่ฐานทั้ง 4 อันเป็นที่ปรากฏของสติ คือ กาย 
เวทนา จิต และธรรม ทางลัดนี้จะพาเรามุ่งตรงสู่พระนิพพานอันเป็นที่ดับทุกข์ ที่ที่เหมาะที่สุดที่จะ
ปฏิบัติธรรมก็คือที่กาย วาจา ใจ ของเรา ถ้าฝึกเจริญสติ จนสติได้รับการติดตั้งไว้ในชีวิตแล้ว กิเลส
ระดับสัญชาติญาณที่เรียกว่าอกุศลมูล ก็จะลดความรุนแรงในการทำลายลงไป การเจริญวิปัสสนา
กรรมฐานหรือการฝึกเจริญสติก็คือการมาเข้าสู่กระบวนการทำลายความโลภ โกรธ หลง ที่เป็น
รากเหง้าของความทุกข์แห่งชีวิตโดยตรง พอเรามีสติคมชัดเราจะเห็นว่าปรากฏการณ์เหล่านี้กำลัง
สำแดงความเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา หากเราเห็นความเกิดดับของจิตบ่อย ๆ ทำซ้ำ ๆ 
อยู่เนือง ๆ อย่างนี้ จิตก็จะตื่นรู้และจะค่อย ๆ ปล่อยวาง จางคายความยึดมั่นในตัวกู ของกู ตัวฉัน 
ของฉันไปตามลำดับ กิเลสมันก็จะฝ่อตัวและอันตรธานไปในที่สุด 

บทที่ 3 “สติปัฏฐาน” เพื่อการดับทุกข์ พระพุทธองค์ทรงแสดงพระสูตรที่ลึกซึ้งที ่สุด
ครอบคลุมคำสอนฝ่ายจริยธรรมนำไปสู่การดับทุกข์โดยตรงคือ “มหาสติปัฏฐานสูตร” พระสูตรที่ ว่า
ด้วยการตั้งสติพระสูตรใหญ่ ทรงแสดงหลักการเจริญสติที่สมบูรณ์แบบที่สุด เป็นระบบปฏิบัติการ
เพื่อดับทุกข์ในทางพระพุทธศาสนา ทรงปรารภเนื้อหาธรรมะล้วน ๆ เป็นหลักวิชาเพื่อการดับทุกข์
โดยตรง ทรงรับรองทรงยกย่องและทรงยืนหยัดว่า สติปัฏฐาน 4 เป็นเอกายนมรรค คือ เป็นหนทาง
เพียงสายเดียวเพื่อทำพระนิพพานให้แจ้ง วิธีการซึ่งเป็นเนื้อหาสาระของสติปัฏฐาน 4 ประกอบด้วย 
การตามสังเกต ตามดู ตามรู้ลงไปที่กาย เรียกว่า กายานุปัสสนา การตามสังเกตลงไปที่ความรู้สึก 
เรียกว่า เวทนานุปัสสนา การตามสังเกตลงไปที่จิต เรียกว่า จิตตานุปัสสนา การตามสัง เกตลงไปที่
ธรรม เรียกว่า ธรรมานุปัสสนา 

กายานุปัสสนา : การตามดูรู้เท่าทันลงไปที่กายของเรา กายนี้มี 2 ความหมาย กายที่
หนึ่ง คือ กายที่เป็นเนื้อของเราจริง ๆ พิจารณาให้เห็นว่าเป็นแต่เพียงธาตุ 4 ขันธ์ 5 มารวมประชุม
กันชั่วคราวเป็นกลุ่มก้อนของนามรูปหรือชีวิต แล้วตกอยู่ในพระไตรลักษณ์คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)  | 403 
 

กายที่สอง คือ ลมหายใจของเรา ดูหรือสังเกตลงไปที่ลมหายใจของเรา หายใจเข้าก็รู้ หายใจออกกร็ู้ 
พิจารณาเห็นถึงความไม่เที่ยงของลมหายใจที่ผันแปรอยู่ตลอดเวลา 

เวทนานุปัสสนา : ตามดูรู้เท่าทันตามสังเกตความรู้สึกของเรา ซึ่งเกิดขึ้นที่ใจของเราเมื่อ
มีการกระทบกันของอายตนะภายใน 6 (ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) กับอายตนะภายนอก 6 (รูป เสียง 
กลิ่น รส สัมผัส ความคิด) กระทบกันแล้วเกิดความรู้สึกสุข เรียกว่า สุขเวทนา ความรู้สึกทุกข์ 
เรียกว่า ทุกขเวทนา ความรู้สึกเฉย เรียกว่า อทุกขมสุขเวทนา เมื่ อเกิดขึ้นแล้วถ้าสติตามไม่ทันสิ่งที่
ตามมาก็คือ ตัณหา (อยาก) ตัณหาจะส่งต่อให้เกิดอุปาทาน (ยึด) อุปาทานจะส่งต่อให้เกิดภพ (อยู่) 
ภพจะส่งต่อให้เกิดชาติ (หยัดยืนขึ้นเป็นตัวตนอย่างใดอย่างหนึ่ง) ไม่ว่าจะเกิดความรู้สึกอย่างไรอย่า
ตามความรู้สึกนั้นไป เราเพียงเฝ้าดูตามรู้เวทนา รู้สึกสักแต่ว่ารู้ ไม่ปรุง ไม่เป็น ไม่ชอบ ไม่ชัง เวทนา
จึงเป็นสาระสำคัญของการปฏิบัติในระดับหลักใหญ่ใจความอย่างที่ท่านกล่าวว่า ธรรมทั้งปวงนั้นรวม
ลงที่เวทนา บริหารจัดการเวทนาได้ ก็บริหารจัดการความทุกข์ได้ บริการจัดการชีวิตทั้งชีวิตได้ 

จิตตานุปัสสนา : ตามดูรู้เท่าทันจิต หมายถึงการตามดู ตามรู้ลงไปที่จิตของเราตรง ๆ 
ในขณะปัจจุบันนี้ ว่าจิตของเราเป็นอย่างไร จิตมีราคะไหม มีโทสะไหม มีโมหะไหม ให้ตามดู ตามรู้ 
ตามสังเกต เพียงแค่ดู แค่รู ้ แค่สังเกต ถ้าสติมีกำลังมากพอจิตซึ่งกำลังฟุ้งอยู่ ณ ขณะนั้น ก็จะ
อันตรธานสลายตัวไป ถ้าเราสั่งจิตของเราได้ เราก็บัญชาการโลกคือชีวิตของเราได้ทั้งหมดทั้งสิ้น 

ธัมมานุปัสสนา : ตามดูรู้เท่าทันสภาวธรรม สังเกตสภาวธรรมที่ปรากฏขึ้นมาในจิต หรือ
สังเกตคุณสมบัติของจิตที่กำลังแสดงตัวให้เราเห็นอยู่ในขณะนั้น ว่ามันเป็นอย่างไร ธรรมคือสิ่งที่นับ
เนื่องอยู่ในจิต จิตของเราเป็นที่รวมของธรรมทั้งที่เป็นอกุศลธรรม (บาป) ที่เป็นกุศลธรรม (คุณงาม
ความดี) ธรรมทั้งปวงล้วนค้นได้ในจิตดวงเดียว พระพุทธองค์ทรงเชื้อเชิญให้เรามาดู มารู้ มาเห็น ถ้า
เราเห็นกิเลส เราก็เห็นธรรม กิเลสนั้นแหละคือธรรม ใครเห็นกิเลสคนน้ันก็เห็นธรรม แต่เราเห็นธรรม
ที่เป็นกิเลสไม่ใช่เพื่อพัฒนากิเลส แต่เพื่อให้รู้เท่าทันกิเลส และหาทางละกิเลสน้ัน 

จากนั ้นพิจารณาขั ้น 5 รูป (ขันธ์ 5 แปลว่า กอง หรือหมวดหมู ่ทั ้ง 5 และ/หรือ
องค์ประกอบทั้ง 5 แห่งชีวิต ได้แก่ รูป, เวทนา, สัญญา, สังขาร, วิญญาณ) และอายตนะ 6 ที่อยู่ ใน
ตัวเรานี้ว่าเป็นอย่างไร พิจารณาลึกลงไปจะพบว่าขันธ์ 5 ไม่มีอยู่จริง มีเพียงเหตุปัจจัยแต่ละอย่างมา
รวมกันเพียงชั่วครู่เท่านั้น ฉะนั้นอย่าไปยึดติดถือมั่น สิ่งใดมากระทบก็รู้ แล้วก็วาง แล้วก็ปล่อย มอง
ทุกสิ่งว่าเป็นธาตุตามธรรมชาติ อย่าเอามาเป็นเครื่องยึดมั่นถือมั่น เพราะมันไม่มีอะไรเป็นแก่นสาร 
ปฏิบัติลงไปที่กายที่ใจของเรา ตัวอยู่ไหนใจอยู่นั่น เมื่อตัวอยู่ไหนใจอยู่นั่นเมื่อไหร่ เมื่อนั้นเรากำลัง
เจริญสติปัฏฐาน 4 หากปฏิบัติอย่างต่อเนื่องจนเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต เราจะเห็นผลทันตาในชีวิตนี้
อย่างน้อย 2 ประการ กล่าวคือ บรรลุธรรมสูงสุดในปัจจุบันชาตินี้ อันได้แก่ พระนิพพาน ดับทุกข์ได้



404 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 3 (May-June 2024) 
 

จริง หรือ ยังมีความยึดติดถือมั่นหลงเหลืออยู่อย่างเบาบาง อย่างน้อยก็จะได้อนาคามิผล ไม่เวียน
ว่ายมาสู่ภาวะชีวิตปุถุชนคนมีกิเลสอีก ส่วนในชีวิตประจำวัน ผู้มีสติอยู่เสมอน้ันอยู่ที่ไหนก็มีแต่ความ
สำราญบานใจ ชีวิตมีความร่มเย็นเป็นสุข 

บทที่ 4 เราไม่มีเรา ความทุกข์ที่เกิดจากเหตุการณ์ในชีวิตประจำวันนั้น ไม่ทำให้ทุกข์
หนักหนาสาหัสถึงปางตายเท่ากับทุกข์ทางจิตวิญญาณซึ่งเกิดจากความยึดมั่นถือมั่น ตัวฉันของฉัน 
ตัวกูของกู หรือทุกข์ที่เกิดจากความเข้าใจผิดไปว่า “เรามีเรา” ทั้งที่ไม่เคยมีเรามาตั้งแต่ต้น ทุกครั้งที่
เราถูกกระทำจะมีกายสองกายออกมารับการกระทบ กายหนึ่งคือกายเนื้อและกายหนึ่งเป็นกายใน 
เมื่อมีการกระทบกระทั่งเกิดขึ้น ทุกข์เกิดขึ้น ปัญหาตามมา น้อยคนจะรู้ว่าการกระทบกระทั่งจาก
ภายนอกทำให้ทุกข์ เกิดขึ้นได้อย่างไร แต่พระพุทธศาสนาสอน และสอนอย่างลึกซึ้งลงลึกถึงขั้นดับ
ทุกข์ปลุกให้คนตื่นขึ้นมาเป็นผู้รู ้ ผู้ตื ่น ผู้เบิกบาน สลัดตนจากความทุกข์ได้อย่างสิ้นเชิง เวลาที่
อายตนะภายในกระทบกับอายตนะภายนอกแต่ละครั้งถ้าพิจารณาให้ดีก็จะพบว่ามีการทำงานของ
ขันธ์ 5 ครบทั้งหมดอยู่ตลอดเวลา คนส่วนใหญ่ทุกวันนี้มีทุกข์แน่นอกก็เพราะไม่เข้าใจเรื่องตัวกู ของ
กู นี่กูนะ ที่มันซึม ซ่อน แทรกอยู่ในจิตใจของตัวเอง แต่ถ้าเข้าใจว่า ตัวกู ของกู ไม่มีความรู้สึกว่า “นี่
กูนะ” ก็จะไม่มีเช่นกัน ถ้าเราเข้าใจว่าชีวิตหรือขันธ์ 5 เป็นอนัตตาเมื่อไหร่ เข้าใจเรื่องขันธ์  5 ว่า
แท้จริงเป็นเพียงกลุ่มก้อนแห่งความว่าง ความยึดติดถือมั่นของเราก็จะลดลง เราจะเป็นคนธรรมดา 
แต่มีความสุขข้างในที่ไม่ธรรมดา  

บทที่ 5 ภาวนาระหว่างวัน หากเราอยากเข้าถึงแก่นธรรมตามที่พระพุทธองค์ทรงสอน 
เราต้องทำมากกว่าการพอใจอยู่ในการทำบุญสุนทาน เราต้องก้าวขึ้นไปให้สูงกว่านั้นตามที่พระพทุธ
องค์แนะนำไว้ว่า บุญกิริยาที่ชาวพุทธต้องพัฒนาคือ ทานในเบื้องต้น ศีลในท่ามกลาง และภาวนาใน
ที่สุด ไม่ว่าจะทำอะไรอยู่ก็ตาม ลองหมั่นระลึกรู้อยู่เสมอ เติมสติลงไปทุกกิจกรรมทุกความเคลื่อนไหว
ของชีวิต ทำอย่างต่อเน่ืองทำอย่างสม่ำเสมอตั้งแต่ตื่นยันหลับ จะทำให้จิตใจเราเบาสบาย สุขภาพจิต
ดี เราอาจเรียกว่าเป็น “นิพพานระหว่างวัน” ก็ได้ นิพพานระหว่างวันจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อมีสิ่งที่
เรียกว่า “ภาวนาระหว่างวัน” เพราะเมื่อเราเติมสติ คือ ความรู้สึกตัวทั่วพร้อมทำอะไรก็เต็มไปด้วย
ความรู้สึกตัว ชีวิตของผู้ภาวนาจะเป็นชีวิตที่หวานฉ่ำล้ำค่า ไม่ว่างเปล่าจากแก่นสาร จะเป็นชีวิตที่ตื่น 
เต็ม โต และแตกกิ่งก้านสาขาออกไปอำนวยประโยชน์ตน ประโยชน์ท่าน และประโยชน์โลกได้อย่าง
เต็มที่ถึงที่สุด 

บทที่ 6 วิธีฝึกใจให้ไกลทุกข์ การปฏิบัติธรรมต่างจากการใช้ชีวิตปกติตรงที่การใช้ชีวิต
ปกตินั้นอยากทำอะไรก็ทำตามใจตามกิเลสตัณหา แต่การปฏิบัติธรรมเราเลือกทำเฉพาะพฤติกรรมที่
มีจริยธรรมเท่านั้น ดำรงชีวิตอย่างมีสติ ดำเนินชีวิตอย่างมีความรู้ตัวทั่วพร้อมอยู่เสมอ ใช้ชีวิตอย่างมี



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)  | 405 
 

คุณค่าแก่ตนเองและผู้อื่น หัวใจของการปฏิบัติธรรมขึ้นอยู่กับคำสำคัญสามคำ ได้แก่คำว่า “การฝืน 
การฝึก และการฝน” หรือ “ฝืน ฝึก ฝน” 

ฝืน คือ ฝืนกิเลส จุดเริ่มต้นของการปฏิบัติธรรมนั้น เราต้องฝืนใจให้เป็น สิ่งที่ไม่เคยทำก็
ต้องมาลองฝืนทำ กิเลสก็เหมือนน้ำ ถ้าปล่อยให้ไหลตามธรรมชาติมันจะไหลลงต่ำไปตามกิเลสตัณหา 
หากเราอยากให้ใจมีคุณภาพก็ต้องกล้าฝืนตัวเอง หรือกล้าที่จะเดินทวนกระแสแห่งสัญชาติญาณฝ่าย
ต่ำที่มีอยู่ในตัว 

ฝึก คือ อะไรที่ทำไม่เป็นก็มาฝึกเสียให้เป็นให้ถูกต้อง ตั้งจิตตั้งใจฝึกกาย ฝึกวาจา ฝึกใจ 
ทำให้ถูก ทำให้เป็น ทำด้วยความตั้งใจ และทำด้วยความหมายมั่นว่าจะให้มันเป็นส่วนหนึ่งของการ
ฝึกใจ สิ่งไหนที่เราเคยทำ แต่ทำไม่ถูกแบบ เราก็มาฝึกเสียใหม่ให้มันถูกต้อง ให้มันเป็นส่วนหนึ่งของ
การเจริญสติ 

ฝน คือ ทำให้กิเลสตัณหาที่หนาแน่นในกมลสันดานส่วนลึกลดขนาด ลดอานุภาพ ลดพิษ
สงลงไปจนเหลือน้อยที่สุดหรือหมดไปเลยจากใจ 

การปฏิบัติธรรมให้ได้ผล มีคีย์เวิร์ดอยู่สามประโยคที่ควรสนใจ เพื่อจะได้ไม่เสียเวลาเล็ก 
ๆ น้อย ๆ เกิดการวางท่าทีไม่ถูกต้องอันเกิดจากการยึดติดถือมั่นในสามประโยคนี้ ได้แก่ 

1. ฝึกเป็นคนที่ไม่มีหัว คือ เมื่อย่างกลายเข้ามาสู่โลกของการปฏิบัติธรรมแล้วนั้น 
จงอย่ายึดมั่นในหัวโขนที่สวมอยู่ อย่ายึดถือมั่นในตัวกู อย่ามีอัตตา อย่ามีตัวมีตน 

2. ฝึกเป็นคนที่ไม่มีอนาคต คือ จงเรียนรู้ที่จำดำรงชีวิตอยู่อย่างมีสติ ที่นี่ และ
เดี๋ยวนี้ อย่าปล่อยใจให้ลอยฟุ้งไปในอนาคต หรือในอดีต จงจดจ่อแต่ขณะจิตที่เป็นปัจจุบันนี้เท่านั้น 

3. ฝึกอยู่อย่างต่ำทำอย่างสูง คือ ฝึกมีชีวิตที่เรียบง่าย ไม่มากเรื่อง เป็นคนสบาย ๆ 
ไม่เรียกร้องต้องการอะไรมากมาย อยู่ง่าย กินง่าย แต่ใช้ปัญญาอย่างลึกซึ้ง 

บทที่ 7 ลายแทงแห่งความสุข พระพุทธเจ้าเคยตรัสว่า สนฺตุฏฺฐี ปรมํ ธนํ แปลว่า ความรู้
จักพอเป็นยอดแห่งทรัพย์ หมายความว่า คนที่รู้จักพอใจในสิ่งที่ตนเองมี แม้จะมีไ ม่มาก แต่ก็อาจมี
ความสุขที่มากกว่าคนบางคนที่มีมากมายแต่ไม่รู้จักพอ วิธีพัฒนาตนให้เป็นคนมีความสุขเรียกว่า สุข
สมุทัย แปลว่า เหตุปัจจัยของความสุข พระพุทธองค์ทรงแนะนำว่า ถ้าอยากจะมีความสุขให้ปฏิบัติ
ตามลายแทงแห่งความสุข 4 ประการ ดังนี้ 

1. อย่าเอาทุกข์มาทับถมตนที่ไม่มีทุกข์ คือ ในทางปฏิบัติให้ย้อนกลับมาพิจารณา
ร่างกายและจิตใจของเราต้องการแค่ปัจจัยพื้นฐาน เช่น ปัจจัย 4 สำหรับยังชีพ คือ ที่อยู่อาศัย 
เสื้อผ้าอาภรณ์ อาหาร และยารักษาโรค ถ้าเราบริโภคโดยมุ่งเน้นที่คุณค่าแท้เราก็ไม่ต้องหามาก ไม่



406 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 3 (May-June 2024) 
 

ต้องสะสมมาก ไม่ต้องเหน่ือยมาก ใช้ชีวิตอย่างเรียบง่าย เพราะความเรียบง่ายเป็นพี่น้องกับความสุข 
และจงอย่าใช้ชีวิตอย่างสุดโต่ง 

2. แสวงหาความสุขอันชอบธรรม คือ ความสุขเป็นสิ ่งสำคัญแต่คุณภาพของ
ความสุขสำคัญยิ่งกว่า ใครก็ตามอยากที่จะมีความสุขแต่ให้คำนึงถึงคุณภาพของความสุขด้วย เพราะ
คุณภาพของความสุขก็คือ คุณภาพชีวิต 

3. แม้ในความสุขอันชอบธรรมก็ไม่หลงติด คือ ต่อให้เราทำอะไรก็ตามแล้วมี
ความสุข แต่ถ้าหลงติดสุขอยู่ในสุขนั้นจนไม่ยอมทำอย่างอื่น ก็ไม่ดี อะไรก็ตามที่ว่าดี ถ้ามันเลยพอดี
แล้วก็ไม่ดี 

4. เพียรพัฒนาจิตให้เข้าถึงความสุขที่ประณีตยิ่ง ๆ ขึ้นไป คือ จิตที่พัฒนาแล้วคือ
จิตที่หายโลภ โกรธ หลง ใจเรามีศักยภาพแต่ถ้าเราไม่เคยฝึกใจ ศักยภาพนั้นไม่อาจอำนวยประโยชน์
ได้ ฉะน้ันจึงอยากให้ทุกคนหมั่นฝึกใจ ยกใจ ชำระใจ เมื่อเราฝึกใจให้สูงจนประณีต มั่นคง สว่าง สงบ 
กว้างขวาง เมตตาอารี นุ่มนวลควรแก่งาน ตื่นรู้ เบิกบาน เป็นอิสระ เราจะมีชีวิตที่มีความสุข 
 

บทวิจารณ์ 
จากที่กล่าวมาจะเห็นว่า เมื่อปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า

อย่างตรงไปตรงมาก็จะนำไปสู่การดับทุกข์ ดังที่ปรากฏในพระไตรปิฎกที่ว่า “ทางนี้เป็นทางสายเดียว 
เพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อล่วงโสกะและปริเทวะ เพื่อดับทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุญาณ
ธรรม เพื่อทำให้แจ้งนิพพาน ทางนี้คือสติปัฏฐาน 4 ประการ” ซึ่งประกอบด้วย 

1. กายานุปัสสนา คือ การตามสังเกต ตามดู ตามรู้ลงไปที่กาย การตามดูรู้เท่าทัน
กาย 

2. เวทนานุปัสสนา คือ การตามสังเกตลงไปที่ความรู้สึก การตามดูรู้เท่าทันสิ่งที่นับ
เน่ืองอยู่ด้วยกายก็คือความรู้สึก 

3. จิตตานุปัสสนา คือ การตามสังเกตลงไปที่จิต การตามดูรู้เท่าทันจิต 
4. ธรรมานุปัสสนา คือ การตามสังเกตลงไปที่ธรรม การตามดูรู้เท่าทันสิ่งที่นับเน่ือง

อยู่ในจิตก็คือสภาวธรรมทั้งหลาย 
หากสามารถนำสติปัฏฐาน 4 ไปปฏิบัติจริงอย่างต่อเนื่องในชีวิตประจำวันทุกกิจกรรม 

ปฏิบัติภาวนาระหว่างวันเสมือนว่าเราได้ฝึกใจให้สามารถปฏิบัติธรรมตลอดต่อเนื่องได้ทั้งวัน ดำเนิน
ชีวิตอย่างมีสติมีความรู้ตัวทั่วพร้อมอยู่เสมอ พิจารณาความไม่เที่ยงทั้งปวงมีเกิดดับอยู่ทุกขณะ ลด
ความยึดติดถือมั่นในตัวเอง กระทำเช่นนี้อย่างต่อเนื่องจนเป็นนิสัย ดังที่ท่านพุทธทาสภิกขุได้เคย



วารสารวิจยวิชาการ ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)  | 407 
 

กล่าวไว้ว่า “การประพฤติปฏิบัติธรรม เรื ่องสถานที่ไม่สำคัญเด็ดขาด สำคัญเด็ดขาดอยู่ที ่การ
ประพฤติกระทำ” ทำให้เราดำเนินชีวิตด้วยปัญญาและพ้นจากความทุกข์ที่เข้ามากระทบจิตใจ มี
คุณภาพชีวิตที่ดีงามทั้งด้านกาย วาจา ใจ รวมทั้งเป็นการใช้ชีวิตอย่างมีคุณค่าทั้งแก่ตนและผู้อื่น  

ทัศนะวิจารณ์คุณคา่หนังสือ 
หนังสือเล่มนี้จัดทำขึ้นโดยหยิบยกธรรมบรรยายเกี่ยวกับสติปัฏฐาน 4 ในการนำไป

ปฏิบัติในชีว ิตประจำวัน โดยพระเมธีวชิโรดม (ว.วชิรเมธี) ท่านได้บรรยายในโอกาสต่าง ๆ 
จุดมุ่งหมายเพื่อให้ดำเนินชีวิตอย่างมีสติปัญญาและความพ้นทุกข์ มีรายละเอียดและคุณค่าอย่างยิ่ง 
สรุปได้ ดังนี ้

1. รูปแบบการเขียน มีการลำดับความเป็นขั้นตอนโดยเริ่มจากพรรนาถึงสภาพ
ปัญหาในชีวิตประจำวันที่เราต้องพบเจอ ความทุกข์ในรูปแบต่าง ๆ จากนั้นสร้างทัศนคติที่ถูก
ต้องการฝึกจิตใจ อธิบายเกี่ยวหลักธรรมคือการฝึกให้มีสติในการดำเนินชีวิต และช่วงท้ายเป็นวิธีการ
ฝึกปฏิบัติจิตใจให้พร้อมรับความทุกข์ที่มากระทบใจเพื่อดำเนินชีวิตอย่างมีความสุข 

2. รูปแบบเนื้อหา ใช้วิธีการอธิบายให้เข้าใจง่าย คล้ายคลึงกับงานเขียนหลายเล่ม
ของท่านที่เหมาะกับคนทั่วไป อาทิเช่น สิ่งที่สูงกว่าเงิน, ทุกข์ไม่ไปหรือเราไม่ปล่อย เป็นต้น โดยมีการ
ยกตัวอย่างเรื่องเล่าหรือเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นตามยุคสมัย และสอดแทรกด้วยพุทธศาสนสุภาษิตหรือ
หลักธรรมจากพระไตรปิฎก  

3. การบัญญัติคำศัพท์ มีการใช้คำศัพท์ทั่วไปทำให้ง่ายในการจดจำ เช่น ยาพิษสาม
เม็ด, ฝืน ฝึก ฝน, ฝึก, ตัวกู ของกู นี่กูนะ, ฝึกเป็นคนที่ไม่มีหัว ไม่มีอนาคต อยู่อย่างต่ ำทำอย่างสูง 
เป็นต้น 

ข้อเสนอแนะวิจารณ์ข้อบกพร่อง 
1. เนื ้อหาบางช่วงไม่ต่อเนื่องกัน หรือบางบทมีการยกตัวอย่างที่คล้ายกันมาก

เกินไป ทำให้เวลาอ่านแล้วมีความรู้สึกสับสนเหมือนวนไปวนมาหาทิศทางไม่เจอ 
2. ควรเขียนสรุปช่วงท้ายของแต่ละบท เพื่อสรุปองค์ความรู้ที่ได้ของบทนั้น ๆ และ

เพื่อเชื่อมโยงสู่บทถัดไป 
3. ควรทำโมเดลหรือแผนภาพบทที่ 3 และบทที่ 7 ให้ผู้อ่านเข้าใจกระบวนการ

ทำงานของสติปัฏฐาน 4 กับการนำไปปฏิบัติระหว่างวันอันนำไปสู่การดับทุกข์ได้ชัดเจนมากยิ่งขึ้น 
 

สรุปผล 



408 | The Journal of Research and Academics Vol. 7 No. 3 (May-June 2024) 
 

หนังส ือ “ท ุกข ์กระทบ ใจไม ่กระเท ือน” ให ้แนวค ิดในการนำหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาไปปฏิบัติในชีวิตประจำวัน เหมาะสำหรับบุคคลทุกระดับ เพราะมีการใช้ภาษาที่
เรียบง่ายเข้าใจง่าย ตัวอย่างที่ยกขึ้นมาประกอบเป็นเหตุการณ์ที่พบเห็นได้ทั่วไปหรือเป็นเรื่องเล่าที่
เข้าใจง่าย เชื่อมโยงหลักธรรมสอดคล้องกับการดำเนินชีวิตในสภาพสังคมปัจจุบัน และท้ายที่สุดหาก
เราเข้าใจและนำไปปฏิบัติก็จะนำพาไปสู่การพ้นทุกข์พบความสุขที่แท้จริได้ ตามชื่อหนังสือที่ว่า ทุกข์
กระทบ ใจไม่กระเทือน คือ เราต้องฝึกดำเนินชีวิตอย่างมีสติในอิริยาบทต่าง ๆ ตามดูตามรู้เท่าทัน
อารมณ์ที่เกิดขึ้นในปัจจุบันขณะเพราะทุกอย่างล้วนมีการเกิดดับอยู่ตลอดเวลา เมื่อกิเลสมากระทบ
จิตใจเราก็แค่ดูและรู้ว่านี่คือกิเลสแล้ววางเฉยไม่ปรุงแต่งกิเลสนั้น ใจของเราก็จะไม่กระเทือนจาก
ความทุกข์ทุกรูปแบบที่มากระทบ สามารถก้าวผ่านความทุกข์ทั ้งปวงและดำเนินชีวิตได้อย่างมี
ความสุข 
 

เอกสารอ้างอิง  
พระเมธีวชิโรดม (ว.วชิรเมธี). (2563). ทุกข์กระทบ ใจไม่กระเทือน. กรุงเทพฯ : อมรินทร์ธรรมะ 

อมรินทร์พริ้นติ้ง แอนด์ พับลิชชิ่ง. 

 
 


