
342 | The Journal of Research and Academics Vol. 8 No. 6 (November-December 2025) 
 
 

  
“มหาวิทยาลัยสุขภาพ” : การสร้างเสริมด้วยแนวคิด 

และหลักการทางพระพุทธศาสนา1 
 

“Health University”: Enhancing with Buddhist Concepts and Principles 
 

พระมหาเสฏฐวุฒิ วชิรญาโณ (ปาสวน)2 และวุฒินันท์ กันทะเตียน3 
PhramahaSetthawut Wachirayano (Pasuan) and Wutthinant Kantatian 

 

Received: April 24, 2025 
Revised: June 10, 2025 

Accepted: June 10, 2025 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาแนวคิดและหลักการการสร้างเสริมสุขภาพ
ตามกรอบมหาวิทยาลัยสุขภาพ 2) ศึกษาแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาที่สร้างเสริมการ
เป็นมหาวิทยาลัยสุขภาพ และ 3) นำเสนอแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาที่สนับสนุนการ
สร้างเสริมมหาวิทยาลัยสุขภาพ ออกแบบให้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ใช้วิธีวิเคราะห์เนื้อหาจาก
เอกสาร ซึ่งเป็นการวิเคราะห์เชิงบรรยาย ผลการวิจัย พบว่า แนวคิดและหลักการสร้างเสริมสุขภาพ
ตามกรอบมหาวิทยาลัยสุขภาพ มีจำนวน 22 องค์ประกอบ เฉพาะที่เป็นองค์ประกอบเชิงระบบและ
โครงสร้าง จำนวน 9 ข้อนั้น เมื่อนำมาวิเคราะห์ด้วยแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาตาม
หลักภาวนา 4 ได้ข้อเสนอแนะ 4 แนวทาง แนวทางที่ 1 เน้นการใช้โยนิโสมนสิการและปรโตโฆสะ 
(ปัญญาภาวนา) เพื่อสร้างเสริมการทำงานเชิงนโยบาย การรับรู้ การเรียนการสอนและการวิจัย 
แนวทางที่ 2 เน้นการใช้หลัก สัปปายะ 7 (กายภาวนา) เพื่อสร้างเสริมสภาพแวดล้อมที่เอื ้อต่อ
สุขภาพ แนวทางที่ 3 เน้นการใช้หลักศีลบัญญัติ (สีลภาวนา) เพื่อสร้างเสริมการบริการด้านสุขภาพ 
การบริหารงบประมาณ แนวทางท่ี 4 เน้นการใช้หลักอริยสัจ 4 และจาคธรรม (ปัญญาภาวนาและจิต

 
1 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของโครงการวิจัยเรื ่อง โครงการพัฒนาระบบองค์กรสุขภาวะวิถีพุทธ ซึ ่งได้รับทุน

สนับสนุนจากสำนักสนับสนุนสุขภาวะองค์กร สำนักงานกองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ (สสส.) 
2 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย; Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
3 มหาวิทยาลัยมหิดล; Mahidol University 
  Corresponding Author, E-mail: wutthinant.kan@mahidol.ac.th, Tel. 098-267740 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2568)  | 343 
 

 

ภาวนา) เพื่อสร้างเสริมการให้คำปรึกษาและความเป็นจิตอาสา การจัดการศึกษากับการสร้างเสริม
สุขภาพตามแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาเป็นสิ่งที่เสริมหนุนซึ่งกันและกัน เป็นข้อเสนอที่
สถาบันการศึกษาควรนำไปพิจารณาปรับใช้  

 

คำสำคัญ: มหาวิทยาลัยสุขภาพ, ภาวนา 4, พระพุทธศาสนา, การสร้างเสริมสุขภาพ 
 

Abstract  
The objectives of this research article were 1 )  to study the concepts and 

principles of health promotion within the health university framework; 2 )  to study 
the Buddhist concepts and principles that enhanced health university development; 
and 3 )  to present the Buddhist concepts and principles that enhanced health 
university development. The research was the documentary research using a 
descriptive content analysis method. The results revealed that the concepts and 
principles of health promotion within the health university framework consisted of 
22  components. Of these, nine were systemic and structural components. When 
analyzed with Buddhist concepts and principles based on Bhavana 4, four guidelines 
were developed. Approach 1 emphasized the use of Yonisomanasikara and 
Paratoghosa (Panyabhavana) to enhance policy making, awareness, teaching, and 
research. Approach 2 emphasized the use of Sappaya 7 (Kayabhavana) to create a 
health-conducive environment. Approach 3 emphasized the use of the Five Precepts 
(Silabhavana) to enhance health services and budget management. Approach  
4 emphasized the use of Ariyasacca 4 and Cagadhamma (Panyabhavana and 
Cittabhavana) to foster counseling and volunteerism. Education and health 
promotion based on Buddhist concepts and principles were mutually reinforcing and 
should be considered by educational institutions. 
 

Keywords: health university, Bhavana 4, Buddhism, enhancing Health  
 
 
 



344 | The Journal of Research and Academics Vol. 8 No. 6 (November-December 2025) 
 
 

บทนำ 
เครือข่ายมหาวิทยาลัยสร้างเสริมสุขภาพในภูมิภาคอาเซียน (ASEAN University 

Network- Health Promotion Network (AUN-HPN)4 มีเป้าหมายและเหตุผลสำคัญคือเพ่ือ
ต้องการตอบปัญหาด้านสุขภาพให้แก่บัณฑิต นักศึกษา บุคลากรที่เกี่ยวข้อง ที่ประสบปัญหาด้าน
สุขภาพ ดังข้อมูลนำเสนอในวีดิทัศน์ในวาระครบรอบ 10 ปี ของสำนักงานเครือข่ายมหาวิทยาลัย
สุขภาพอาเซียนที่ว่า1 ใน 4 ของบัณฑิตที่จบการศึกษาไป จะพกพาปัญหาสุขภาพจิตติดไปด้วย ส่วน
บุคลากรก็จะประสบปัญหาด้านสุขภาพด้วยเช่นกัน (Aun-Hpn Secretariate Office, 2024) 
มหาวิทยาลัยสุขภาพ มีพัฒนาการมาตั้งแต่ตั ้งแต่ปีพ.ศ. 2539  กระทั่งในปีพ.ศ. 2559 เครือข่าย
มหาวิทยาลัยอาเซียน ASEAN- University Network (AUN) ได้จัดประชุมเครือข่ายมหาวิทยาลัย 
30 แห่ง จาก 10 ประเทศในอาเซียน และพัฒนากรอบการเป็นมหาวิทยาลัยสุขภาพ โดยมี
มหาวิทยาลัยมหิดลเป็นเจ้าภาพ ได้ข้อสรุปและได้กรอบการส่งเสริมให้มีมหาวิทยาลัยสุขภาพขึ้น 
(วิวัฒน์ โรจนพิทยากร, 2560) เป็นการผนวกความเป็นสถาบันทางการศึกษากับเรื่องสุขภาพให้เป็น
เรื่องท่ีเกื้อกูลต่อกันและกัน เพราะความเป็นสถาบันด้านการศึกษานั้นย่อมสัมพันธ์กับเรื่องสุขภาพใน
ทุกมิติ  

ความพยายามออกแบบการจัดการศึกษาให้ตอบรับกับเรื่องสุขภาพด้วยนั้นเป็นมุมมองที่
สำคัญ และเกี่ยวข้องกับการจัดสภาพแวดล้อมที่เอื้อต่อสุขภาพ บ็อบ เพิร์ลแมน (2554) นักปฏิรูป
ทางการศึกษาให้ความสำคัญกับการออกแบบสภาพแวดล้อมในการเรียนรู้ที่เหมาะกับการพัฒนา
ทักษะแห่งศตวรรษที่ 21 เช่นการจัดสภาพแวดล้อมในการเรียนรู้เชิงนวัตกรรมของโรงเรียน 5 แห่ง
ในสหรัฐอเมริกาและสหราชอาณาจักร นอกจากมีความพร้อมด้านพื้นที่หลักสำหรับการทำงาน การ
นำเสนอผลงาน การทำงานกลุ่มขนาดใหญ่ ห้องแล็บเฉพาะทาง และเฟอร์นิเจอร์แล้ว ต้องมีพื้นที่
ประเภทส่งเสริมการเรียนรู้ด้วย ได้แก่ พื้นที่พักผ่อนหย่อนใจ มีมุมทางเดิน พื้นที่ส่วนกลาง ลานการ
เรียนรู้ เช่นเดียวกันกับที่สันติ งามเสริฐ (2563) เสนอแนวทางการบริหารการศึกษาเพื่อทักษะใน
ศตวรรษที่ 21 ว่าควรยึดองค์ประกอบตั้งแต่การกำหนดเป้าหมาย (Ends) การมีเครื่องมือสนับสนุน
การศึกษาที่เหมาะสม (Means) การสนับสนุนด้านทรัพยากรต่าง ๆ (Resources) มีวิธีการ (Ways) 
และมีการจัดสภาพแวดล้อมที่เกี่ยวข้องกับการศึกษา (Environment) การสนับสนุนการศึกษาให้มี
ประสิทธิผลจึงมองได้ทั้งความพร้อมด้านการบริหารจัดการที่รวมสภาพแวดล้อมที่เกี่ยวข้องด้วย  

 
4 ในบทความนี้จะใช้คำว่า “มหาวิทยาลัยสุขภาพ”  ซึ่งกินความถึง เครือข่ายมหาวิทยาลัยสร้างเสริม

สุขภาพในภูมิภาคอาเซียน ตามช่ือภาษาอังกฤษว่า ASEAN University Network- Health Promotion Network  
(AUN-HPN) 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2568)  | 345 
 

 

สถานศึกษาท่ีดำเนินงานด้านการสร้างเสริมสุขภาพให้กับนิสิตนักศึกษา บุคลากร รวมถึง
ชุมชน จึงต้องคำนึงถึงสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อสุขภาพในมิติต่าง ๆ ที่มากกว่าหนึ่งมิติ และเลือกที่จะ
ที่ใช้กลยุทธ์ที่เหมาะกับบริบทของสถาบันการศึกษานั้น ๆ ดังที่ สมใจ ศิระกมล (2555) ได้ศึกษาการ
ให้ความหมายและแนวคิดการสร้างเสริมสุขภาพในสถาบันอุดมศึกษาระหว่างคณะเภสัชศาสตร์ และ
คณะพยาบาลศาสตร์ โดยพบว่ามีความแตกต่างกัน คณะแรกให้ความหมายและแนวคิดว่าคณะที่
สร้างเสริมสุขภาพนั้นเน้นการพัฒนาที่กระบวนทัศน์ในกลุ่มประชากรของคณะ ในขณะที่ อีกคณะ
หนึ่งให้ความหมายและแนวคิดท่ีเน้นความเป็นองค์กรได้เลย (คณะพยาบาลศาสตร์) และยึดแบบองค์
รวมในสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อสุขภาพ จึงทำให้ทั้งสองคณะเลือกใช้กลยุทธ์เพ่ือนำไปพัฒนาที่ต่างกัน
ไปด้วย ปัจจัยที่เกี่ยวข้องกับการส่งเสริมพฤติกรรมสุขภาพในระดับบุคคลก็เป็นตัวบ่งชี้อย่างหนึ่งถึง
การเป็นมหาวิทยาลัยสุขภาพ ดังการศึกษาของอานนท์ สีดาเพ็ง และนิคม มูลเมือง (2556) ที่ศึกษา
พฤติกรรมส่งเสริมสุขภาพของนักศึกษามหาวิทยาลัย โดยสำรวจนักศึกษากลุ่มตัวอย่าง จำนวน 388 
คน ผ่านประเด็นคำถาม 7 ด้าน ทั้งด้านการรับประทานอาหาร การออกกำลังกาย การจัดการกับ
ความเครียด ด้านการงดสูบบุหรี่/เครื่องดื่มแอลกอฮอล์/สารเสพติด ด้านการป้องกันอุบัติเหตุ และ
ด้านเพศสัมพันธ์ ซึ ่งผลโดยรวมพบว่านักศึกษามีพฤติกรรมสุขภาพอยู่ในระดับดี ไม่ถึงกับดีมาก 
สะท้อนได้ว่าพฤติกรรมการส่งเสริมสุขภาพยังคงเป็นสิ่งที่ควรติดตามอย่างต่อเนื่องในเด็ก และ
เยาวชนที่ใช้ชีวิตอยู่ในสถานศึกษา ที่จะใช้ชีวิตอย่างมีสุขภาพ (Healthy Lifestyle) คนที่ใช้ชีวิตใน
มหาวิทยาลัยจึงต้องมีการปรับสมดุลระหว่างการมุ่งหวังความสำเร็จกับการใช้ชีวิตแบบผ่อนคลาย 
(Florida Atlantic University, 2025)  

ตามแนวทางพระพุทธศาสนา การศึกษากับเรื่องสุขภาพเป็นเรื่องที่เอื้อต่อกันและกัน 
หรืออาจกล่าวได้ว่าเป็นเรื่องที่มีจุดมุ่งหมายเดียวกัน เพราะการศึกษาเป็นเครื่องมือพัฒนาคนไปสู่
เป้าหมายที่ดีงามสามารถแก้ปัญหาของชีวิตได้ ขจัดสิ่งที่บีบคั้นชีวิตได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.  
ปยุตฺโต, 2556) เป้าหมายการศึกษาในแง่นี้พุทธทาสภิกขุ ได้นิยามมาก่อนแล้วว่าการศึกษาคือการที่
คนสามารถจะดู เห็น รู้จัก วิจัย และวิจารณ์จนพบวิธีที่จะแก้ไขปัญหา ลงมือแก้ไขปัญหานั้นจึงจะ
เป็นการศึกษาที่แท้ (พินิจ รักทองหล่อ, 2540) สำหรับการบริหารจัดการเชิงกายภาพ หลักสัปปายะ 
7 (ม.อ. (บาลี) 4/117) เป็นปัจจัยแวดล้อมที่สำคัญที่เอื้อต่อการศึกษาและต่อสุขภาพ โดยเรียกว่า
อารามบ้าง วิหารบ้าง หรือในปัจจุบันเรียกว่า “วัด” หรือเรียกว่า “สำนัก” บ้าง ซึ่งมีลักษณะทาง
กายภาพทั้งที่เป็นแหล่งธรรมชาติ และที่มีผู้สร้างสรรค์ขึ้น เช่นในอดีต มีสำนักที่ชื่อ “ตักศิลา” เป็น
สำนักที่หมอชีวกโกมารภัจจ์ศึกษาและใช้ชีวิตอยู่ในสำนักนี้ถึง 7 ปี จึงสำเร็จการศึกษา (วิ.ม. (ไทย) 
5/128-129) จิรัสสา คชาชีวะ (2568) นักโบราณคดี กล่าวว่าเมืองตักศิลา มีลักษณะทางกายภาพ



346 | The Journal of Research and Academics Vol. 8 No. 6 (November-December 2025) 
 
 

เป็นหุบเขา มีความรุ่งเรืองกว่า 3,000 ปี มีสถูปและพุทธสถานมากกว่า 24 แห่ง จากการสำรวจและ
ขุดค้นโดย เซอร์ จอห์น มาแชล (Sir John Marshall) และเป็นหนึ่งในมหาวิทยาลัยแรก ๆ ของโลก 
สถานศึกษาอีกแห่งหนึ่งที่มีชื่อมากท่ีสุดในหลังพุทธกาลคือ มหาวิทยาลัยนาลันทา ชิว ซูหลุน (2567) 
บรรยายภาพลักษณะทางกายภาพผ่านบันทึกของพระถังซำจั๋งว่าเป็นมหาวิทยาลัยที่มีที่พัก มีอาคาร
เรียน มีสภาพแวดล้อมส่งเสริมด้านความรู้สึกเชิงจิตวิญญาณด้วย เช่น มีรูปปฏิมาประดับตามทิศทาง
ต่าง ๆ ทิศตะวันตก มีวิหารที่เชื่อว่าพระพุทธเจ้าเคยเสด็จมาประทับเป็นเวลา 3 เดือน ทิศใต้ มีรูป
ปั้นพระอวโลกิเตศวร เป็นต้น  

แหล่งการศึกษาดังกล่าวมีเค้ามาจากการจัดแหล่งการศึกษาที่เชื่อมโยงกับหลักการของ 
“สัปปายะ” ในพระพุทธศาสนาที่ครอบคลุมทั้งสภาพแวดล้อมเชิงกายภาพและทรัพยากรบุคคลที่
เป็นกัลยาณมิตร และสิ่งที่สำคัญมากกว่าที่พักอาศัย คือ การมุ่งหน้าปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา และ
หลักภาวนา 4 ซึ่งเป็นเครื่องมือพัฒนาไปสู่สุขภาวะที่ดี และมีจุดเด่นคือการพัฒนาด้านจิตใจให้ปลอด
จากปัญหา หรือความทุกข์ด้วยการปฏิบัติตามแนวภาวนา 4 (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2558) จุดเน้นที่สำคัญเชิงแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาที่สร้างเสริมด้านสุขภาพนั้น ไม่ได้
มุ่งพัฒนาเชิงพื ้นที่เท่านั ้น แต่มุ ่งพัฒนาเชิงจิตวิญญาณตามหลักภาวนาด้วย และไม่ได้มีเกณฑ์
มาตรฐานเชิงตัวเลขมาแจงนับ มาตรฐานของระบบการจัดการศึกษาพระพุทธศาสนาดั้งเดิมคือการ
อาศัยระบบไตรสิกขาและภาวนา 4 เป็นตัวกำกับและมีเป้าหมายคือความเป็นอริยบุคคล 

ดังนั้น เมื่อทบทวนระบบการจัดการศึกษาตามกรอบการดำเนินงานของมหาวิทยาลัย
สุขภาพเชิงแนวคิดและหลักการ รวมถึงแนวคิดสำคัญด้านการจัดการศึกษาที่เก่ียวข้อง ล้วนมีข้อสรุป
ที่ตั้งอยู่บนฐานคิดการคำนึงถึงสุขภาพของผู้ใช้ชีวิตในมหาวิทยาลัย การใช้ชีวิตด้านการศึกษากับการ
บริหารความสุขจึงต้องสัมพันธ์กันและกัน พระพุทธศาสนามีแนวคิดด้านการศึกษาและด้านสุขภาพที่
ไม่ได้แยกออกจากกัน โดยเฉพาะแนวคิดและหลักการบนฐานของไตรสิกขาและภาวนา 4 ที่จะสรา้ง
ความสมดุลและสร้างเสริมสุขภาพควบคู่ไปกับองค์ประกอบของการเป็นมหาวิทยาลัยสุขภาพ 
คณะผู้วิจัยจึงคาดหวังว่าแนวคิดและหลักการทางพุทธศาสนา จะช่วยสร้างเสริมและให้ประโยชน์
เพื่อนำไปปรับใช้ตามความเหมาะสม เพราะการสร้างเสริมมหาวิทยาลัยสุขภาพที่นอกจากจะพึ่งพา
นโยบายเชิงระบบและความรู้ทางวิทยาศาสตร์สุขภาพแล้ว น่าจะมีการศึกษาและค้นหาแนวคิดและ
หลักการทางพระพุทธศาสนาประกอบด้วย ด้วยหลักการและเหตุผลดังกล่าว จึงเป็นที่มาของการ
ศึกษาวิจัยในครั้งนี ้

 
 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2568)  | 347 
 

 

วัตถุประสงค์ 
1. เพ่ือศึกษาแนวคิดหลักการการสร้างเสริมสุขภาพตามกรอบมหาวิทยาลัยสุขภาพ 
2. เพ่ือศึกษาแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาที่สร้างเสริมการเป็นมหาวิทยาลัย

สุขภาพ 
3. เพื่อนำเสนอแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาที่สนับสนุนการสร้างเสริม

มหาวิทยาลัยสุขภาพ 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
การศึกษานี้ใช้วิธีการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ดำเนินการศึกษา

ภายใต้ขอบเขตและตามลำดับขั้นตอนดังนี้ 
1. ขั้นรวบรวมข้อมูล ศึกษาและรวบรวมข้อมูลที่เกี่ยวข้องจากแหล่งข้อมูลสำคัญ โดย

แบ่งเป็น 2 ชุดข้อมูล ได้แก่ 1) ข้อมูลจากคัมภีร์พระพุทธศาสนาตามลำดับชั้น ได้แก่ พระไตรปิฎก 
อรรกถกถา ฎีกา-อนุฎีกา ปกรณ์วิเสสต่าง ๆ ที่มีเนื้อหาเกี่ยวข้องกับหลักการศึกษา การพัฒนาสุข
ภาวะ เช่น ไตรสิกขา ภาวนา 4 รวมถึงหลักธรรมสำคัญ ได้แก่ สัปปายะ 7 อริยสัจ 4  ซึ่งเป็นข้อมูลที่
ใช้ว ิเคราะห์แนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาที ่เกี ่ยวข้องกับการสร้างเสริมการเป็น
มหาวิทยาลัยสุขภาพ และ 2) ข้อมูลที่เก่ียวข้องกับมหาวิทยาลัยสุขภาพ พัฒนาการแนวคิดการสร้าง
เสริมสุขภาพในสถาบันการศึกษาระดับต่าง ๆ ที่มุ่งผลเพื่อสร้างเสริมด้านสุขภาพ และงานศึกษานี้จะ
เน้นเฉพาะองค์ประกอบเชิงระบบและโครงสร้าง (System and Infrastructure) ทั้ง 9 องค์ประกอบ
ตามกรอบมหาวิทยาลัยสุขภาพอาเซียน (AUN-HPN) มีเอกสารที่เกี่ยวข้องโดยตรงที่เผยแพร่โดย
องค ์การอนาม ัยโลกท ี ่ ช ื ่ อ  “Health Promoting Universities: Concept, experience and 
framework for action” และเอกสารหลักที่รวบรวมโดยเครือข่ายมหาวิทยาลัยส่งเสริมสุขภาพ
อาเซียน มหาวิทยาลัยมหิดล รวมถึงหนังสือ ตำรา วารสาร รายงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับประเด็นการ
เป็นมหาวิทยาลัยสุขภาพท้ังในประเทศและต่างประเทศ 

2. ขั้นวิเคราะห์และสังเคราะห์ การศึกษาครั้งนี้ใช้การวิเคราะห์ตามเนื้อหาที่ค้นพบจาก
เอกสาร (Documentary  Analysis) โดยนำกรอบแนวคิดการเป็นมหาวิทยาลัยสุขภาพตาม
องค์ประกอบเชิงระบบและโครงสร้าง (System and Infrastructure) เป็นแกนตามวัตถุประสงค์
แล้ววิเคราะห์ สังเคราะห์แนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาด้วยหลักภาวนา 4 ที่คาดว่าจะ
นำไปสู่การปรับใช้กับสาระในองค์ประกอบเชิงระบบและโครงสร้างการเป็นมหาวิทยาลัยสุขภาพทั้ง 



348 | The Journal of Research and Academics Vol. 8 No. 6 (November-December 2025) 
 
 

9 องค์ประกอบ เพ่ือแสวงหาแนวทางการปรับประยุกต์ด้วยแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนา
ดังกล่าวแล้ว 

3. ขั ้นสรุปและนำเสนอ สรุปและพัฒนาองค์ความรู ้จากการวิเคราะห์แนวคิดและ
หลักการทางพระพุทธศาสนาที่สร้างเสริมการเป็นมหาวิทยาลัยสุขภาพเพ่ือนำไปสู่ข้อเสนอแนะ และ
นำเสนอรายงานผลการวิจัยในรูปแบบพรรณนา 

 

สรุปผลการวิจัย 
1. ผลการศึกษาแนวคิดหลักการการสร้างเสริมสุขภาพตามกรอบมหาวิทยาลัยสุขภาพ 

เป็นผลจากการสังเคราะห์และการทำความเข้าใจมหาวิทยาลัยสุขภาพ ตั้งแต่นิยาม และพัฒนาการ
ของมหาวิทยาลัยสุขภาพ (Healthy University) มีนิยามที่เป็นแนวกว้างมากกว่าแนวลึก โดย
ภาพรวม มหาวิทยาลัยสุขภาพกำหนดเป้าหมายเชิงยุทธศาสตร์คือกำหนดเป็นนโยบายก่อนแล้วจึง
แปลงไปสู่ภาคปฏิบัติในมิติต่าง ๆ โดยนำแนวคิดที่องค์การอนามัยโลกเผยแพร่ ภายใต้ชื่อหนังสอืว่า 
“ Health Promoting Universities: Concept, experience and framework for action” 
(WHO, 1998) และเอกสารที ่สำนักงานเครือข่ายจัดทำและเผยแพร่ที ่ผ่านการประชุมสมาชิก
เครือข่ายในปีพ.ศ. 2559 ซึ่งได้รับฉันทมติในที่ประชุมประชุมและพัฒนาเป็นกรอบการดำเนินงาน ที่
เรียกว่า Healthy University Framework (HUF) กระทั่งได้หลอมรวมเป็นเครือข่ายมหาวิทยาลัย
อาเซียน-เครือข่ายการส่งเสริมสุขภาพ (ASEAN University Network - Health Promotion 
Network (AUN-HPN) (มหาวิทยาลัยมหิดล, 2560) พัฒนาการกว่าจะเป็นเครือข่ายมหาวิทยาลัย
สุขภาพอาเซียนนั ้น มีมาตั ้งแต่ได้รับแรงบันดาลใจจากหลักการในกฎบัตรออตตาวา (Ottawa 
Charter) ซึ่งวางหลักการไว้ตั ้งแต่ปี พ.ศ. 2529 (ค.ศ.1986) กระทั่งเกิดเครือข่ายมหาวิทยาลัย
อาเซียน (ASEAN University Network (AUN) ใน ปี พ.ศ. 2535 (ค.ศ.1992) แล้วเกิดการขยาย
เป็นเครือข่ายที่กำกับด้วยการสร้างเสริมสุขภาพขึ้นในปี พ.ศ. 2557 (ค.ศ.2014) คือ เติมท้ายด้วยคำ
ว ่า Health Promotion Network (HPN) จ ึงได ้ช ื ่อเคร ือข ่ายอย ่างเป ็นทางการว ่า ASEAN 
University Network - Health Promotion Network (AUN-HPN) 

อนึ่ง ในปีเดียวกันนี้ (พ.ศ. 2557) มหาวิทยาลัยมหิดล ได้รับความไว้วางใจและความ
ร่วมมือระหว่างสถาบันอุดมศึกษาในประเทศสมาชิกในกลุ ่มอาเซียนให้ทำหน้าที ่ในฐานะเป็น
สำนักงานเลขาธิการ สถาบันอุดมศึกษาในประเทศสมาชิกในกลุ่มอาเซียน มีจำนวน 30 สถาบัน จาก
ข้อมูลในปีค.ศ.2024 (พ.ศ.2567) เครือข่ายมหาวิทยาลัยสุขภาพอาเซียน นอกจากจะมีสถาบัน
สมาชิกหลัก 30 สถาบันแล้ว ยังมีจำนวนสมาชิกสมทบเพิ่มขึ้นรวม 25 สถาบัน ทั้งสถาบันสมาชิก



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2568)  | 349 
 

 

หลับและสถาบันสมาชิกสมบทบทั้งหมด ต่างยึดกรอบการทำงานเดียวกัน (Aun-Hpn Secretariate 
Office, 2024) 

กรอบการดำเนินงานที่เป็นผลมาจากการประชุมเครือข่ายในปี พ.ศ.2559 นั้น มีจำนวน 
22 องค์ประกอบ โดยแบ่งเป็นองค์ประกอบเชิงระบบและโครงสร้าง จำนวน 9 ข้อ และองค์ประกอบ
เชิงเนื้อหา (thematic areas) ซึ่งแยกเป็นองค์ประกอบเพื่อดำเนินงานให้เป็นสูญ/ให้หมดไป (Zero 
tolerance areas) 6 ข้อ และองค์ประกอบด้านการส่งเสริมทางสุขภาพ (Health promotion 
areas) อีก 7 ข้อ รวม 22 องค์ประกอบ/ข้อ เฉพาะขอบเขตการศึกษาครั้งนี้ ใช้องค์ประกอบเชิง
ระบบและโครงสร้าง (Systems and Infrastructure) จำนวน 9 ข้อ เป็นแกนกลางวิเคราะห์ตาม
แนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ 1) การกำหนดนโยบายส่งเสริมสุขภาพ 2) มีอาคาร
สถานที่ที่ปลอดภัย สะอาด สิ่งแวดล้อมดี และเป็นมหาวิทยาลัยสีเขียว  3) มีบริการส่งเสริมสุขภาพ 
ให้คำปรึกษา และให้ความช่วยเหลือ 4) เปิดโอกาสให้ทุกคนเข้าถึงบริการอย่างเป็นธรรม รวมทั้ง
บริการที่เป็นมิตรต่อผู้พิการ 5) มีการเรียนการสอนที่เกี่ยวข้องกับการส่งเสริมสุขภาพ 6) มีการสร้าง
ศักยภาพในเรื่องการส่งเสริมสุขภาพ 7) มีการวิจัยด้านการสร้างเสริมสุขภาพ 8) มีการส่งเสริม
กิจกรรมจิตอาสาในมหาวิทยาลัย 9) มีการจัดสรรงบประมาณสนับสนุนกิจกรรมด้านการส่งเสริม
สุขภาพ  

2. ผลการศึกษาแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาที ่สร ้างเสริมการเป็น
มหาวิทยาลัยสุขภาพ เป็นการทำความเข้าใจและเชื่อมโยงระหว่างองค์ประกอบเชิงระบบและ
โครงสร้างกับแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนา พบว่า องค์ประกอบที่เป็นกรอบการ
ดำเนินงานทั้ง 9 ข้อ สามารถสังเคราะห์กระชับย่อยลงไปอีก คือองค์ประกอบข้อ 1,  5, 6 และ 7 
สังเคราะห์ได้ 2 ด้าน ได้แก่ 1) นโยบายและการสร้างเสริมศักยภาพด้านสุขภาพ 2) การเรียนการ
สอนและการวิจัยที่เกี่ยวข้องกับสุขภาพ วิเคราะห์ด้วยแนวทางแห่งปัญญาภาวนา องค์ประกอบข้อที่ 
2 คงสาระเดิมไว้ วิเคราะห์ด้วยแนวทางแห่งกายภาวนา องค์ประกอบข้อ 3, 4 และ 9 สังเคราะหไ์ด้ 
2 ด้าน ได้แก่ 1) ด้านบริการส่งเสริมสุขภาพ และ 2) ด้านงบประมาณสนับสนุน วิเคราะห์ด้วย
แนวทางแห่งศีลภาวนา องค์ประกอบข้อ 3 และ 8 คงสาระไว้ แต่แยกองค์ประกอบข้อ 3 ได้ 2 มิติ 
ได้แก่ มิติด้านบริการส่งเสริมสุขภาพซึ่งวิ เคราะห์ด้วยแนวทางแห่งศีลภาวนา ส่วนมิติด้านให้
คำปรึกษาและให้ความช่วยเหลือและกิจกรรมจิตอาสา วิเคราะห์ด้วยแนวทางแห่งจิตภาวนา  

3. ผลการวิเคราะห์เพื่อนำเสนอแนวคิดและหลักการดังกล่าวมาสร้างเสริมมหาวิทยาลัย
สุขภาพ พบว่าแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนา มีจุดยืนที่ตั้งอยู่บนหลักการศึกษาที่เรยีกว่า 
“ไตรสิกขา” เพราะหลักการนี้แสดงความเป็นพระพุทธศาสนาไว้ทั้งหมด เมื่อนำนิยามของคำว่า



350 | The Journal of Research and Academics Vol. 8 No. 6 (November-December 2025) 
 
 

การศึกษามาเทียบเคียงกับการพัฒนาสุขภาพจะเท่ากับการพัฒนาชีวิต และเป็นการพัฒนาชีวิตไปสู่
สิ่งที่ดีงาม เป้าหมายสูงสุดคือการปราศจากโรค (อาโรคยะ)  อันเป็นผลรวมทั้งโรคด้านกายใจ และ
โรคคือกิเลสความขุ่นหมองทั้งปวง อีกทั้งสอดคล้องกับหลักบาลีว่า “อาโรคฺยปรมา ลาภา” แปลว่า 
ลาภทั้งหลาย (การได้) มีความไม่มีโรคเป็นอย่างยิ่ง (ขุ.ธ.(ไทย) 25/25/35; ม.ม.(ไทย) 13/288/218)  
การทำให้ชีวิตเป็นระบบการศึกษา จึงมุ่งไปที่สุขภาพที่สมบูรณ์หรือชีวิตที่สมบูรณ์ ไม่ว่าจะเป็นนิยาม
การศึกษาว่าคือการแก้ปัญหาชีวิต การทำให้ชีวิตหลุดพ้นจากปัญหา หรือคือการทำให้ได้เข้าถึงสิ่งดี
งามดังที่นักปราชญ์นิยามไว้ หลักการศึกษาทั้งหมดรวมอยู่ในหลักไตรสิกขา เมื่อสังเคราะห์หลัก
ไตรสิกขาออกมาเป็นแนวปฏิบัติที ่เรียกว่า ภาวนา 4 คือ กายภาวนา ศีลภาวนา (ศีลสิกขา)  
จิตภาวนา (จิตตสิกขา) และปัญญาภาวนา (ปัญญาสิกขา จึงเท่ากับเป็นหลักที่พัฒนาให้ชีวิตไปสู่
ความด ีงาม ม ีความสมบูรณ์ในช ีว ิตท ุกด ้าน งานน ี ้จ ึงใช ้กรอบแนวคิดและหล ักการทาง
พระพุทธศาสนาผ่านหลักภาวนา 4 โดยรวมถึงแนวคิดและหลักธรรมสำคัญประกอบด้วย ได้แนวทาง
ที่เป็นจุดเน้นเพ่ือสร้างเสริมการเป็นมหาวิทยาลัยสุขภาพ 4 แนวทาง ดังนี้ 

แนวทางที่ 1 เน้นการใช้โยนิโสมนสิการ และปรโตโฆสะ ซึ่งเป็นหลักพัฒนาปัญญา
ตามแนวทางพระพุทธศาสนา เพื่อสร้างเสริมความเชื่อมั่นอย่างหนักแน่นเชิงอุดมการณ์บนฐานแห่ง
การใช้ปัญญานำทาง ในการกำหนดนโยบายและสร้างเสริมศักยภาพการรับรู้กับคนทุกระดับใน
องค์กร ปัจจัยที่เกี่ยวข้องกับการเป็นสถานศึกษาคือการเรียนการสอนและการศึกษาวิจัย นอกจาก
จะเป็นพันธกิจหลักของมหาวิทยาลัยแล้วยังเป็นช่องทางสำคัญในการสร้างเสริมสุขภาพ 
พระพุทธศาสนาเสนอแง่มุมการใช้ปัญญาแบบโยนิโสมนสิการ คือ การพินิจไตร่ตรองอย่างรอบคอบ
ถึงต้นตอของปัญหาที่ต้องการแก้ไขหรือสร้างเสริมที่ต้องอยู่ในทุกข้ันตอนของการทำงานด้านสุขภาพ
ตั้งแต่ระดับนโยบายถึงระดับปฏิบัติการ และประเด็นที่เป็นจุดเน้นในแนวทางแห่งปัญญาภาวนานี้คือ
การอาศัยบุคคลตัวอย่างที่เป็นแรงบันดาลใจ บุคคลที่เป็นหลักยึดและเป็นแบบอย่างในการปฏิบัติ
ตามพระธรรมวินัยคือพระพุทธเจ้าที่ทรงเป็นปฐมบุคคลต้นแบบ เพราะเป็นบุคคลที่นำทางอย่าง
ถูกต้อง คิดอย่างถูกต้อง แนวทางแห่งปัญญาจึงต้องอาศัยบุคคลตัวอย่างให้เดินตาม อาศัย
กัลยาณมิตรเป็นแนวทางสร้างเครือข่ายการรับรู้ที่เป็นการขยายศักยภาพ หรืออาศัยปัจจัยแห่งปร
โตโฆสะ ดังนั้น องค์ประกอบด้านนโยบาย การเรียนการสอนการวิจัย และการเสริมสร้างศักยภาพ 
จึงควรใช้หลักแห่งปัญญาภาวนาไปเสริมสร้างอาจเรียกเป็นสูตรง่าย ๆ สำหรับแนวทางแห่งปัญญา
ภาวนา อาจเรียกเป็นสูตรง่าย ๆ ว่า “เริ่มต้นอย่างมีปัญญา (โยนิโสมนสิการ) เสริมศักยภาพอย่าง
กัลยาณมิตร (ปรโตโฆสะ)”  



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2568)  | 351 
 

 

แนวทางที่ 2 เน้นการนำหลักสัปปายะ 7 ไปปรับใช้ หลักการนี้เชื่อมโยงกับการจัด
สภาพแวดล้อมทางกายภาพ และสอดคล้องกับการพัฒนาเชิงกายภาวนาแบบพุทธ การจัดการด้าน
กายภาพที่รวมด้านอาคารสถานที่ที่ปลอดภัย สะอาด เอื้อต่อสุขภาพและเป็นมิตรกับสิ่งแวดล้อม 
สภาพแวดล้อมเหล่านี้อยู่ ในขอบเขตของสัปปายะทั้ง 7 แต่จุดเน้นแบบพระพุทธศาสนา คำว่า
สิ่งแวดล้อม อาจไม่จำเป็นต้องอาศัยฝีมือมนุษย์เป็นผู้สร้าง แต่สามารถอาศัยสภาพแวดล้อมที่เป็นไป
ตามธรรมชาติ ดังมีพุทธานุญาตไว้ ภิกษุสามารถจะอยู่อาศัยในสถานที่ตามธรรมชาติได้ เช่น ป่าไม้
โคนไม้ ถ้ำไม้ ถ้ำหิน ซอกเขา หากภิกษุอยู่อาศัยแล้วทำให้จิตสงบ มีความเงียบสงัด ก็สามารถอยู่
อาศัยได้ ในแง่สัปปายะที่เป็นแบบปฏิรูปเทศ หรือมีพื้นที่เอื ้อต่อการเป็นอยู่ทุกฤดูกาล สถานที่
เหล่านั้น หากภิกษุสามารถเข้าถึงแหล่งทรัพยากรและปัจจัยยังชีพได้อย่างเหมาะสมพอเพียงก็จัดว่า
เป็นแหล่งสัปปายะ เพราะเอ้ือต่อการปฏิบัติสมาธิภาวนา หรือเพ่ือส่งเสริมการปฏิบัติธรรมที่ก้าวหน้า 
และยังให้ความสำคัญกับตัวบุคคล ทั้งผู ้อาศัยในสถานที่นั ้นและผู้ช่วยเหลือด้วย ที่เรียกว่าเป็น 
“ปุคคลสัปปายะ” ซึ่งอาจวิเคราะห์รวมถึงบริบทอื่นที่อยู่ใกล้สถานศึกษา เช่น ชุมชนที่ เป็นหมู่บ้าน 
ศาสนสถานหรือวัด หรือโรงเรียน ย่านตลาด ที่ต้องพัฒนาไปด้วยกันในด้านสุขภาพ จุดเน้นในแง่การ
ใช้สัปปายะแบบพระพุทธศาสนาไปสนับสนุน อาจเป็นข้อเสนอเชิงงบประมาณหรือค่าใช้จ่ายได้ หรือ
ลดพื ้นที ่ที ่ต ้องอาศัยงบประมาณในการปลูกสร้าง เพราะการสร้างเสริมสภาพแวดล้ อมตาม
แนวทางสัปปายะแบบพุทธนี้ สามารถใช้ทรัพยากรที่มีอยู่โดยธรรมชาติแต่เอื้อต่อการสร้างเสริม
สุขภาพได้ อาจลดภาระค่าใช้จ่ายที่ต้องอาศัยการจัดงบประมาณสนับสนุน อาจเรียกเป็นสูตรง่าย ๆ 
ว่า “สุขภาพไม่เป็นพิษ เพราะเราเป็นมิตรกับสิ่งแวดล้อม” 

แนวทางที่ 3 เน้นการใช้หลักศีลสิกขา หรือสีลบัญญัติตั้งแต่ระดับศีล 5 สำหรับ
บุคคลทั่วไป ศีล 8 และอุบาสกอุบาสิกา รวมถึงศีลสำหรับภิกษุและภิกษุณี ที่จะนำไปสร้างเสริม
องค์ประกอบด้านการบริการส่งเสริมสุขภาพ การบริการที่เป็นธรรม และการจัดสรรงบประมาณ 
พระพุทธศาสนาพิจารณาว่าการส่งเสริมสุขภาพหรือการให้บริการด้านสุขภาพแก่คนทุกชนชั้น
วรรณะ รวมถึงการดูแลสุขภาพตนเองนั้นมีพื้นฐานสำคัญคือถือปฏิบัติตามหลักศีลสิกขา ศีลสิกขา
เป็นบัญญัติที่เปิดช่องให้แม้กับคนทุกวรรณะ นับตั้งแต่การรับเข้ามาเป็นสมาชิกหรือเป็นนักบวชใน
พระธรรมวินัยของพระศาสดา การดูแลสุขภาพทางกายก็ดี การดูแลช่วยเหลือสุขภาพทางใจก็ดี พระ
พุทธองค์และพระสงฆ์สาวกได้ปฏิบัติมาเป็นแบบอย่างแล้วโดยไม่เลือกฐานะอาชีพ เช่น การดูแลพระ
อาพาธระยะท้าย คนพิการ หญิงประกอบอาชีพโสเภณี จุดเน้นในแง่นี้คือพระพุทธศาสนาเสนอวิธี
ดูแลสุขภาพตนเองบนพ้ืนฐานของการรักษาความเป็นปกติให้ได้ก่อน หรือรักษาศีลให้ได้แล้วสุขภาพ
จะดีตามมา ดังศีลในหมวดเสขิยวัตรและมหาวัตร ที่สอนให้นักบวชรักษามารยาทการขบฉัน การไม่



352 | The Journal of Research and Academics Vol. 8 No. 6 (November-December 2025) 
 
 

ทิ้งสิ่งสกปรกปฏิกูล ส่วนการสร้างเสริมตามองค์ประกอบว่าด้วยงบประมาณสนับสนุนนั้น ในหลัก
พระพุทธศาสนาเสนอว่าการบริหารจัดการทรัพย์เพื่อการใดก็ตามล้วนให้เป็นไปโดยสุจริตชอบธรรม 
เรียกตามศัพท์บัญญัติทางศีลคือ “สัมมาอาชีวะ” จุดเน้นการสร้างเสริมการบริการส่งเสริมสุขภาพ
และงบประมาณแบบพระพุทธศาสนาจึงดูเคร่งครัดแต่เป็นประโยชน์ในระยะยาว เพียงแต่ต้องอาศัย
การย้ำเตือน ตระหนักในตนเองอยู่เสมอดังเช่นพระสงฆ์ที่ต้องได้รับคำเตือนและให้ตระหนักถึงการ
รักษาศีล เพ่ือมิให้ตนกระทำการไปตามอำเภอใจ การส่งเสริมสุขภาพด้วยการให้บริการประเภทต่าง 
ๆ รวมถึงการสนับสนุนด้วยงบประมาณจึงต้องทำบนพ้ืนฐานของศีลสิกขาดังกล่าวแล้ว อาจเรียกเป็น
สูตรง่าย ๆ ว่า “ศีลสังวร คือคำสอนย้ำเตือนเรื่องสุขภาพ” 

แนวทางที่ 4 เน้นการใช้ปัญญาตามแนวทางแห่งหลักอริยสัจ และบ่มเพาะจิตด้วย
จาคธรรม คือจิตแห่งความเสียสละ เพื่อนำไปสร้างเสริมองค์ประกอบด้านการให้คำปรึกษาและ
กิจกรรมจิตอาสาในมหาวิทยาลัย แนวทางนี้มีความโดดเด่นที่ไม่แตกต่างกันในเชิงเป้าหมาย คือเพ่ือ
ต้องการให้ผู ้มีความทุกข์ ได้รับการช่วยเหลือในรูปแบบใดรูปแบบหนึ่ง เพียงแต่ในบริบทของ
พระพุทธศาสนา คำว่าการให้คำปรึกษาและให้ความช่วยเหลือจะพุ่งตรงไปที่ความช่วยเหลือทาง
จิตใจเป็นสำคัญ จุดเน้นของแนวทางนี้ตามแบบพระพุทธศาสนาที่วิเคราะห์ได้จากการศึกษา คือ การ
ยึดหลักอริยสัจ 4 สำหรับเป็นกระบวนการทำงานให้คำปรึกษาและช่วยเหลือ โดยการศึกษาพบว่า
กระบวนการที่ควรนำไปปรับใช้คือกระบวนการ “หลัก 3 อ.” ได้แก่ อ.1 คือ อวิชชา อ.2 คือ อริยสัจ 
และ อ.3 คือ อริยบุคคล โดยกระบวนการอวิชชานั้นเน้นที่การกระตุ้นให้ผู้รับคำปรึกษาเข้าใจและ
ยอมรับปัญหาที่เกิดกับตนที่เป็นภาวะแห่งความมืดบอดทางปัญญา แล้วจึงสร้างกระบวนการให้
ค้นหาหนทางจนกระทั่งพบแสงสว่างด้วยปัญญากลายเป็นอริยบุคคลที่มองสัจจะอย่างตรงไปตรงมา 
ปล่อยวางและรับความจริงอย่างเข้าใจ แนวทางการให้คำปรึกษาจึงเจาะจงไปที่ปัญหาด้านจิต 
เช่นเดียวกันกับการพัฒนาหรือบ่มเพาะจิตให้เป็นจิตแห่งความเสียสละ หรือจาคะเพ่ือสร้างความเป็น
จิตอาสา ข้อโดดเด่นของลักษณะจิตอาสาแนวพุทธนั้นคือการสะท้อนเชิงความเชื่อด้วย การทำงาน
จิตอาสาเป็นการทำงานที่เป็น “บุญ” ประเภทหนึ่งที่เรียกว่าเวยยาวัจจมัย และส่งผลไปถึงภพชาติ
ภายหน้าด้วย ดังนั้น แนวทางที่ 4 นี้ จึงแฝงไปด้วยบุคคลตัวอย่าง คือ พระพุทธเจ้า พระสงฆ์สาวก 
และคฤหัสถ์จิตอาสาเป็นแนวทางแห่งปัญญาภาวนาและจิตภาวนา และเป็นแนวทางที่สร้างเสริม
สุขภาพตามแบบพุทธที่สะท้อนผลเกินกว่าการได้รับความสุขหรือมีสุขภาพที่ดีในภพนี้เท่านั้น แต่
หมายรวมถึงสุขภาพจิตที่เป็นอิสระหรือปลอดจากกิเลสความเห็นแก่ตัว การไม่ยึดถือ การไม่ปรุงแต่ง
ตามกระแสแห่งกิเลสอันเป็นเครื่องผูกยึดตัวตนไว้กับความทุกข์นั่นเอง อาจเรียกเป็นสูตรง่าย ๆ ว่า “ 
หลัก 3 อ. 1 จ. เชื่อมรอยต่อให้จิตงดงาม” (อวิชชา อริยสัจ อริยบุคคล และจาคะ) 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2568)  | 353 
 

 

ผลการศึกษาครั้งนี้ แม้จะสนับสนุนให้นำหลักภาวนา 4 และหลักธรรมสำคัญอื่นไป
เสริมสร้างการเป็นมหาวิทยาลัยสุขภาพ  แต่พบว่าแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนามีจุดเด่น
อยู่ที่การเพิ่มศักยภาพทางจิตวิญญาณมากกว่า กล่าวคือเมื่อลงมือทำงานในด้านสุขภาพ ย่อมนับได้
ว่าเป็นการทำงานที่มีคุณค่า และยกระดับทางอารมณ์และความรู้สึกให้สูงกว่างานปกติทั่วไป เพราะ
เป็นการช่วยเหลือผู้ที่มีความทุกข์ ความเดือดร้อน ไม่ว่าจะเป็นความทุกข์ทางกายหรือทางใจก็ตาม 
อนึ่ง พระพุทธศาสนายังมีมุมมองว่าคุณภาพการศึกษาไม่ได้แปลกแยกออกไปจากคุณภาพชีวิต และ
เมื่อสังเคราะห์ด้วยหลักภาวนา 4 จึงเห็นว่าหลักการทั้งหมดนั้นสามารถนำไปสร้างเสริมมหาวิทยาลัย
สุขภาพได้ทั้งเชิงนโยบาย และการนำไปปรับใช้ในสถาบันการศึกษาหรือองค์กรที่เกี่ยวข้องได้  

 

อภิปรายผลการวิจัย  
1. แนวคิดหลักการการสร้างเสริมสุขภาพตามกรอบมหาวิทยาลัยสุขภาพ มีพัฒนาการ

มาโดยลำดับ และสามารถพัฒนากรอบการดำเนินงานได้ 22 ทั ้งองค์ประกอบเชิงระบบและ
โครงสร้าง และองค์ประกอบเชิงเนื้อหา องค์ประกอบเหล่านั้นล้วนสัมพันธ์กับคุณภาพชีวิตและ
คุณภาพการศึกษาไปพร้อมกัน และนำไปสู่แนวปฏิบัติของมหาวิทยาลัย แหล่งศึกษาทั้งในยุโรป 
อเมริกา และเอเชีย แต่ละมหาวิทยาลัยได้นำแนวคิดไปปรับใช้และพัฒนาองค์ประกอบ รวมถึงบูรณา
การเพื่อการสร้างเสริมสุขภาพให้กับบุคลากรในแบบฉบับของตน ๆ ซึ่งอาจเพิ่ม ลด หรือสร้าง
เงื่อนไขอื่น ๆ ประกอบด้วยเพื่อการสร้างเสริมสุขภาพของนิสิตนักศึกษา ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัย
ของ Suarez-Reyes, M., Serrano, M.M. & Broucke, S.V. (2019) ที่สำรวจโดยวิธีออนไลน์ถึงการ
นำแนวคิดด้านมหาวิทยาลัยสุขภาพ (HPU) ไปปรับใช้ในสถานศึกษา จำนวน 141 มหาวิทยาลัย 
จาก 48 ประเทศ ซึ่งพบว่าการนำองค์ประกอบไปปรับใช้ (Implementation) จะแตกต่างกันไปตาม
บริบท ย่อมแสดงให้เห็นว่าองค์ประกอบการดำเนินงานของมหาวิทยาลัยสุขภาพ มีจุดเน้นที่ต้อง
คำนึงถึงสภาพแวดล้อมและธรรมชาติของสถานศึกษานั้น ๆ ด้วย และสอดคล้องกับการศึกษาของ 
สมใจ ศิระกมล (2555) ที่ศึกษาความหมายและมุมมองที่แตกต่างกันของการสร้างเสริมสุขภาพใน
สถาบันอุดมศึกษา โดยใช้คณะพยาบาลศาสตร์และคณะเภสัชศาสตร์ของมหาวิทยาลัยแห่งหนึ่งใน
ประเทศไทยเป็นกรณีศึกษา ซึ ่งพบว่าทั ้งสององค์กร ได้ปรับใช้และมีความเข็มมุ ่งเพื ่อพัฒนา
ประชากรของคณะทั้งด้านกระบวนทัศน์และการพัฒนาเน้นองค์กรแบบองค์รวม รวมถึงยึดแนว
ทางการสร้างเสริมสุขภาพตามกฎบัตรออตตาวาด้วย ซึ่งสะท้อนได้ว่าการใช้องค์ประกอบใด ๆ ก็
ตามท่ีส่งผลให้บุคลากรในสถานศึกษามีสุขภาพที่ดีขึ้น เป็นสิ่งที่ทุกฝ่ายให้ความสำคัญ จึงนำมาสู่การ
พัฒนาเครือข่ายมหาวิทยาลัยสุขภาพอย่างเป็นระบบและกระบวนการ 



354 | The Journal of Research and Academics Vol. 8 No. 6 (November-December 2025) 
 
 

2. หลักภาวนา 4 คือข้อค้นพบสำคัญของแนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาที่
สร้างเสริมมหาวิทยาลัยสุขภาพ ทั้งนี้เพราะแนวปฏิบัติตามหลักภาวนา 4 มีสาระสำคัญที่เชื่อมโยง
กับองค์ประกอบเชิงระบบและโครงสร้างของมหาวิทยาลัยสุขภาพได้อย่างเหมาะสมและสัมพันธ์กัน 
และเป็นหลักใหญ่ที่รวมการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยการศึกษาอย่างเต็มระบบ ซี่งสอดคล้องกับ
แนวคิดของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2558) ซึ่งให้ความหมายและขอบเขตภาวนา 4 ว่า
เป็นไปเพื่อพัฒนาทางกาย (กายภาวนา) พัฒนาพฤติกรรมและความสัมพันธ์ทางสังคม (สีลภาวนา 
พัฒนาอบรมจิตใจให้เข้มแข็ง มั่นคงและมีคุณธรรม (จิตภาวนา) และพัฒนาปัญญาให้สามารถแก้ไข
ปัญหาชีวิตได้ (ปัญญาภาวนา) จึงสะท้อนได้ว่าหลักภาวนานั้นมุ่งไปสู่การสร้างเสริมสุขภาวะทั้งทาง
กายและทางใจ สังคมและสิ่งแวดล้อม การนำหลักพุทธศาสนามาเสริมสร้างในสถานศึกษาจึงเป็นมิติ
หนึ่งที่น่าจะส่งผลสุขภาพแก่บุคลากรที่ยึดการมีสุขภาพเป็นที่ตั้ง ดังการศึกษาของจันทร์เพ็ญ ลาภ
มากผล (2564) ที่ศึกษาการส่งเสริมโรงเรียนสุขภาวะในสถานศึกษาตามแนวพุทธศาสตร์  โดยให้
ความสำคัญกับรูปแบบการบริหารจัดการที่ยึดเรื ่องสุขภาวะเป็นตัวตั้ง ได้นำหลักภาวนา 4 ไป
ส่งเสริมทั้งด้านสภาพแวดล้อม พ้ืนที่สีเชียว ส่งเสริมสุขภาพด้วยการออกกำลังอย่างสม่ำเสมอ การใช้
ทรัพยากรอย่างคุ้มค่า การดูแลรักษาปกป้องสิ่งแวดล้อม เป็นต้น ซึ่งได้ผลรวมจากการส่งเสริม
โรงเรียนสุขภาวะด้วยหลักภาวนา 4 คือ ผู้เรียนเป็นสุข โรงเรียนเป็นสุข สภาพแวดล้อมเป็นสุข 
ครอบครัวเป็นสุข และชุมชนเป็นสุข จึงสังเกตได้ว่าหลักภาวนา 4 มีส่วนส่งเสริมสถานศึกษาทั้งส่วน
ที่เป็นอาณาบริเวณและบริบทที่เกี่ยวข้องโดยมุ่งผลคือความสุขได้อย่างครอบคลุม 

3. แนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาที่จะสนับสนุนการสร้างเสริมการเป็น
มหาวิทยาลัยสุขภาพ ได้แก่ หลักภาวนา 4 และหลักธรรมสนับสนุนอื่น โดยสรุปและเสนอไว้ใน
การศึกษาครั้งนี้ 4 แนวทาง ได้แก่ แนวทางท่ี 1 เน้นการใช้โยนิโสมนสิการ และปรโตโฆสะ แนวทาง
ที่ 2 เน้นการนำหลักสัปปายะ 7 แนวทางท่ี 3 เน้นการใช้หลักศีลสิกขา และแนวทางที่ 4 เน้นการใช้
ปัญญาตามแนวทางแห่งหลักอริยสัจ และจาคธรรม ทั้งนี้เพราะทั้ง 4 แนวทางเป็นแนวปฏิบัติที่
ส่งเสริมด้านสุขภาวะที่ครอบคลุมทั้งด้านกาย ใจ สังคม และสิ่งแวดล้อมซึ่ง เช่น การจัดภูมิทัศน์ หรือ
ภูมิสถาปัตย์ของวัดที่มีมาแต่พุทธกาล เพราะวัดคือแหล่งเรียนรู้ที่สำคัญ หากวัดที่เป็นแหล่งเรียนรู้
นั้นเป็นแหล่งอาศัยเป็นรมณีย์ และบุคคลที่อยู่อาศัยมีคุณธรรมและเป็นกัลยาณมิตร ย่อมส่งเสริม
สุขภาพได้ สอดคล้องกับรายงานวิจัยของวุฒินันท์ กันทะเตียน (2560) ที่ให้ข้อสรุปผลการวิจั ยภูมิ
สถาปัตยกรรมของวัดไทยกับการเรียนรู้และการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงบูรณาการว่าพื ้นที ่ทาง
กายภาพ พื้นที่ทางสังคม และพื้นที่ทางจิตวิญญาณของวัด นอกจากจะมุ่งใช้สอยให้ถูกต้องตามพระ
ธรรมวินัยแล้ว วัดที่มีความเป็นสัปปายะจะส่งเสริมด้านสุขภาพกายใจและจิตวิญญาณได้อีกด้ วย 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2568)  | 355 
 

 

หรือการเป็นแหล่งที่อยู่อาศัยเพื่อลดละกิเลส (ปหานาราม) และเพื่อพัฒนาหรือสร้างกุศล (ภาวนา
ราม) ซึ่งสะท้อนว่าการเป็นสถานศึกษานั้นต้องอาศัยทั้งตัวผู้อยู่อาศัยและที่อยู่อาศัยประกอบกัน และ
อาศัยธรรมชาติสิ่งแวดล้อมท่ีเอ้ือประโยชน์ต่อกันและกันด้วย นอกจากนี้ปัจจัยบ่งชี้ที่สำคัญของการมี
สุขภาพที่ดีทั้งกายและใจ คือ นิสิตนักศึกษาในมหาวิทยาลัย ที่อาศัยหลักศาสนาเป็นปัจจัยผลักดัน
หรือเกื้อหนุนให้มีสุขภาพที่ดีได้ด้วย โดยเฉพาะด้านจิตวิญญาณ หลักภาวนา 4 หรือหลักสนับสนุน
อื่น เช่น จาคะความเสียสละ ซึ่งเป็นผลจากการนำหลักศาสนาไปสู่ตัวบุคคลและกลุ่มบุคคล ดังเช่น
ผลการศึกษาของกัญญารัตน์ ปั้นทอง และคณะ (2558) ที่รายงานผลการวิจัยเรื่องศาสนชุมชนที่พึง
ประสงค์ในการเสริมสร้างสุขภาวะทางจิตวิญญาณในมหาวิทยาลัยมหิดล โดยนำเสนอองค์ประกอบที่
สำคัญ 4 ได้แก่ 1) หลักการหรือหลักคำสอนทางศาสนา ที่จะส่งเสริมให้แสดงออกถึงความเสียสละ 
ความอดทน ความรับผิดชอบต่อสังคม เคารพความเห็นต่าง ฯลฯ 2) มีความเป็นศาสนชุมชน โดยใช้ 
“กิจกรรม” เป็นตัวเชื่อม เพื่อมุ่งประโยชน์ผู้อื่นพร้อมกับพัฒนาตนเอง 3) เกิดการเปลี่ยนแปลงดา้น
ใน ทั้งในระดับปัจเจกและชุมชน 4) มีตัวตนของตนเป็นเงื่อนไขความสำเร็จ เช่น ศรัทธาเชื่อมั่นใน
ความดีงาม ความรัก ความจริงใจ อดทน เสียสละ จะสังเกตได้ว่าหลักการหรือหลักคำสอนเป็นส่วน
สำคัญในการผลักดันให้เกิดสุขภาวะหรือภาวะที่เป็นสุขขึ้นได้ในตัวนิสิตนักศึกษาทั้งระดับบุคคลและ
ระดับกลุ่มได้อย่างน่าสนใจ 

 

องค์ความรู้ใหม่ 
จากการวิเคราะห์และสังเคราะห์องค์ประกอบเชิงระบบและโครงสร้างการเป็น

มหาวิทยาลัยสุขภาพในภูมิภาคอาเซียนด้วยหลักภาวนา 4 เป็นความมุ่งหวังเพื่อเสนอแนะว่าหาก
หลักภาวนา 4 ที่ได้จากการนำเสนอนั้นมีนัยสร้างเสริมองค์ประกอบในเชิงแนวคิดและการปฏิบัติ ก็
จะเห็นอีกมุมมองหนึ่ง โดยเฉพาะการทำงานด้านสุขภาพที่เป็นไปเพื่อการยกระดับจิตวิญญาณ หรือ
การถือเป็นบุญกุศลด้วย เพราะผู ้ปฏิบัติงานได้พยายามทำให้สิ ่งดีงามเกิดขึ ้น เจริญขึ ้นตาม
ความหมายของคำว่าภาวนา เมื่อนำมาประกอบเป็นคำคุณศัพท์ จะได้รูปศัพท์คือ “ภาวนีย์” คือ น่า
เจริญใจ น่าชื่นชม ดังนั้น ในการศึกษานี้จึงแปลงมาสู่องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย โดยเรียกร่างโมเดล
นี้ว่า “ภาวนีย์มหาวิชชาลัย” แปลว่า มหาวิทยาลัยอันเป็นที่น่าเจริญใจ ควรแก่การชื่นชม 

ภาวนีย์มหาวิชชาลัย หมายถึง มหาวิทยาลัยที่ควรแก่การให้สิ่งดีงามเกิดขึ้นด้วยหลัก
ภาวนา 4 คือ กายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนาและปัญญาภาวนา ซึ่งเปรียบเสมือนเสาค้ำอาคารทั้ง 
4 ต้น และแต่ละต้น จะมีส่วนผสมสร้างเสริมให้เสามีความคงทนถาวร แข็งแกร่ง ได้แก่ 



356 | The Journal of Research and Academics Vol. 8 No. 6 (November-December 2025) 
 
 

เสาต้นที่ 1 ส่วนผสมได้แก่ โยนิโสมนสิการ ปรโตโฆสะ และบุคคลตัวอย่าง เพ่ือ
นำไปปรับใช้หรือสร้างเสริมด้านนโยบาย การเรียนการสอนการวิจัย และการสร้างเสริมศักยภาพ  

เสาต้นที่ 2 ส่วนผสมได้แก่ สัปปายะ 7 เพื่อนำไปปรับใช้กับการบริหารจัดการดา้น
อาคารสถานที่ หรือสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อสุขภาพ  

เสาต้นที่ 3 ส่วนผสมได้แก่ ศีลบัญญัติ เพ่ือนำไปปรับใช้กับการบริการในทุกมิติ 
เสาต้นที่ 4 ส่วนประสมได้แก่หลัก 3 อ. คืออวิชชา อริยสัจ อริยบุคคล จาคธรรม 

และบุคคลตัวอย่าง  
โดยสรุป การนำหลักภาวนา 4 ไปปรับใช้ เป็นการส่งเสริมมหาวิทยาลัยรวมถึงบริบท

ชุมชนที่เกี่ยวข้องให้มีสุขภาพดีผ่านสถาบันการศึกษา คือสถาบันที่เรียกว่า “ภาวนีย์มหาวิชชาลัย” 
หรือ “ภาวนีย์มหาวิทยาลัย” โดยอาจพิจารณาจากแผนภาพสรุป ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

ภาพที่ 1 ภาวนีย์มหาวิชชาลัย 
 

 

ข้อเสนอแนะ 
ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

จากข้อค้นพบที่น่าจะเชื่อมโยงเชิงนโยบายเพื่อนำไปสู่การปฏิบัติระหว่างสถาบัน 
การศึกษา ซึ่งปัจจุบันมีการดำเนินการในมหาวิทยาลัยเครือข่ายที่เป็นมหาวิทยาลัยที่ดำเนินการ
บริหารจัดการโดยคฤหัสถ์ หากมหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้ง 2 แห่งในประเทศไทย นำแนวคิดและหลักการ
ของมหาวิทยาลัยสร้างเสริมสุขภาพไปปรับใช้กับมหาวิทยาลัยสงฆ์ เพื่อแลกเปลี่ยน และเพิ่มพูน
ทักษะการดำเนินงานน่าจะเป็นทางเลือกที่เป็นไปได้ ในขณะเดียวกัน มหาวิทยาลัยที่ดำเนินการโดย



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2568)  | 357 
 

 

ฝ่ายคฤหัสถ์ ได้นำข้อค้นพบที่เป็นแนวคิดและหลักการตามหลักภาวนา 4 ไปปรับใช้ อาจจะ
เสริมสร้างในเชิงจิตวิญญาณ หรือในเชิงศรัทธาความเชื่อประกอบด้วย และมีโครงการ กิจกรรม
แลกเปลี่ยนกันอย่างต่อเนื่อง จะทำให้การขับเคลื่อนด้านสุขภาพมีมิติทั้งทางโลกและทางธรรม 

ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
การนำแนวปฏิบัติตามหลักภาวนา 4 ไปสร้างเสริมมหาวิทยาลัยสุขภาพ มีความ

โดดเด่นในแง่การยึดหลักแห่งปัญญา กัลยาณมิตร ความเป็นสัปปายะ การถือปฏิบัติในข้อศีลวัตร 
การแก้ปัญหาแบบอริยสัจ 4 และการเสียสละประโยชน์สุขส่วนน้อยเพื่อประโยชน์ส่วนใหญ่ ซึ่ง
สอดคล้องกับการสร้างเสริมสุขภาพให้เกิดในมหาวิทยาลัยที่มุ่งให้สุขภาพกายใจ สังคม อารมณ์ของ
ผู้ใช้ประโยชน์ดีขึ้น งอกงามข้ึน ในทางพระพุทธศาสนาจัดว่าเป็นกิจกรรมที่หนุนเสริมให้คุณลักษณะ
ทางจิตวิญญาณเพิ่มขึ้นด้วย กล่าวคือการทำงานด้านบริการสร้างเสริมสุขภาพทุกมิติ รวมถึงการให้
คำปรึกษาและให้ความช่วยเหลือนั้นเป็นการทำงานด้วยจิตที่เป็นบุญประเภทหนึ่ง คือ เวยยาวัจจมัย 
หรือการขวนขวายช่วยเหลือในสิ ่งที ่เป็นประโยชน์ หากนำไปเผยแพร่ สร้างการรับรู ้ และการ
ถ่ายทอดไปสู่การปฏิบัติ อาจช่วยทำให้ได้ผลลัพธ์แบบ 2 เท่า คือ สุขภาพกายใจดีขึ ้น และจิต
วิญญาณเชิงศาสนาสูงขึ้น 
 

เอกสารอ้างอิง 
กัญญารัตน์ ปั้นทอง และคณะ. (2558). ศาสนชุมชนที่พึงประสงค์ในการเสริมสร้างสุขภาวะทางจิต

วิญญาณในมหาวิทยาลัยมหิดล. (รายงานการวิจัย). คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 
: มหาวิทยาลัยมหิดล.  

จันทร์เพ็ญ ลาภมากผล. (2564). การส่งเสริมโรงเรียนสุขภาวะในสถานศึกษาตามแนวพุทธศาสตร์. 
วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. 2(1), 49-57. 

จิรัสสา คชาชีวะ. (2568). ปากีสถาน แหล่งอารยธรรมทางพุทธศาสนาที่ถูกลืม . เข้าถึงได้จาก 
https://www.damrong-journal.su.ac.th/upload/pdf/71_7.pdf 

ชิว ซูหลุน. (2567). ถังซำจั๋ง จดหมายเหตุการเดินทางสู่ดินแดนตะวันตกของมหาราชวงศ์ถัง. พิมพ์
ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ : มติชน. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). ปรัชญาการศึกษาของไทย ภาคพุทธธรรม : แกนนำ
การศึกษา. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์ผลิธัมม์.  



358 | The Journal of Research and Academics Vol. 8 No. 6 (November-December 2025) 
 
 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พุทธธรรมฉบับปรับขยาย. (พิมพ์แยกภาค 3 เล่ม พิมพ์
ครั้งที่ 41). กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ บริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม 
จำกัด. 

พินิจ รักทองหล่อ. (2540). ธรรมานุกรมธรรมโฆษณ์ ฉบับประมวลธรรม เล่ม 3. กรุงเทพฯ : ธรรม
ทานมูลนิธิ. 

เพิร์ลแมน, บ๊อบ. (2554). การออกแบบสภาพแวดล้อมในการเรียนรู้แบบใหม่เพื่อสนับสนุนทักษะ
แห่งศตวรรษที่ 21. ใน เบลลันกา, เจมส์ (บ.ก.), ทักษะแห่งอนาคตใหม่: การศึกษาเพ่ือ
ศตวรรษท่ี 21. (วรพจน์ วงศ์กิจรุ่งเรือง และอธิป จิตตฤกษ์, ผู้แปล). กรุงเทพฯ : โอเพ่น
เวิลด์ส. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหิดล. (2560). กรอบแนวทางมหาวิทยาลัยส่งเสริมสุขภาพในภูมิภาคอาเซียน.  (อัด
สำเนา). 

วิวัฒน์ โรจนพิทยากร. (2560). กรอบการเป็นมหาวิทยาลัยส่งเสริมสุขภาพ. วารสารวิชาการ
สาธารณสุข, 26(4), 663-664.  

วุฒินันท์ กันทะเตียน. (2560). ภูมิสถาปัตยกรรมของวัดไทยกับการเรียนรู้และการเสริมสร้างสุข
ภาวะเชิงพุทธบูรณาการ. (รายงานการวิจัย). กรุงเทพฯ : สำนักสนับสนุนสุขภาวะ
องค์กร สำนักงานกองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ (สสส.). 

สมใจ ศิระกมล. (2555). การสร้างเสริมสุขภาพในสถาบันอุดมศึกษา: ความหมายและมุมมองที่
แตกต่าง. พยาบาลสาร, 39(7), 169-178.  

สันติ งามเสริฐ. (2563). การบริหารการศึกษาระดับอุดมศึกษาอย่างมืออาชีพในศตวรรษที่ 21. 
วารสารสหศาสตร์, 20(1), 2-13. 

อานนท์ สีดาเพ็ง และนิคม มูลเมือง. (2556). พฤติกรรมส่งเสริมสุขภาพของนักศึกษามหาวิทยาลัย. 
วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้, 1(1), 59-89.  

Aun-Hpn Secretariate Office. (2024). Introduction to ASEAN University Network - 
Health Promotion Network (AUN-HPN). Retrieved from https://www. 
facebook.com/AUNHPN/videos/878055681199763 

Florida Atlantic University. (2025). Healthy Campus 2030. Retrieved from 
https://www.fau.edu/healthycampus/. 



วารสารวิจยวิชาการ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2568)  | 359 
 

 

Mahidol University. (2024). Healthy University Rating System (HURS). Version 2024. 
Mahidol University. 

Suarez-Reyes, M., Serrano, M.M. & Broucke, S.V. (2019). How do universities implement 
the health promoting university concept?. Health Promot Int, 34(5), 1014-
1024. 

World Health Organization Regional Office for Europe. (1998). Health promoting 
universities: Concept, experience and framework for action. Retrieved from 
https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/108095/9789289012850-eng. 
pd f?sequence=1 

 
 
 
 


