
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์ 159

 

 

Ya’acob, Z. (2008). A Structural relationship between total quality management, 

 strategic control systems and performance of Malaysian local governments. The 

graduate School. The degree of doctor of philosophy. University ultra malaysia. 

 

พุทธิปญญา::  พระพุทธศาสนากับสันติภาพโลก  
COGNITIVISM: BUDDHISM AND WORLD PEACE 

 

ศิรวัฒน ครองบุญ1, วิระยา พิมพพันธ2 
1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆจันทบุรี 

2มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีลานชาง  

Sirawat Krongbun1, Wiraya Pimpun2 
1Mahachulalongkornrajavidyalaya University Chanthaburi Buddhist College 

2Mahamakut Buddhist University Srilanchang Campus 
Corresponding Author E-mail: sirawat.kro@mcu.ac.th 

 

บทคัดยอ 

บทความวิชาการฉบับนี้มีวัตถุประสงคในการศึกษการสรางสันติภาพโลกดวยวธิีทางพระพุทธศาสนา

ตามหลักจักร 4 จากความขัดแยงที่เกิดขึ้นในสังคมยุคปจจุบันนี้ มีหลายสาเหตุดวยกัน เชน เกิดจากเรื ่อง

แบงแยกดินแดนหรือภูมิรัฐศาสตร และอคติทางศาสนา วิถีแหงสันติภาพ จะตองมีการสรางพื้นที่พูดคุยอยาง

สรางสรรค  การเจรจา การไกลเกลี่ย การประนีประนอม มิใหอคตินำไปสูความรุนแรง เพราะสันติภาพเปนส

ถาวะการณ  ในอุดมคติที่ทุกคนตางมุงหวังใหมวลมนุษยสามารถอยูรวมกันอยางสงบสุขและสันติ พุทธิปญญา 

ปญญาเปนเครื่องตรัสรูของพระพุทธเจา พระพุทธองคไดทรงวางหลักจักร 4 เปนหลักธรรมที่นำบุคคลไปสู

ความเจริญรุงเรือง ดุจลอรถนำไปสูที่หมาย เปนกงลอแหงการพัฒนา นำผูประพฤติปฏิบัติตามใหถึงความเปน

ใหญ ถึงความไพบูลยม่ังคั่งดวยโภคทรัพยและความสุข กลาวคือ สันติสุข อนึ่ง พระพุทธศาสนาเปนศาสนาแหง

สันติภาพ เปนพ้ืนฐานของความกาวหนา ความสุข และความงอกงาม หลอหลอมใหเปนคนรักสันติ รักอิสรเสรี 

มีนิสัยโอบออมอารี มีเมตตากรุณาตอกัน ที่เผยแผสูชาวโลกดวยความสงบ พระพุทธเจาพร่ำสอนใหมวลมนุษย

เพียรปฏิบัติ โดยแนะแนวทางการดำเนินชีวิตอยูบนพื้นฐานของคำสอน อันจะนำมาซึ ่งความสงบสุขและ

สันติภาพในโลก ศาสนาทุกศาสนาในโลก ลวนมีหลักธรรมที่ใชในการดำรงชีวิต มีกิจกรรมทางศาสนา มีจิต

เมตตา มีความรักเพื่อนมนุษย ไมเบียดเบียนกัน มีการแลกเปลี่ยนเรียนรูวัฒนธรรมขนบธรรมเนียมประเพณี 

ของแตละศาสนา มีการรวมกลุมกันอยางเปนเอกภาพ ชวยเหลือเกื้อกูลกัน มีความอดทนอดกลั้น มีสัมมา

คารวะ รักกันฉันพี ่น อง เปนมิตรที ่ด ีต อกัน โดยไมคำนึงถึงเช ื ้อชาติและศาสนา กอใหเกิดสันติสุขใน

ระดับประเทศและโลกในที่สุด 

คำสำคัญ: พุทธิปญญา; พระพุทธศาสนา; สันติภาพ; 

 

Abstract 

 This academic article aims to study the creation of world peace through Buddhist 
principles, specifically following The Lord Buddha established the 4 chakra, Conflicts that 

Received: March 30, 2024; Revised: December 1, 2024; Accepted: December 10, 2024; 
วันรับบทความ: 30 มีนาคม 2567; วันแกไขบทความ: 1 ธันวาคม 2567; วันตอบรบับทความ: 10 ธันวาคม 2567; 



ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2567

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์160

occur in today's society There are many reasons for this, such as due to separatism or 
geopolitics. and religious bias way of peace Space must be created for creative discussion, 
negotiation, and mediation. compromise Do not let prejudice lead to violence. Because peace 
is a state of affairs. In the ideal that everyone hopes for, human beings can live together in 
peace and harmony. Wisdom is the Buddha's tool of enlightenment. The Lord Buddha 
established the 4 chakra principles as dharma principles that lead people to prosperity. Like the 
wheels of a car lead to the destination. It is the wheel of development. Lead those who follow 
it to reach greatness. To the abundance of wealth and happiness, that is, peace. In addition, 
Buddhism is a religion of peace. It is the basis of progress, happiness, and prosperity. Mold 
people into people who love peace, love freedom, and have a kind-hearted personality. Be kind 
to one another that is released to the world in peace The Buddha taught humanity to diligently 
practice. By giving guidance on how to live your life based on the teachings. which will bring 
peace and tranquility in the world All religions in the world They all have moral principles that 
they use in their lives. Have religious activities, have a kind heart, have love for fellow humans. 
Don't disturb each other. There is an exchange of knowledge about culture and traditions. of 
each religion There is a unity of groups. Help and support each other. Be patient and tolerant, 
have respect, and love each other as brothers and sisters. They are good friends with each other. 
Regardless of race and religion Ultimately causing peace at the national and world levels. 
Keywords: Cognitivism; Buddhism; peace; 
 
บทนำ 

มนุษยในโลกยุคปจจุบันเรียกรองหาสันติภาพ และใหรวมมือกันสรางสันติภาพ สันติภาพของมวล

มนุษยในโลกจะเกิดขึ้นได ถามนุษยรูจักสันติภาพที่แทจริง สันติภาพ คือ ความสงบเรียบรอย การไมรบราฆา

ฟนกัน ไมมีสงคราม อยูรวมกันโดยไมเบียดเบียนกัน เพื่อความอยูดีมีสุขของประชาชน ไมกระทบกระทั่งกัน

และกัน ไรความขัดแยง ภาวะไรสงคราม และความมีจิตใจสูง คือ รูจักทำตนใหอยูเหนือปญหา และความทุกข

ทั้งปวง การปลอดสงคราม ไมใชความรุนแรง การแกไขปญหาดวยสันติวิธี จึงเปนวิธีการที่ดีที ่สุด ในกรณี

สงครามอิสราเอล-ฮามาส จะมีทางออกของสภาพปญหาความขัดแยงสูการจัดระเบียบโลกใหมในภูมิภาค

ตะวันออกกลางไดอยางไรหรือไมนั้น จะตองมีประเทศที่สามเปนผูไกลเกลี ่ยในทุกดาน เชน การ

ชวยเหลือตัวประกัน เพ่ือมนุษยธรรม โดยองคการที่เปนกลางที่สุด คือ สหประชาชาติ (United Nations 

: UN) ถามองในดานความสัมพันธระหวางประเทศ จะเห็นไดวา สงครามนั้นไมเก่ียวกับสงครามศาสนา แตเปน

เรื่องของภูมิรัฐศาสตรเปนสำคัญ และประเทศตะวันตกตาง ๆ ก็พยายามติดตอชาติอาหรับ ที่มีความสัมพันธ

ทางการทูตที ่ดีระหวางกัน เพื ่อหาทางออกแกปญหา เชนเดียวกับประเทศมหาอำนาจ ไดแขงกันเขามามี

อิทธิพล เพ่ือระงับขอพิพาทในสงครามครั้งนี ้

สันติภาพนั ้น สามารถแบงออกเปน 4 กลุ ม คือ 1. สันติภาพ คือ สภาวะที ่ปราสจากสงคราม  

2. สันติภาพ คือ สภาวะที่ปราศจากความรุนแรง 3. สันติภาพ คือ สภาวะที่ปราศจากความรุนแรงและความ



มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์ 161

occur in today's society There are many reasons for this, such as due to separatism or 
geopolitics. and religious bias way of peace Space must be created for creative discussion, 
negotiation, and mediation. compromise Do not let prejudice lead to violence. Because peace 
is a state of affairs. In the ideal that everyone hopes for, human beings can live together in 
peace and harmony. Wisdom is the Buddha's tool of enlightenment. The Lord Buddha 
established the 4 chakra principles as dharma principles that lead people to prosperity. Like the 
wheels of a car lead to the destination. It is the wheel of development. Lead those who follow 
it to reach greatness. To the abundance of wealth and happiness, that is, peace. In addition, 
Buddhism is a religion of peace. It is the basis of progress, happiness, and prosperity. Mold 
people into people who love peace, love freedom, and have a kind-hearted personality. Be kind 
to one another that is released to the world in peace The Buddha taught humanity to diligently 
practice. By giving guidance on how to live your life based on the teachings. which will bring 
peace and tranquility in the world All religions in the world They all have moral principles that 
they use in their lives. Have religious activities, have a kind heart, have love for fellow humans. 
Don't disturb each other. There is an exchange of knowledge about culture and traditions. of 
each religion There is a unity of groups. Help and support each other. Be patient and tolerant, 
have respect, and love each other as brothers and sisters. They are good friends with each other. 
Regardless of race and religion Ultimately causing peace at the national and world levels. 
Keywords: Cognitivism; Buddhism; peace; 
 
บทนำ 

มนุษยในโลกยุคปจจุบันเรียกรองหาสันติภาพ และใหรวมมือกันสรางสันติภาพ สันติภาพของมวล

มนุษยในโลกจะเกิดขึ้นได ถามนุษยรูจักสันติภาพที่แทจริง สันติภาพ คือ ความสงบเรียบรอย การไมรบราฆา

ฟนกัน ไมมีสงคราม อยูรวมกันโดยไมเบียดเบียนกัน เพื่อความอยูดีมีสุขของประชาชน ไมกระทบกระทั่งกัน

และกัน ไรความขัดแยง ภาวะไรสงคราม และความมีจิตใจสูง คือ รูจักทำตนใหอยูเหนือปญหา และความทุกข

ทั้งปวง การปลอดสงคราม ไมใชความรุนแรง การแกไขปญหาดวยสันติวิธี จึงเปนวิธีการที่ดีที ่สุด ในกรณี

สงครามอิสราเอล-ฮามาส จะมีทางออกของสภาพปญหาความขัดแยงสูการจัดระเบียบโลกใหมในภูมิภาค

ตะวันออกกลางไดอยางไรหรือไมนั้น จะตองมีประเทศที่สามเปนผูไกลเกลี ่ยในทุกดาน เชน การ

ชวยเหลือตัวประกัน เพ่ือมนุษยธรรม โดยองคการที่เปนกลางที่สุด คือ สหประชาชาติ (United Nations 

: UN) ถามองในดานความสัมพันธระหวางประเทศ จะเห็นไดวา สงครามนั้นไมเก่ียวกับสงครามศาสนา แตเปน

เรื่องของภูมิรัฐศาสตรเปนสำคัญ และประเทศตะวันตกตาง ๆ ก็พยายามติดตอชาติอาหรับ ที่มีความสัมพันธ

ทางการทูตที ่ดีระหวางกัน เพื ่อหาทางออกแกปญหา เชนเดียวกับประเทศมหาอำนาจ ไดแขงกันเขามามี

อิทธิพล เพ่ือระงับขอพิพาทในสงครามครั้งนี ้

สันติภาพนั ้น สามารถแบงออกเปน 4 กลุ ม คือ 1. สันติภาพ คือ สภาวะที ่ปราสจากสงคราม  

2. สันติภาพ คือ สภาวะที่ปราศจากความรุนแรง 3. สันติภาพ คือ สภาวะที่ปราศจากความรุนแรงและความ

ขัดแยง 4. สันติภาพ คือ สภาวะที่ปราศจากความรุนแรงและเกิดความชัดแยงได (พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตโต, 

2546 : 12) 

พุทธิปญญา ปญญาเปนเครื่องตรัสรูของพระพุทธเจา ที่ไดทรงวางหลักจักร 4 เปนหลักธรรมที่นำ

บุคคลไปสูความเจริญรุงเรือง ดุจลอรถนำไปสูที่หมาย เพราะเปนเหมือนลอทั้ง 4 ของรถ ซึ่งหมุนไปพรอม ๆ 

กัน พัดพาบุคคลผูปฏิบัติใหไปสูความเจริญยิ่ง ๆ ขึ้นไปจนถึงท่ีสุด เปนกงลอแหงการพัฒนา เพราะกงลอที่หมุน

ไปสูความเจริญกาวหนา เรียกวา จักร คำวา จักร แปลวา ลอ หรือขอปฏิบัติใหผูปฏิบัติไดถึงความเจริญรุงเรือง

และสันติสุขในชีวิต สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา ไดตรัสเรียกธรรมปฏิบัตินี้วา “จักร 4” คือ ธรรมปฏิบัติที่เปน

ประดุจลอที่จะนำรถไปสูที่หมาย กลาวคือ นำผูประพฤติปฏิบัติตามใหถึงความเปนใหญ ถึงความไพบูลยมั่งคั่ง

ดวยโภคทรัพย พืชพันธุธัญญาหาร ขาวน้ำ และสิ ่งอำนวยความสะดวก ตลอดทั้งชื ่อเสียง เกียรติยศ และ

ความสุข กลาวคือ สันติสุข คือ ความสุขดวยความสงบเรียบรอย ทั้งภายในและภายนอกจิตใจของตน  มี

พฤติกรรมในการดำเนินชีวิตของตนดวยความสงบสุข  

ประชุมสุข อาชวอำรุง (2553) ไดใหความหมายของสันติภาพวา เกิดจากความรู การเจรจา การไกล

เกลี่ย การประนีประนอม เปนความตั้งใจที่จะสรางใหมีขึ้น เพราะการสรางสันติภาพ เปนทฤษฎีที่มีหลักการ

ขั้นตอน วิธีการ เปนกระบวนการและแนวทางที่แนนอน ประกอบดวย การจัดการความขัดแยง โดยวิธีทางการ

ทูต การจัดการความขัดแยงโดยวิธีทางกฎหมาย การสนับสนุน การใหโอกาส การบังคบั การผลักดัน เพ่ือบรรลุ

จุดมุงหมายมากกวาความสัมพันธ การโอนออนผอนตาม การเอ้ือประโยชน การรวมมือกัน การแบงสันปนสวน 

สรางความสัมพันธและเปาหมาย และการมีสวนรวมที่ดีตอกัน  

 พระพุทธเจาทรงวางหลัก “จักร 4” เพื่อเปนแนวทางแหงความเจริญรุงเรืองและสันติสุขในชีวิต 

ประกอบดวยขอปฏิบัติที่ชวยใหบุคคลดำเนินชีวิตดวยความสงบสุขทั้งภายในและภายนอก การสรางสันติภาพ

เกิดจากความรู ความตั้งใจ และการเจรจาประนีประนอม โดยมีขั้นตอนที่ชัดเจน เชน การจัดการความขัดแยง

ดวยวิธีการทางการทูตและกฎหมาย รวมถึงการรวมมือกัน แบงปนประโยชน และสรางความสัมพันธที่ดีตอกัน 

สันติภาพไมใชเพียงความสงบชั่วคราว แตคือกระบวนการที่ตองการความรวมมือและการพัฒนาจิตใจของ

มนุษยใหหลุดพนจากความขัดแยงและปญหาตาง ๆ เพ่ือความสุขที่ยั่งยืนของสังคมและโลก 

 

พุทธวิธีในการจัดการความขัดแยง 

 ในพระพุทธศาสนา มีศัพทวา “ปปญจธรรม” ซึ่งหมายถึง “ธรรมเปนเครื่องเนิ่นชา” ถือไดวาเปนตัว

แปรสำคัญประการหนึ่ง ที่ทำใหมนุษยและสังคมเกิดความขัดแยง เหตุผลสำคัญที่ทำใหหมวดธรรมกลุมนี ้ไดชื่อ

วา “เนิ่นชา” ก็เพราะเมื่อเกิดขึ้น หรือมีอยูในบุคคลใด หรือองคกร หรือกลุมบุคคลใด จะทำใหบุคคล  หรือ

องคกรนั้น เกิดการพัฒนาไปอยางลาชา หรือพัฒนาศักยภาพภายในไดอยางลาชานั่นเอง “ปปญจธรรม” นี้ 

ประกอบไปดวยหลักธรรมที่สำคัญ 3 ประการ กลาวคือ ตัณหา ทิฏฐิ และมานะ (ขุ.ม. (บาลี) 29/74/157.  ขุ.

ม. (บาลี) 29/81/170. ขุ.ม. (บาลี) 29/109/231) ทั้ง 3 ถือไดวา มีอิทธิพล  และมีความสำคัญอยางยิ ่งท่ี

กอใหเกิดความขัดแยงข้ึนในบุคคล หรือกลุมบุคคล  



ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2567

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์162

สาเหตุสำคัญที่กอใหเกิดปญหาความขัดแยงในองคกร และระหวางองคกร (Fred Luthans, 

1983 : 380-381) คือ 1) ความขัดแยงในสายงานและระดับการบังคับบัญชา (Hierarchical Conflict) ความ

ขัดแยงในหนาที่ (Functional Conflict) ความขัดแยงระหวางองคกรที่เปนทางการและองคกรที ่ไมเปน 

(Formal-informal Conflict) 2) การที่บุคคลตองปฏิบัติงานรวมกัน ความขัดแยงจึงมักเกิดจากเหตุตอไปนี้ 

เชน ความกดดันใหทำเหมือนกัน 3) การหลีกเลี่ยงความรับผิดชอบสวนบุคคล และ 4) การมีความคาดหวังที่

แตกตางกัน ซึ่งความแตกตางนี ้มีเหตุมาจากแรงจูงใจ การรับรู และอารมณ  

พุทธวิธีบริหารความขัดแยงภายในตนตามหลักพระพุทธศาสนาแลว ความขัดแยงเปนที่มาของการ

พัฒนาศักยภาพมนุษย ดวยเหตุนี้ จึงทำใหพระสัมมาสัมพุทธเจา ทรงแสวงหาโมกษะ คือ ความดับทุกข ที่เปน

เชนนั้น ก็เพราะสาเหตุสำคัญ ดำเนินมาจากความขัดแยงภายในเกี่ยวกับการเกิด แก เจ็บ ตาย และการตอบ

คำถามของตัวเองวา “อะไรคือความสุขที่แทจริงของชีวิต” พระพุทธเจา ทรงมีพุทธวิธีการบริหารความขัดแยง 

ที่เปนหลักการเบื้องตนของพระพุทธศาสนา ที่สอนใหมนุษยเขาใจกฎของธรรมชาติ การปฏิบัติตนตามหนาที่ 

ไมมีอะไรที่มนุษยจะรักเทากับตัวเอง ซึ่งถือเปนอัตตาที่นำไปสูความอยาก คือ ตัณหา ทรงสอนใหมองเขามา

ภายในตน ดอกบัวหรือพุทธะมีอยูภายในตัวของเรา เมื่อเขาใจตัวเอง เห็นตัวเอง บริหารกิเลสได โลกก็จะไม

วุนวาย ไมขัดของ มีอิสรภาพ สันติภาพ เพราะสันติภาพที่แทจริง ตองเริ่มจากภายในตัวของเรากอน สวนเรื่อง

ที่สอง ทรงสอนใหรูจักจริตของตัวเอง และปรับแกจริต เพื่อแกไขความขัดแยง ไมหลงในราคจริต เปนบุคคลที่

รักสวยรักงามจนมากเกินไป ตองแกไขดวยอสุภะและกายคตาสติ กลาวคือ ใหพิจารณาวาเปนของไมสวยงาม 

และมีสติไปในกายมองเห็นตามสภาพความเปนจริง และที่สำคัญทรงสอนใหสรางตนใหเปนที่พ่ึงของตนได และ

ตองเอาชนะตัวเองใหได เพราะนั่นคอื วิธีการท่ียิ่งใหญที่สุดในการขจัดความขัดแยงภายในตน มนุษยสามารถที่

จะทำอะไรไดดียิ ่งขึ้นกวาเดิม ประสบคุณคาอันแทจริงของคน ซึ่งเปนอิสระจากอัตตาและตัณหา อยูเหนือ

ปญหาและความขัดแยงทั้งปวง  

พระพุทธศาสนา คือ หลักคำสอนของพระพุทธเจา ซึ่งเปนระบบแนวทางการดำเนินชีวิตที่ถูกตอง 

ของมนุษย เพ่ือใชแกปญหาและการพัฒนาชีวิต สังคมและสิ่งแวดลอมที่เกี่ยวเนื่องกับมนุษย เปนหลักคำสอนที่

สำคัญ มีความโดดเดนเปนการเฉพาะที่พุทธศาสนิกชน พึงทำความเขาใจอยางถองแท เพ่ือที่จะเกิดความม่ันใจ

และสามารถนำมาประยุกตใชกับการดำเนินชีวิตไดอยางถูกตอง ตามเจตนารมณของพระพุทธองค ที่มีพระมหา

กรุณาธคิุณตอสรรพสัตวทั้งปวง อนึ่ง พระพุทธศาสนา เปนศาสนาที่แตกตางไปจากศาสนาทั้งหลายในโลกอยาง

ยิ่ง โดยเฉพาะในประเด็นที่วา เปนศาสนาที่มีพระศาสดาเปนมนุษย คือ มีทั้งรางกายและจิตใจ อุบัติขึ้นและ

ดำเนินไปตามกฎธรรมชาติแหงความเปนมนุษย พระพุทธเจา ทรงตรัสถึงสภาวะของความเปนมนุษยวาเปน

สภาวะอันยอดเยี ่ยม โดยถือวา การกำเนิดเป นมนุษย น ั ้นถือวาเปนลาภอันประเสริฐ และที ่สำคัญ

พระพุทธศาสนาเชื่อมั่นในศักยภาพและความสามารถของมนุษยวา เปนสัตวที่มีจิตใจสูง และมีคุณสมบัติที่

สามารถพัฒนาหรือฝกฝนได โดยไมตองออนวอนและสยบยอมตออำนาจของเทพเจา โดยชี้ใหเห็นวา มนุษย

เปนผูมีความสามารถในการกำหนดเปาหมายและทิศทางในการดำเนินชีวิตดวยตนเอง อีกทั้ง หลักธรรมทาง

พุทธศาสนาทั้งหมดลวนแลวแตมุงเนนใหมนุษยใชเปนแนวทางในการดำเนินชีวิต เพื่อใหมนุษยไดพัฒนา



มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์ 163

สาเหตุสำคัญที่กอใหเกิดปญหาความขัดแยงในองคกร และระหวางองคกร (Fred Luthans, 

1983 : 380-381) คือ 1) ความขัดแยงในสายงานและระดับการบังคับบัญชา (Hierarchical Conflict) ความ

ขัดแยงในหนาที่ (Functional Conflict) ความขัดแยงระหวางองคกรที่เปนทางการและองคกรที ่ไมเปน 

(Formal-informal Conflict) 2) การที่บุคคลตองปฏิบัติงานรวมกัน ความขัดแยงจึงมักเกิดจากเหตุตอไปนี้ 

เชน ความกดดันใหทำเหมือนกัน 3) การหลีกเลี่ยงความรับผิดชอบสวนบุคคล และ 4) การมีความคาดหวังที่

แตกตางกัน ซึ่งความแตกตางนี ้มีเหตุมาจากแรงจูงใจ การรับรู และอารมณ  

พุทธวิธีบริหารความขัดแยงภายในตนตามหลักพระพุทธศาสนาแลว ความขัดแยงเปนที่มาของการ

พัฒนาศักยภาพมนุษย ดวยเหตุนี้ จึงทำใหพระสัมมาสัมพุทธเจา ทรงแสวงหาโมกษะ คือ ความดับทุกข ที่เปน

เชนนั้น ก็เพราะสาเหตุสำคัญ ดำเนินมาจากความขัดแยงภายในเกี่ยวกับการเกิด แก เจ็บ ตาย และการตอบ

คำถามของตัวเองวา “อะไรคือความสุขที่แทจริงของชีวิต” พระพุทธเจา ทรงมีพุทธวิธีการบริหารความขัดแยง 

ที่เปนหลักการเบื้องตนของพระพุทธศาสนา ที่สอนใหมนุษยเขาใจกฎของธรรมชาติ การปฏิบัติตนตามหนาที่ 

ไมมีอะไรที่มนุษยจะรักเทากับตัวเอง ซึ่งถือเปนอัตตาที่นำไปสูความอยาก คือ ตัณหา ทรงสอนใหมองเขามา

ภายในตน ดอกบัวหรือพุทธะมีอยูภายในตัวของเรา เมื่อเขาใจตัวเอง เห็นตัวเอง บริหารกิเลสได โลกก็จะไม

วุนวาย ไมขัดของ มีอิสรภาพ สันติภาพ เพราะสันติภาพที่แทจริง ตองเริ่มจากภายในตัวของเรากอน สวนเรื่อง

ที่สอง ทรงสอนใหรูจักจริตของตัวเอง และปรับแกจริต เพื่อแกไขความขัดแยง ไมหลงในราคจริต เปนบุคคลที่

รักสวยรักงามจนมากเกินไป ตองแกไขดวยอสุภะและกายคตาสติ กลาวคือ ใหพิจารณาวาเปนของไมสวยงาม 

และมีสติไปในกายมองเห็นตามสภาพความเปนจริง และที่สำคัญทรงสอนใหสรางตนใหเปนที่พ่ึงของตนได และ

ตองเอาชนะตัวเองใหได เพราะนั่นคอื วิธีการท่ียิ่งใหญที่สุดในการขจัดความขัดแยงภายในตน มนุษยสามารถที่

จะทำอะไรไดดียิ ่งขึ้นกวาเดิม ประสบคุณคาอันแทจริงของคน ซึ่งเปนอิสระจากอัตตาและตัณหา อยูเหนือ

ปญหาและความขัดแยงทั้งปวง  

พระพุทธศาสนา คือ หลักคำสอนของพระพุทธเจา ซึ่งเปนระบบแนวทางการดำเนินชีวิตที่ถูกตอง 

ของมนุษย เพ่ือใชแกปญหาและการพัฒนาชีวิต สังคมและสิ่งแวดลอมที่เกี่ยวเนื่องกับมนุษย เปนหลักคำสอนที่

สำคัญ มีความโดดเดนเปนการเฉพาะที่พุทธศาสนิกชน พึงทำความเขาใจอยางถองแท เพ่ือที่จะเกิดความม่ันใจ

และสามารถนำมาประยุกตใชกับการดำเนินชีวิตไดอยางถูกตอง ตามเจตนารมณของพระพุทธองค ที่มีพระมหา

กรุณาธคิุณตอสรรพสัตวทั้งปวง อนึ่ง พระพุทธศาสนา เปนศาสนาที่แตกตางไปจากศาสนาทั้งหลายในโลกอยาง

ยิ่ง โดยเฉพาะในประเด็นที่วา เปนศาสนาที่มีพระศาสดาเปนมนุษย คือ มีทั้งรางกายและจิตใจ อุบัติขึ้นและ

ดำเนินไปตามกฎธรรมชาติแหงความเปนมนุษย พระพุทธเจา ทรงตรัสถึงสภาวะของความเปนมนุษยวาเปน

สภาวะอันยอดเยี ่ยม โดยถือวา การกำเนิดเป นมนุษย น ั ้นถือวาเปนลาภอันประเสริฐ และที ่สำคัญ

พระพุทธศาสนาเชื่อมั่นในศักยภาพและความสามารถของมนุษยวา เปนสัตวที่มีจิตใจสูง และมีคุณสมบัติท่ี

สามารถพัฒนาหรือฝกฝนได โดยไมตองออนวอนและสยบยอมตออำนาจของเทพเจา โดยชี้ใหเห็นวา มนุษย

เปนผูมีความสามารถในการกำหนดเปาหมายและทิศทางในการดำเนินชีวิตดวยตนเอง อีกทั้ง หลักธรรมทาง

พุทธศาสนาทั้งหมดลวนแลวแตมุงเนนใหมนุษยใชเปนแนวทางในการดำเนินชีวิต เพื่อใหมนุษยไดพัฒนา

ศักยภาพแหงความเปนมนุษยไดอยางสมบูรณที่สุด ซึ่งหลักพุทธวิธีการบริหารความขัดแยงนั้น สามารถแบง

ออกเปนเด็นยอยได ดังนี ้ 

 1. ดานการเมืองการปกครอง เมื่อมองความขัดแยงในมิติของ “รัฐศาสตร” พบวา ความขัดแยงได

กลายเปนพ้ืนฐานสำคัญของระบบการเมืองการปกครอง สิ่งที่สามารถยืนยันขอสมมติฐานดังกลาวก็คือหลักการ

สำคัญตามที่ปรากฏในอัคคญัญสูตรที่ย้ำใหเห็นวา การถือกำเนิดของระบบกษัตริย เพราะวา ประชาชนท่ัวไปมี

ความขัดแยงเกี่ยวกับการแยงชิงขาวสาลี ปญหาที่ดินทำกินและที่อยูอาศัย จนนำไปสูขอตกลงรวมกันวา “เรา

ควรแบงปนขาวสาลี และปกปนเขตแดนกัน” (ที.ปา. (ไทย) 11/129/96.) การหาขอตกลงรวมกันในรูปแบบ 

“ทวิภาคี” กลายเปนขอตกลงที่มีวาระซอนเรน (Hidden Agenda) เพราะไมไดมีผลในทางปฏิบัติแตประการ

ใด ดวยเหตุนี้ สถานการณการแยงชิงพืชผลทางการเกษตร คือ ขาวสาลีดำเนินไปอยางลับ ๆ เนื่องจาก

ประชาชนบางคนไมพอใจในสิ่งที่ตนมีอยู จึงเก็บรักษาสิ่งที่ตัวเองมีอยูแลวไปแยงชิงทรัพยากรของคนอื ่นๆ 

“สัตวผูมีนิสัยโลภ รักษาสวนของตนไว ถือเอาสวนอื่นที่เขาไมไดใหมาบริโภค” (ที.ปา. (ไทย) 11/129/96.) 

ระบบการปกครองแบบกษัตริย เกิดขึ้นมาเพื่อบริหารจัดการความขัดแยงเกี่ยวกับการแบงปนพืชผลทางการ

เกษตรใหเกิดความเทาเทียมกัน (บาลีทานใหคำนิยาม “กษัตริย” วา “ผูเปนใหญในนา” (เขตฺตานํ อธิปติ)      

ซึ่งหมายถึงผูที่มีอำนาจหนาที่ในการแบงปนขาวสาลี และเขตแดน) กษัตริยในบริบทนี้ก็คือ “เกษตร” ที่ทำ

หนาที่ในการแบงปนพืชผลทางการเกษตร คอื ขาวสาลี และแบงปนเขตแดน เพ่ือใหความพอใจสูงสุด  

 กษัตริย หรือพระราชาจึงเปน “บุคคลพิเศษ” ที่ไดรับการสมมติใหทำหนาที่ในการปกครอง และ

บริหารกิจการตาง ๆ ภายในชุมชน กอนท่ีพัฒนาเปนรัฐ และประเทศตอไป ประเด็นที่นาสนใจก็คือ สถานะของ

ความเปนพระมหากษัตริยนั้น พัฒนาการขึ้นมาจาก “สมมติบุคคล” ไปสู “สมมติเทพ” ในลำดับตอมา 

 2. การจัดระเบียบสังคม 

 แนวคิดที่วาดวย “ความไรระเบียบ” (Disorder) หรือ “ภาวะยุงเหยิง” (Chaos) นั้น เปนแนวคดิที่

ชี้ใหเห็นถึงการที่สังคม หรือโลกมนุษยเต็มไปดวยความขัดแยง ความรุนแรง การเบียดเบียน รบราฆาฟนซึ่งกัน

และกัน และความไรศีลธรรมของมวลมนุษยอันนำไปสูสงครามกลางเมือง สงครามระหวางรัฐตอรัฐ หรือ

สงครามประเทศตอประเทศตามที่เกิดขึ้นจริงในสังคมปจจุบัน เพื่อแยงชิงภูมิรัฐศาสตร หรือดินแดน หรือ

ทรัพยากรทางธรรมชาติ หรือทำลายเผาพันธุมนุษยก็ตาม ซึ่งความยุงเหยิงดงักลาวนั่นเอง จึงเปนที่มาของคำวา 

“จัดระเบียบโลก” (Order World) (เดชา ตั้งสีฟา, 2536) หรือหากจะกลาวในวงแคบก็คือ แนวคิดดังกลาว

เปนตัวแปรสำคัญที่ทำใหเกิดคำวา “การจัดระเบียบสังคม” (Order Social) นัยของ “การจัดระเบียบสังคม” 

มิไดปรากฏมีเฉพาะในยุคปจจุบันเทานั้น เพราะเมื่อวิเคราะหแนวคิดดังกลาว ก็ปรากฏมีในพระไตรปฎก

เชนเดียวกัน  

 3. การพฒันาสังคมและเศรษฐกิจ 

 พระพุทธเจาตรัสวา “ความหิวเปนโรคอยางยิ่ง” ซึ่งความหิว หรือความตองการนั้น ถือวาเปนปจจัย 

หรือตัวแปรสำคัญที่ทำใหเกิดความขัดแยงในสังคมมนุษย ดังจะเห็นไดจากกรณีการแยงชิงขาวสาลีตามที่

ปรากฏในอัคคัญญสูตร และมีความสอดคลองกับกูฏทันตสูตร ซึ ่งเปนยุทธวิธ ีที ่นำเอาหลักรัฐศาสตร 



ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2567

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์164

เศรษฐศาสตร และสังคมศาสตร มาสู การพัฒนาอยางแยบยล ดวยการยึดเอาหลักรัฐประศาสโนบายหรือ

ยุทธศาสตรการปกครองบานเมืองใหรมเย็นเปนสุข ของพระเจามหาวิชิตราชตามหลักการบริหาร คือ การ

พัฒนาบานเมืองดวยการพัฒนาทางเศรษฐกิจ และพัฒนาเศรษฐกิจควบคูกับจิตใจ โดยยึดหลักยุทธศาสตร คือ 

พระราชทานพันธุพืชและอาหาร พระราชทานตนทุน พระราชทานอาหารและเงินเดือนแกราชการ ซึ่งผลลัพธที่

ได คือ บานเมืองอยูเย็นเปนสุข ไมมีเสี้ยนหนาม ไมมีการเบียดเบียน ประชาชนมีความชื่นชมยินดีตอกัน มี

ความสุขกับครอบครัว  อยูอยางไมตองปดประตูบาน รัฐบาลก็จะไดรับผลยอนกลับคืนมาในรูปแบบที่ประชาชน

จะมีความขยัน ไมเปนโจร ปลนชิงทรัพย ลักขโมย เก็บภาษีอากรไดมากขึ้น สังคมจะสงบสุข ประชาชนจะมี

ความสามัคคี และมีความปลอดภัยในชีวิตและทรัพยสิน ในกูฏทัณฑสูตร (ที.สี. (บาลี) 9/323-358/127-150, 

ที.สี. (ไทย) 9/323-358/124-150) สะทอนใหเรามองเห็นความสำคัญของปญหาดังกลาวเชนเดียวกัน เพราะ

เมื่อวิเคราะหจากประเด็นดังกลาว พบวา การที่พระเจามหาวิชิตราชทรงเพียบพรอมไปดวยโภคสมบัติ มนุษย

สมบัติ และปรารถนาใหสิ่งเหลานี้ คงอยูกับพระองคตลอดระยะเวลาที่พระองคยังทรงพระชนมอยู ฉะนั้น 

พระองคทรงดำริตามวิธีการที่นิยมกระทำในยุคนั้นคือ “การบูชายัญ” โดยมุงหวังวา สามารถสรางความพอใจ

ใหแกเทพเจาผูอยูเบื้องหลังความสำเร็จเหลานั้น ในขณะที่พราหมณปุโรหิตมองวา “หัวใจของพระราชา คือ 

ประชาชน” ถาพระองคไมสามารถกุมหัวใจ หรือเขาไปนั่งในใจของประชาชนได ผลที่ตามมาก็คือ “การสูญเสีย

พลังมวลชน” จนนำไปสูการตอตาน และประทวงเพื่อโคนลมราชบัลลังกของพระองค หรืออาจจะเปนไสศึก

ใหแกขาศึกที่พระองคทรงรบจนสามารถแยงชิงดินแดนมาได  

 กูฏทันตสูตร เปนพระสูตรที่เกี่ยวของกับเศรษฐศาสตรการเมือง ที่ทำใหเห็นถึงวิถีชีวิต ความคิด 

วิธีการจัดการกับปญหา และที่สำคัญ คือ รูปแบบการปกครองพิเศษในสมัยพุทธกาล ที่เรียกวา พรหมไทย 

หมายความวา พระราชาทรงมอบรางวัลพิเศษให หรือของอันพรหมประทาน ของใหที่ประเสริฐสุด หมายถึง 

ที่ดิน หรือบานที่พระราชทานบำเหน็จให ไดแก หมูบานขาณุมัต เปนการแยกปกครองอิสระตางหากจากแควน

มคธ โดยพระเจาพิมพิสารพระราชทานปูนบำเหน็จให เรียกไดวา เปนการกระจายอำนาจ (Decentralize)     

ซึ่งรัฐบาลกลางไดมอบใหไปจัดการหรือดำเนินการกิจกรรมตาง ๆ ภายในทองถิ่นดวยตนเอง (พระครูโสภณ

ปริยัติสุธ,ี 2552: 89-90) 

 

การสรางความปรองดองสมานฉันททางศาสนาเพื่อสันติภาพโลก 

การปรองดอง หมายถึง การตกลงกันดวยแนวทางไกลเกลี่ย เพื่อจะแกไขปญหาความขัดแยงใน

สังคม ขอเสนอเรื่องการปรองดองจะมีขึ้น เมื่อนักคิดหรือนักการเมืองกลุมหนึ่ง เห็นวา สังคมที่ดำรงอยูมีความ

ขัดแยงมากเกินไป จึงตองหาวิธีการรอมชอม เพื่อลดหรือแกไขความขัดแยงใหสังคมอยูรวมกันไดอยางปกตสุิข 

ในสังคมที่กาวหนามักถือกันวา วิธีการแบบประชาธิปไตย เปนวิธีการรอมชอมแบบหนึ่ง คือ การยอมรับความ

แตกตางทางการเมืองในสังคม แตอนุโลมใหเปนไปตามเสียงขางมาก ในเวลาที่กำหนด เชน 4 ป แลว มาตัดสิน

กันใหม สังคมที่ยอมรับกติกาเชนนี้ ความขดัแยงในสังคม จะไมรุนแรง (สุธาชัย ยิ้มประเสริฐ, 2555 : 7) ดังนั้น 

การปรองดอง เปนการปรองดองโดยตัวมันเอง ไมใชกระบวนการที่มุงไปสูการสรางความยุติธรรมใหกับทุกฝาย 



มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์ 165

เศรษฐศาสตร และสังคมศาสตร มาสู การพัฒนาอยางแยบยล ดวยการยึดเอาหลักรัฐประศาสโนบายหรือ

ยุทธศาสตรการปกครองบานเมืองใหรมเย็นเปนสุข ของพระเจามหาวิชิตราชตามหลักการบริหาร คือ การ

พัฒนาบานเมืองดวยการพัฒนาทางเศรษฐกิจ และพัฒนาเศรษฐกิจควบคูกับจิตใจ โดยยึดหลักยุทธศาสตร คือ 

พระราชทานพันธุพืชและอาหาร พระราชทานตนทุน พระราชทานอาหารและเงินเดือนแกราชการ ซึ่งผลลัพธที่

ได คือ บานเมืองอยูเย็นเปนสุข ไมมีเสี้ยนหนาม ไมมีการเบียดเบียน ประชาชนมีความชื่นชมยินดีตอกัน มี

ความสุขกับครอบครัว  อยูอยางไมตองปดประตูบาน รัฐบาลก็จะไดรับผลยอนกลับคืนมาในรูปแบบที่ประชาชน

จะมีความขยัน ไมเปนโจร ปลนชิงทรัพย ลักขโมย เก็บภาษีอากรไดมากขึ้น สังคมจะสงบสุข ประชาชนจะมี

ความสามัคคี และมีความปลอดภัยในชีวิตและทรัพยสิน ในกูฏทัณฑสูตร (ที.สี. (บาลี) 9/323-358/127-150, 

ที.สี. (ไทย) 9/323-358/124-150) สะทอนใหเรามองเห็นความสำคัญของปญหาดังกลาวเชนเดียวกัน เพราะ

เมื่อวิเคราะหจากประเด็นดังกลาว พบวา การที่พระเจามหาวิชิตราชทรงเพียบพรอมไปดวยโภคสมบัติ มนุษย

สมบัติ และปรารถนาใหสิ่งเหลานี้ คงอยูกับพระองคตลอดระยะเวลาที่พระองคยังทรงพระชนมอยู ฉะนั้น 

พระองคทรงดำริตามวิธีการที่นิยมกระทำในยุคนั้นคือ “การบูชายัญ” โดยมุงหวังวา สามารถสรางความพอใจ

ใหแกเทพเจาผูอยูเบื้องหลังความสำเร็จเหลานั้น ในขณะที่พราหมณปุโรหิตมองวา “หัวใจของพระราชา คือ 

ประชาชน” ถาพระองคไมสามารถกุมหัวใจ หรือเขาไปนั่งในใจของประชาชนได ผลที่ตามมาก็คือ “การสูญเสีย

พลังมวลชน” จนนำไปสูการตอตาน และประทวงเพื่อโคนลมราชบัลลังกของพระองค หรืออาจจะเปนไสศึก

ใหแกขาศึกที่พระองคทรงรบจนสามารถแยงชิงดินแดนมาได  

 กูฏทันตสูตร เปนพระสูตรที่เกี่ยวของกับเศรษฐศาสตรการเมือง ที่ทำใหเห็นถึงวิถีชีวิต ความคิด 

วิธีการจัดการกับปญหา และที่สำคัญ คือ รูปแบบการปกครองพิเศษในสมัยพุทธกาล ที่เรียกวา พรหมไทย 

หมายความวา พระราชาทรงมอบรางวัลพิเศษให หรือของอันพรหมประทาน ของใหที่ประเสริฐสุด หมายถึง 

ที่ดิน หรือบานที่พระราชทานบำเหน็จให ไดแก หมูบานขาณุมัต เปนการแยกปกครองอิสระตางหากจากแควน

มคธ โดยพระเจาพิมพิสารพระราชทานปูนบำเหน็จให เรียกไดวา เปนการกระจายอำนาจ (Decentralize)     

ซึ่งรัฐบาลกลางไดมอบใหไปจัดการหรือดำเนินการกิจกรรมตาง ๆ ภายในทองถิ่นดวยตนเอง (พระครูโสภณ

ปริยัติสุธ,ี 2552: 89-90) 

 

การสรางความปรองดองสมานฉันททางศาสนาเพื่อสันติภาพโลก 

การปรองดอง หมายถึง การตกลงกันดวยแนวทางไกลเกลี่ย เพื่อจะแกไขปญหาความขัดแยงใน

สังคม ขอเสนอเรื่องการปรองดองจะมีขึ้น เมื่อนักคิดหรือนักการเมืองกลุมหนึ่ง เห็นวา สังคมที่ดำรงอยูมีความ

ขัดแยงมากเกินไป จึงตองหาวิธีการรอมชอม เพื่อลดหรือแกไขความขัดแยงใหสังคมอยูรวมกันไดอยางปกตสุิข 

ในสังคมที่กาวหนามักถือกันวา วิธีการแบบประชาธิปไตย เปนวิธีการรอมชอมแบบหนึ่ง คือ การยอมรับความ

แตกตางทางการเมืองในสังคม แตอนุโลมใหเปนไปตามเสียงขางมาก ในเวลาที่กำหนด เชน 4 ป แลว มาตัดสิน

กันใหม สังคมที่ยอมรับกติกาเชนนี้ ความขดัแยงในสังคม จะไมรุนแรง (สุธาชัย ยิ้มประเสริฐ, 2555 : 7) ดังนั้น 

การปรองดอง เปนการปรองดองโดยตัวมันเอง ไมใชกระบวนการที่มุงไปสูการสรางความยุติธรรมใหกับทุกฝาย 

หากแตการปรองดองเปนการผสานผลประโยชนรวมกัน ระหวางกลุมพลังทางสังคม 2 กลุมในสังคม คือ กลุมผู

มีอำนาจรัฐ และกลุมผูอยูใตอำนาจรัฐ โดยไมจำกัดวาจะตองเปนเพียงแคคูกรณีเดิมเทานั้น ที่มีบทบาทใน

กระบวนการปรองดองนี้ การสลับเปลี่ยนหรือเปลี่ยนผานเกิดขึ้นได และจำเปนตองอาศัยความรวมมือของทุก

คนในการสรางความปรองดอง (อติเทพ ไชยสิทธิ. 2555) 

กระบวนการสรางความปรองดองนั้น (คณะกรรมการอิสระตรวจสอบและคนหาความจริงเพื่อการ

ปรองดองแหงชาติ, 2554) เมื่อสังคมเกิดการใชความรุนแรงและนำมาสูความสูญเสีย มีการจัดการกับความ

รุนแรงที ่เกิดขึ ้นนั ้นอยางไร จะใชวิธ ีการใดบางในการกาวขามพนความรุนแรงที ่เกิดขึ ้น ดังนั ้น การนำ

กระบวนการยุติธรรมในระยะเปลี่ยนผาน จึงถูกนำมาใชในการอยูรวมกันอยางสันติ ความยุติธรรมในระยะ

เปลี่ยนผาน เปนแนวทางหนึ่งที่นำมาใช เพื่อเปลี่ยนผานไปสูสังคมที่พึงปรารถนา สามารถอยูรวมกันไดอยาง

สันติ บนพื้นฐานวา จะจดจำหรือลืมเหตุการณที่เกิดขึ้น และมาตรการในการลงโทษผูกระทำผิด หรือเนนการ

เยียวยาผูเสียหาย ความปรองดอง (Harmony) นั้น อาจจะตีความหมายของคำนี้วา “ประสมกลมเกลียวเปน

หนึ ่งเดียวของกลุมคนตาง ๆ ในสังคม ซึ่งคำนี้ มีนัยที ่สะทอนทั้งในมิติภายในและภายนอก มีความลึกซึ้ง

มากกวาคำวา ความสมานฉันทของกลุมคน หรือกลุมผลประโยชน 

สรางความปรองดอง (Reconciliation) (ชัยวัฒน สถาอานนท, 2545) เปนกระบวนการจัดการความ

ขัดแยงระหวางกลุมตาง ๆ ในสังคมที่เคยแตกแยก ตอสู และปะทะกัน ทั้งในระดับความคิดและระดับการใช

ความรุนแรงทางกายภาพ ในการตกลง เพื่อเขาสูการเจรจาอยางสันติภาพ (peace talk) ระหวางกลุมตาง ๆ 

โดยไมใชความรุนแรง การสรางองคกรหรือสถาบันที่เปนประชาธิปไตยในการเขามาชวยสรางความปรองดอง 

และตอรองระหวางกลุมตาง ๆ ซึ่งอาจจะรวมถึงการใชมาตรการออกกฎหมายนิรโทษกรรม เพื่อเปนเครื่องมือ

เยียวยาความเสียหาย โดยเริ ่มจากการแสวงหาความจริงในอดีต สาเหตุความไมเปนธรรมในสังคม การ

ชวยเหลือเยียวยาผูไดรับความเดือดรอนจากความชัดแยง การแสวงหาขอเท็จจริงของความคิด แตไมหาคนผิด 

และจัดสรรอำนาจใหมระหวางกลุมตาง ๆ ในสังคมใหสามารถอยูรวมกันได 

สมานฉันท (Reconciliation) หมายถึง การฟนคืนดี หรือการประนีประนอมกลุมผลประโยชน หรือ

กลุมขัดแยงใหสามารถอยูรวมกันไดอยางมีความสุข เชน การแบงปนทรัพยากรเทาเทียมกัน ความยุติธรรม 

ความเที่ยงตรง และความเสมอภาคของกลุมคนตาง ๆ ที่อาศัยอยูรวมกันในสังคมระดับตาง ๆ อีกทั้งยังเปน

ความพอใจรวมกันและความเห็นพองกัน (พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2525 อางในกองวิจัย

ทางการศึกษากรมวิชาการ, 2546: 4) การอยูรวมกันอยางสันติสุข คือ การที่มนุษยมาอยูรวมกันเปนสังคมใน

รูปของกฎระเบียบหรือกฎหมาย และมีคุณธรรม มีสวนรวมกิจกรรมของสังคม การปฏิบัติตามคุณธรรมของการ

อยูรวมกัน ตามหลักศาสนาที่ตนเองนับถือจะทำใหประชาชนสามารถอยูรวมกันอยางสันติสุข (สมภาร พรมทา, 

2554 : 30) 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุดโต) (2555) กลาววา ชาวพุทธจะอยูรวมกับศาสนิกชนของศาสนาอื่น 

ๆ แมเมื่อมีลัทธิศาสนาใหม ๆ เขามาจากภายนอกก็ไดพบการตอนรับเปนอยางดี และเปดโอกาสหรือถึงกับ

ชวยเหลือเอื้อเฟอใหมีการเผยแผโดยสะดวก ชาวพุทธมิใชมีเพียงขันติธรรมเปนปกติธรรมดาเทานั้น แตยังมี



ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2567

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์166

ความสัมพันธเชิงบวก คือ ถึงกับชวยเหลือเอื ้อเฟ อเกื้อกูล หรือประสานรวมมือกันดวยเมตตากรุณา จึง

กลายเปนปจจัยและเปนสื่อที่จะชวยใหศาสนาตาง ๆ ที่แตกตางหลากหลายสามารถอยูรวมกันไดด ี

พระพุทธศาสนาไดอุบัติขึ้น การประกาศพระศาสนาโดยการเผยแผหรือสื่อสารทั้งหลายในสมัยกอน

พุทธกาล ทั้งที่พระพุทธเจาทรงทำการสื่อสารดวยพระองคเอง หรือที่ไดสงพระสาวกไปทำการสื่อสารกับผู รับ

สารทั้งหลายนั้น ก็เพื่อประโยชนสุขแกพุทธศาสนิกชน จะเห็นไดวา การสื่อสารเชิงพุทธนั้น เปนการสื่อสารท่ี

อาศัยหลักการและแนวทางการปฏิบัติทางพุทธศาสนา (ทัศนีย เจนวิถีสุข, 2554) ดังนั้น การสรางความ

ปรองดองสมานฉันททางศาสนา กลาวคือ พุทธ คริสต และอิสลาม เพ่ือสันติภาพโลกนั้น ดังนี ้

ศาสนาพุทธ มีหลักธรรมที่สำคัญที่หลอหลอมใหพุทธศาสนิกชน เปนคนรักสันติรักอิสรเสรี มีนิสัย

โอบออมอารี มีเมตตากรุณาตอกัน ไดแก หลักจักร 4 เปนหลักธรรมที่นำบุคคลไปสูความเจริญรุงเรือง ดุจลอรถ

นำไปสูที่หมาย เพราะเปนเหมือนลอทั้ง 4 ของรถซึ่งหมุนไปพรอม ๆ กัน พัดพาบุคคลผูปฏิบัติใหไปสูความ

เจริญยิ่ง ๆ ขึ้นไปจนถึงที่สุด เปนกงลอแหงการพัฒนา เพราะกงลอที่หมุนไปสูความเจริญกาว เปนตน โดยหลัก

พุทธธรรมเพื่อการสรางสันติภาพนั้นมีมากหมาย อุปมาเหมือนใบไมทั้งปา แตนำคัดสรรมาจำแนกแสดงใหเห็น

จริงและรูแจงธรรมะ เหมือนใบไมกำมือเดียวนั่นเอง 

ศาสนาคริสต ศาสนาคริสตมีหลักธรรมที่หลอหลอมใหคริสตศาสนิกชนมีจิตเมตตา มีความรักเพื่อน

มนุษย เหมือนรักตัวเอง บัญญัติ 10 ประการ หลักอาณาจักรพระเจาอาณาจักรพระเจา เปนอาณาจักรที่มีแต

ความสุข เปนอาณาจักรแหงความรักอยางแทจริง หลักคำสอนอื่นๆ ไดแก หลักตรีเอกานุภาพ หลักความรัก 

ศาสนาคริสตไดชื่อวา เปนศาสนาแหงความรัก พระเยซูคริสต ทรงสอนใหรักเพื่อน มนุษยเหมือนรักตัวเอง ให

รักแมกระทั่งศัตรู หลักคำสอนของศาสนาคริสต คือ เรื่องความรัก ซึ่งเปนหลักการพื้นฐานของศาสนาคริสต 

สอนใหรักผูอื่นเหมือนรักตนเอง ไมเบียดเบียนกัน ไมละเมิดสิ่งที่รักสิ่งที่หวงแหนของกันละกัน บัญญัติ 10 

ประการ 

ศาสนาอิสลาม หลักธรรมในศาสนาอิสลาม มุงใหมุสลิมปฏิบัติอยางเครงครัดมุสลิมทุกคน มีความรู

ในขอปฏิบัติทางศาสนาอยางดี มีการรวมกลุมอยางเปนเอกภาพ สอนใหมนุษยพึงยึดหลักศรัทธา 6 ประการ 

และหลักปฏิบัติ 5 ประการ ตลอดจนเนนการกระทำหนาที่อีก 3 ประการตอพระเจา ตอมนุษยและตอตนเอง 

จะทำใหเกิดความผูกพันกับพระเจา จุดหมายสูงสุด คอื ทำความดีแลวในมนุษยโลก เมื่อสิ้นชีวิตแลวจะไปอยูใน

สวรรคกับพระเจา มีชีวิตไปชั่วนิรันดร หลักคำสอนสำคัญที่ถือวา เปนโครงสรางสำคัญ 2 ประการ คือ หลัก

ศรัทธาและหลักปฏิบัติ หลักคำสอนของศาสนาอิสลาม ศาสนาอิสลามเปนศาสนาแหงสันติภาพ มีเปาหมาย 

เพ่ือสรางสันติภาพและสันติสุขใหกับชีวิตและสังคม  

สรุปไดวา หลักคำสอนวาดวยการอยูรวมกันของศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต และศาสนาอิสลาม  มี

หลักคำสอนทางศาสนาเปนหลักธรรมที่ใชในการดำรงชีวิตประจำวัน มีกิจกรรมทางศาสนา มีการแลกเปลี่ยน

เรียนรูวัฒนธรรมขนบธรรมเนียมประเพณีของแตละศาสนา ซึ่งเปนกิจกรรมที่ชวยเสริมสรางความสัมพันธอันดี

ซึ่งกันและกัน และยังชวยใหสังคมใหสามารถอยู รวมกันอยางสันติสุข มีความระเบียบแบบแผน มีความ

ปลอดภัย เพราะทุกคำสอนทางศาสนามีจุดมุงหมายเดียวกัน คือ ตองการใหทำความดี ละเวนความชั่ว และทำ



มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์ 167

ความสัมพันธเชิงบวก คือ ถึงกับชวยเหลือเอื ้อเฟ อเกื้อกูล หรือประสานรวมมือกันดวยเมตตากรุณา จึง

กลายเปนปจจัยและเปนสื่อที่จะชวยใหศาสนาตาง ๆ ที่แตกตางหลากหลายสามารถอยูรวมกันไดด ี

พระพุทธศาสนาไดอุบัติขึ้น การประกาศพระศาสนาโดยการเผยแผหรือสื่อสารทั้งหลายในสมัยกอน

พุทธกาล ทั้งที่พระพุทธเจาทรงทำการสื่อสารดวยพระองคเอง หรือที่ไดสงพระสาวกไปทำการสื่อสารกับผู รับ

สารทั้งหลายนั้น ก็เพื่อประโยชนสุขแกพุทธศาสนิกชน จะเห็นไดวา การสื่อสารเชิงพุทธนั้น เปนการสื่อสารท่ี

อาศัยหลักการและแนวทางการปฏิบัติทางพุทธศาสนา (ทัศนีย เจนวิถีสุข, 2554) ดังนั้น การสรางความ

ปรองดองสมานฉันททางศาสนา กลาวคือ พุทธ คริสต และอิสลาม เพ่ือสันติภาพโลกนั้น ดังนี ้

ศาสนาพุทธ มีหลักธรรมที่สำคัญที่หลอหลอมใหพุทธศาสนิกชน เปนคนรักสันติรักอิสรเสรี มีนิสัย

โอบออมอารี มีเมตตากรุณาตอกัน ไดแก หลักจักร 4 เปนหลักธรรมที่นำบุคคลไปสูความเจริญรุงเรือง ดุจลอรถ

นำไปสูที่หมาย เพราะเปนเหมือนลอทั้ง 4 ของรถซึ่งหมุนไปพรอม ๆ กัน พัดพาบุคคลผูปฏิบัติใหไปสูความ

เจริญยิ่ง ๆ ขึ้นไปจนถึงที่สุด เปนกงลอแหงการพัฒนา เพราะกงลอที่หมุนไปสูความเจริญกาว เปนตน โดยหลัก

พุทธธรรมเพื่อการสรางสันติภาพนั้นมีมากหมาย อุปมาเหมือนใบไมทั้งปา แตนำคัดสรรมาจำแนกแสดงใหเห็น

จริงและรูแจงธรรมะ เหมือนใบไมกำมือเดียวนั่นเอง 

ศาสนาคริสต ศาสนาคริสตมีหลักธรรมที่หลอหลอมใหคริสตศาสนิกชนมีจิตเมตตา มีความรักเพื่อน

มนุษย เหมือนรักตัวเอง บัญญัติ 10 ประการ หลักอาณาจักรพระเจาอาณาจักรพระเจา เปนอาณาจักรที่มีแต

ความสุข เปนอาณาจักรแหงความรักอยางแทจริง หลักคำสอนอื่นๆ ไดแก หลักตรีเอกานุภาพ หลักความรัก 

ศาสนาคริสตไดชื่อวา เปนศาสนาแหงความรัก พระเยซูคริสต ทรงสอนใหรักเพื่อน มนุษยเหมือนรักตัวเอง ให

รักแมกระทั่งศัตรู หลักคำสอนของศาสนาคริสต คือ เรื่องความรัก ซึ่งเปนหลักการพื้นฐานของศาสนาคริสต 

สอนใหรักผูอื่นเหมือนรักตนเอง ไมเบียดเบียนกัน ไมละเมิดสิ่งที่รักสิ่งที่หวงแหนของกันละกัน บัญญัติ 10 

ประการ 

ศาสนาอิสลาม หลักธรรมในศาสนาอิสลาม มุงใหมุสลิมปฏิบัติอยางเครงครัดมุสลิมทุกคน มีความรู

ในขอปฏิบัติทางศาสนาอยางดี มีการรวมกลุมอยางเปนเอกภาพ สอนใหมนุษยพึงยึดหลักศรัทธา 6 ประการ 

และหลักปฏิบัติ 5 ประการ ตลอดจนเนนการกระทำหนาที่อีก 3 ประการตอพระเจา ตอมนุษยและตอตนเอง 

จะทำใหเกิดความผูกพันกับพระเจา จุดหมายสูงสุด คอื ทำความดีแลวในมนุษยโลก เมื่อสิ้นชีวิตแลวจะไปอยูใน

สวรรคกับพระเจา มีชีวิตไปชั่วนิรันดร หลักคำสอนสำคัญที่ถือวา เปนโครงสรางสำคัญ 2 ประการ คือ หลัก

ศรัทธาและหลักปฏิบัติ หลักคำสอนของศาสนาอิสลาม ศาสนาอิสลามเปนศาสนาแหงสันติภาพ มีเปาหมาย 

เพ่ือสรางสันติภาพและสันติสุขใหกับชีวิตและสังคม  

สรุปไดวา หลักคำสอนวาดวยการอยูรวมกันของศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต และศาสนาอิสลาม  มี

หลักคำสอนทางศาสนาเปนหลักธรรมที่ใชในการดำรงชีวิตประจำวัน มีกิจกรรมทางศาสนา มีการแลกเปลี่ยน

เรียนรูวัฒนธรรมขนบธรรมเนียมประเพณีของแตละศาสนา ซึ่งเปนกิจกรรมที่ชวยเสริมสรางความสัมพันธอันดี

ซึ่งกันและกัน และยังชวยใหสังคมใหสามารถอยู รวมกันอยางสันติสุข มีความระเบียบแบบแผน มีความ

ปลอดภัย เพราะทุกคำสอนทางศาสนามีจุดมุงหมายเดียวกัน คือ ตองการใหทำความดี ละเวนความชั่ว และทำ

จิตใจใหบริสุทธิ์ มีเมตตาเปนหลัก ชวยเหลือเกื้อกูลกัน มีความอดทนอดกลั้น มีสัมมาคารวะ รักกันฉันพี่นอง 

เปนมิตรที่ดีตอกัน โดยไมคำนึงถึงเชื ้อชาติและศาสนา กอใหเกิดสันติสุขตอสังคมทั้งในระดับชุมชนและ

ระดับประเทศ เปาหมายของการอยูรวมกันของศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต และศาสนาอิสลามนั้น มีคำสอนที่มุง

ใหเปนคนดี สอนใหมนุษยทำความด ีละเวนจากความชั่วทั้งปวง สอนใหมนุษยรักความสามัคคี มีความยุติธรรม 

ปฏิบัติตอกันในสิ่งที่ถูกตอง มีความเมตตากรุณาชวยเหลือเอ้ือเฟอเผื่อแผซึ่งกันและกัน  

 

หลักจักร 4 : พุทธวิถีสูสันติภาพโลก 

  หลักจักร 4 เปนหลักธรรมที่นำบุคคลไปสูความเจริญรุงเรือง ดุจลอรถนำไปสูที่หมาย หรือพุทธวิถี ที่

แปลวา ถนนหรือเสนทางแหงพุทธะ ท่ีรูตื่น เบิกบาน เพราะเปนเหมือนลอทั้ง 4 ของรถซึ่งหมุนไปพรอม ๆ กัน 

พัดพาบุคคลผูปฏิบัติใหไปสูความเจริญยิ่ง ๆ ขึ้นไปจนถึงท่ีสุด เปนกงลอแหงการพัฒนา เพราะกงลอที่หมุนไปสู

ความเจริญกาวหนานั้น เรียกวา จักร คำวา จักร แปลวา ลอ หรือขอปฏิบัติใหผูปฏิบัติไดถึงความเจริญรุงเรือง

และสันติสุขในชีวิต สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา ไดตรัสเรียกธรรมปฏิบัตินี้วา “จักร 4” คือ ธรรมปฏิบัติที่เปน

ประดุจลอที่จะนำรถไปสูที่หมาย กลาวคือ นำผูประพฤติปฏิบัติตามใหถึงความเปนใหญ ถึงความไพบูลยมั่งคั่ง

ดวยโภคทรัพย พืชพันธุธัญญาหาร ขาวน้ำ และสิ ่งอำนวยความสะดวก ตลอดทั้งชื ่อเสียง เกียรติยศ และ

ความสุข กลาวคือ สันติสุข คือ ความสุขดวยความสงบเรียบรอย ทั้งภายในและภายนอกจิตใจของตน  มี

พฤติกรรมในการดำเนินชีวิตของตนดวยความสงบสุข ดังมีพระพุทธดำรัสตรัสแกพระภิกษุทั้งหลายวา 

 จตฺตารีมานิ ภิกฺขเว จกฺกานิ เยหิ สมนฺนาคตานํ เทวมนุสฺสานํ จตุจกฺกํ ปวตฺตติ เยหิ สมนฺนาคตา เทว

มนุสฺสา นจิรสฺเสว มหนฺตตฺตํ เวปุลฺลตฺตํ ปาปุณนฺติ โภเคสุ กตมานิ จตฺตาริ ปฏิรูปเทสวาโส สปฺปุริสูปสฺสโย อตฺต

สมฺมาปณิธิ ปุพฺเพ จ กตปุฺญตา อิมานิ โข ภิกฺขเว จตฺตาริ จกฺกานิ เยหิ สมนฺนาคตานํ เทวมนุสฺสานํ จตุจกฺกํ 

ปวตฺตติ เยหิ สมนฺนาคตา เทวมนุสฺสา นจิรสฺเสว มหนฺตตฺตํ เวปุลฺลตฺตํ ปาปุณนฺติ โภเคสูติ. (พระสุตตันตปฎก, 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, องฺ.จตุกก.21/31/50) 

 พระผูมีพระภาคตรัสวา ภิกษุทั้งหลาย จักร 4 ประการนี้ เปนเหตุใหเทวดาและมนุษยผูประกอบแลว

เปนไปได และถึงความเปนใหญ ความไพบูลยในโภคะทั้งหลายตอกาลไมนานนัก จักร 4 ประการ อะไรบาง คือ 

  1. ปฏิรูปเทสวาสะ การอยูในถ่ินที่ดี 

  2. สัปปุริสูปสสยะ การสมาคมกับสัตบุรุษ 

  3. อัตตสัมมาปณิธิ การตั้งตนไวชอบ 

  4. ปุพเพกตปุญญตา ความเปนผูไดทำความดีไวกอนแลว 

 จักร 4 ประการนี้แล เปนเหตุใหเทวดาและมนุษยผูประกอบแลวเปนไปได และถึงความเปนใหญ 

ความไพบูลยในโภคะทั้งหลายตอกาลไมนานนัก 

  ขาวเปลือก ทรัพย ยศ ชื่อเสียง 

  และความสุขยอมหลั่งไหลมาสูนรชน 

  ผูอยูในถ่ินที่ดี ผูกไมตรีกับอริยชน 



ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2567

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์168

  สมบูรณดวยการตั้งตนไวชอบ ไดทำความดีไวกอนแลว 

 พระพุทธภาษิต 4 ประการเหลานี้ คือ ปฏิรูปเทสวาสะ พึงอยูในถ่ินที่เหมาะสม สัปปุริสูปสสยะ การ

คบสัตบุรุษ อัตตสัมมาปณิธิ การตั้งตนไวชอบ ปุพเพกตปุญญตา ความเปนผูมีบุญอันไดกระทำไวแลวในปาง

กอน อันเปนขอปฏิบัติใหผูประพฤติปฏิบัติตามไดถึงซึ่งความสำเร็จในชีวิตที่ทุกคนปรารถนา คือ ถึงความเปน

ใหญ ความไพบูลยมั่งคั่งในโภคทรัพย ชื่อเสียง เกียรติยศ และความสันติสุข ซึ่งมีรายละเอียด ดังตอไปนี้ 

 1. ปฏิรูปเทสวาสะ หมายถึง การอยูในประเทศหรือถิ่นที่เหมาะที่ควร หรือการอยูในสิ่งแวดลอมที่ดี

อันเหมาะสมกับกิจกรรมที่ตองกระทำ เชน การศึกษา การประกอบอาชีพ การปฏิบัติธรรม การบำเพ็ญสมณ

ธรรม เปนตน สวนภิกษุผูตองการบำเพ็ญสมณธรรม คือ เจริญภาวนา พระพุทธเจาทรงสอนใหไปในที่อัน

เหมาะสม คือ ปา โคนไม กระทอมราง เปนตน ที่กลาวขางตน หมายถึง ทองถิ่นที่เหมาะสมกับกิจกรรมตาง ๆ 

แตความหมายโดยตรงของจักร ขอที่ 1 ไดแก การอยูในชุมชนที่สามารถศึกษาธรรมและปฏิบัติธรรมไดดี คือ 

ชุมชนที่มีคนดีผูรูธรรม 

 พระพุทธเจาตรัสเก่ียวกับความสำคัญของการอยูในชุมชนอันสมควรไววา 

 “ปฏิรูปเทสวาโส เอตมฺมงฺคลมุตฺตม ํการอยูในประเทศหรือชุมชนที่เหมาะสมเปนอุดมมงคล” (กรม

สงเสริมคุณภาพสิ่งแวดลอม, 2542 : 41)  

 การอยูในชุมชนที่เหมาะสมจะชวยพัฒนาชีวิตใหมีธรรม เมื่อมนุษยมีธรรม สิ่งแวดลอมก็จะพัฒนา

ตาม แตถามนุษยอยูอยางไมมีธรรม ก็จะรักษาสัมพันธที่ดีไวไมได ดังนั้น เราจะตองเปลี่ยนวิถีชีวิต เปลี่ยนจิตใจ

ของเรา และปรับกระบวนการพัฒนาใหถูกตอง  

 2. สัปปุริสูปสังเสวะ หมายถึง การคบสัตบุรุษ การเขาไปคบกับคนดี ผูมีสัปปุริสธรรม 7 ผูที่เปน

สัตบุรุษ หรือ สัปปุริสะ ยอมมีสัปปุริสธรรม 7 ประการประจำตน ไดแก 1) รูเหตุ 2) รูผล 3) รูตน 4) รูประมาณ 

5) รูกาล 6) รูชุมชน 7) รูบุคคล การเขาไปคบหา ไดแก การเขาไปสนทนา ไตถาม มอบตัวเปนศิษย รับโอวาท

ของสัตบุรุษ เมื่ออยูในชุมชนที่มีสัตบุรุษ คือ คนดีตามจักร ขอ 2 แลว ก็เขาไปคบหาสมาคมกับสัตบุรุษนั้น เปน

จักรขอที่ 2 สัตบุรุษยอมแนะนำสิ่งท่ีควรแนะนำ ใหรูจักบาปบุญคุณโทษ ประโยชนมิใชประโยชน ใหรูจักเวนชั่ว

ประพฤติดี ละสิ่งที่ไมเปนประโยชนกระทำแตสิ่งที่เปนประโยชนอยางเดียว การคบสัตบุรุษ หรือ สัปปุริส 

หมายถึง การคบคนดี คนมีศีล มีธรรม” เพราะฉะนั้น คำวา “การคบ” จึงหมายถึง การไดหรือมีคนดีเปนที่พ่ึงที่

อาศัยแลว ยอมนำชีวิตไปสูความเจริญรุงเรืองและสันติสุข ตามพระพุทธดำรัสตรัสแกพระภิกษุทั้งหลาย ความ

วา 

 “ภิกษุทั้งหลาย จักร 4 ประการนี้ เปนเครื่องเปนไปแกมนุษยและเทวดาผูประกอบเปนเครื่องท่ี

มนุษยและเทวดาประกอบแลว ยอมถึงความเปนใหญ และความไพบูลยในโภคะทั้งหลาย ตอกาลไมนาน”   

(องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/31) การคบคนดีเปนที่พ่ึงที่อาศัย ก็มิไดหมายความวา คอยแตจะพ่ึงผูอ่ืน โดยที่ตนเองไม

พยายามพ่ึงตนเองกอน ที่ถูกตามพระสัทธรรมของพระพุทธเจานั้น ตนเองนั้นแหละ จะตองกระทำตน คือ มีตน

เปนที่พ่ึงแหงตน พยายามยืนหยัดอยูดวยลำแขงของตนกอนเปนสำคัญ ดังบาลีพระพุทธภาษิต วา 

 “อตฺตา หิ อตฺตโน นาโถ  โก หิ นาโถ ปโร สิยา  



มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์ 169

  สมบูรณดวยการตั้งตนไวชอบ ไดทำความดีไวกอนแลว 

 พระพุทธภาษิต 4 ประการเหลานี้ คือ ปฏิรูปเทสวาสะ พึงอยูในถ่ินที่เหมาะสม สัปปุริสูปสสยะ การ

คบสัตบุรุษ อัตตสัมมาปณิธิ การตั้งตนไวชอบ ปุพเพกตปุญญตา ความเปนผูมีบุญอันไดกระทำไวแลวในปาง

กอน อันเปนขอปฏิบัติใหผูประพฤติปฏิบัติตามไดถึงซึ่งความสำเร็จในชีวิตที่ทุกคนปรารถนา คือ ถึงความเปน

ใหญ ความไพบูลยมั่งคั่งในโภคทรัพย ชื่อเสียง เกียรติยศ และความสันติสุข ซึ่งมีรายละเอียด ดังตอไปนี้ 

 1. ปฏิรูปเทสวาสะ หมายถึง การอยูในประเทศหรือถิ่นที่เหมาะที่ควร หรือการอยูในสิ่งแวดลอมที่ดี

อันเหมาะสมกับกิจกรรมที่ตองกระทำ เชน การศึกษา การประกอบอาชีพ การปฏิบัติธรรม การบำเพ็ญสมณ

ธรรม เปนตน สวนภิกษุผูตองการบำเพ็ญสมณธรรม คือ เจริญภาวนา พระพุทธเจาทรงสอนใหไปในที่อัน

เหมาะสม คือ ปา โคนไม กระทอมราง เปนตน ที่กลาวขางตน หมายถึง ทองถิ่นที่เหมาะสมกับกิจกรรมตาง ๆ 

แตความหมายโดยตรงของจักร ขอที่ 1 ไดแก การอยูในชุมชนที่สามารถศึกษาธรรมและปฏิบัติธรรมไดดี คือ 

ชุมชนที่มีคนดีผูรูธรรม 

 พระพุทธเจาตรัสเก่ียวกับความสำคัญของการอยูในชุมชนอันสมควรไววา 

 “ปฏิรูปเทสวาโส เอตมฺมงฺคลมุตฺตม ํการอยูในประเทศหรือชุมชนที่เหมาะสมเปนอุดมมงคล” (กรม

สงเสริมคุณภาพสิ่งแวดลอม, 2542 : 41)  

 การอยูในชุมชนที่เหมาะสมจะชวยพัฒนาชีวิตใหมีธรรม เมื่อมนุษยมีธรรม สิ่งแวดลอมก็จะพัฒนา

ตาม แตถามนุษยอยูอยางไมมีธรรม ก็จะรักษาสัมพันธที่ดีไวไมได ดังนั้น เราจะตองเปลี่ยนวิถีชีวิต เปลี่ยนจิตใจ

ของเรา และปรับกระบวนการพัฒนาใหถูกตอง  

 2. สัปปุริสูปสังเสวะ หมายถึง การคบสัตบุรุษ การเขาไปคบกับคนดี ผูมีสัปปุริสธรรม 7 ผูที่เปน

สัตบุรุษ หรือ สัปปุริสะ ยอมมีสัปปุริสธรรม 7 ประการประจำตน ไดแก 1) รูเหตุ 2) รูผล 3) รูตน 4) รูประมาณ 

5) รูกาล 6) รูชุมชน 7) รูบุคคล การเขาไปคบหา ไดแก การเขาไปสนทนา ไตถาม มอบตัวเปนศิษย รับโอวาท

ของสัตบุรุษ เมื่ออยูในชุมชนที่มีสัตบุรุษ คือ คนดีตามจักร ขอ 2 แลว ก็เขาไปคบหาสมาคมกับสัตบุรุษนั้น เปน

จักรขอที่ 2 สัตบุรุษยอมแนะนำสิ่งท่ีควรแนะนำ ใหรูจักบาปบุญคุณโทษ ประโยชนมิใชประโยชน ใหรูจักเวนชั่ว

ประพฤติดี ละสิ่งที่ไมเปนประโยชนกระทำแตสิ่งที่เปนประโยชนอยางเดียว การคบสัตบุรุษ หรือ สัปปุริส 

หมายถึง การคบคนดี คนมีศีล มีธรรม” เพราะฉะนั้น คำวา “การคบ” จึงหมายถึง การไดหรือมีคนดีเปนที่พ่ึงที่

อาศัยแลว ยอมนำชีวิตไปสูความเจริญรุงเรืองและสันติสุข ตามพระพุทธดำรัสตรัสแกพระภิกษุทั้งหลาย ความ

วา 

 “ภิกษุทั้งหลาย จักร 4 ประการนี้ เปนเครื่องเปนไปแกมนุษยและเทวดาผูประกอบเปนเครื่องท่ี

มนุษยและเทวดาประกอบแลว ยอมถึงความเปนใหญ และความไพบูลยในโภคะทั้งหลาย ตอกาลไมนาน”   

(องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/31) การคบคนดีเปนที่พ่ึงที่อาศัย ก็มิไดหมายความวา คอยแตจะพ่ึงผูอ่ืน โดยที่ตนเองไม

พยายามพ่ึงตนเองกอน ที่ถูกตามพระสัทธรรมของพระพุทธเจานั้น ตนเองนั้นแหละ จะตองกระทำตน คือ มีตน

เปนที่พ่ึงแหงตน พยายามยืนหยัดอยูดวยลำแขงของตนกอนเปนสำคัญ ดังบาลีพระพุทธภาษิต วา 

 “อตฺตา หิ อตฺตโน นาโถ  โก หิ นาโถ ปโร สิยา  

 อตฺตนา หิ สุทนฺเตน   นาถํ ลภติ ทุลฺลภ”ํ  

 ตนนั่นแหละ เปนที่พึ่งของตน คนอื่นใครเลาจะเปนที่พึ่งได ก็บุคคลที่ตนฝกดีแลว ยอมไดที่พึ่งที่ได

ยาก (พุทฺธ, ขุ.ธ. 25/26) 

 การคบคนดีเพ่ือเปนที่พ่ึงท่ีอาศัยนั้น จึงหมายถึงวา ตนเองตองอบรมตนใหเปนคนดี เปนท่ีพึ่งแหงตน 

เปนหลักสำคัญ พรอมๆ กับการรูจักเลือกหาใหไดหรือใหมีคนดีภายนอกมาชวยเสริม ใหการดำเนินชีวิตของตน

ไปสูทางเจริญและสันติสุขยิ่งๆ ข้ึนไป อยางมั่นคง  

 3. อัตตสัมมาปณิธิ หมายถึง การตั้งตนไวชอบ การตั้งตนไวชอบจึงหมายถึง การตั้งอยูในสุจริต 3 

คือ (1) กายสุจริต ไดแก การไมฆาสัตว การไมลักทรัพย การไมประพฤติผิดในกาม (2) วจีสุจริต ไดแก การไม

พูดเท็จ การไมพูดสอเสียด การไมพูดคำหยาบ การไมพูด เพอเจอ (3) มโนสุจริต ไดแก การไมอยากไดของผูอ่ืน 

การไมคิดพยาบาทผูอื่น การเห็นชอบตามคลองธรรม ดังพระพุทธดำรัส ที่ตรัสแกสุภมาณพ โตเทยยบุตร ผูไป

เฝาทูลถามปญหากับพระองค ณ ที่ประทับ ที่พระวิหารเชตวัน พระนครสาวัตถี ใจความวา 

 “กมฺมสฺสกา มาณว สตฺตา กมฺมทายาทา กมฺมโยนี กมฺมพนฺธู กมฺมปฏิสรณา กมฺมํ สตฺเต วิภชติ 

ยทิทํ ปหีนปฺปณีตตาย”  

 “มาณพ ! สัตวทั้งหลาย มีกรรมเปนของตน เปนทายาทแหงกรรม มีกรรมเปนกำเนิด มีกรรมเปน

เผาพันธุ มีกรรมเปนที่พึ่งอาศัย กรรมยอมจำแนกสัตวใหเลวและประณีตได” (ม.อุ. (ไทย) 14/581) 

 เพราะเหตุนั้น พระพุทธองค จึงไดตรัสสอนหลักประพฤติปฏิบัติตน ทางกาย ทางวาจา และทางใจ 

ในพระโอวาทปาฏิโมกข อันเปนหลักธรรมขอ “ตั้งตนไวชอบ” ใจความวา 

 สพฺพปาปสฺส อกรณํ   กุสลสฺสูปสมฺปทา  

 สจิตฺตปริโยทปนํ   เอตํ พุทฺธาน สาสนํ.  

 การไมทำความชั่วทั้งปวง 1 การบำเพ็ญแตความดี 1 การทำจิตใหผองใส 1 นี้เปนคำสอนของ

พระพุทธเจาทั้งหลาย (ขุ.ขุทฺทก.สุตฺตนิบาต (ไทย) 17/187/39) 

 เพราะผูกระทำแตกรรมดี ยอมไดรับผลดี เปนความเจริญรุงเรืองและสันติสุขสวนผูกระทำแตกรรม

ชั่ว ยอมไดรับผลเปนโทษ เปนความทุกขเดือดรอน ดังพระบาลีธรรมภาษิตวา 

 ยานิ กโรติ ปุริโส   ตานิ อตฺตานิ ปสฺสติ  

 กลฺยาณการี กลฺยาณํ   ปาปการี จ ปาปกํ  

 ยาทิสํ วปเต พีชํ   ตาทิสํ หรเต ผลนฺติ  

 บุรุษทำกรรมเหลาใดไว เขายอมเห็นกรรมเหลานั้นในตน ผูทำกรรมดี ยอมไดรับผลดี ผูทำกรรมชั่ว 

ยอมไดรับผลชั่ว บุคคลหวานพืชเชนใด ยอมไดรับผลเชนนั้น (ขุ.ชา.ทุก. (ไทย) 27/294) 

 4. ปุพเพกตปุญญตา หมายถึง ความเปนผูมีบุญไดกระทำไวกอน ไดทำบุญไวในอดีต บุญนั้น กลาว

โดยเหตุ ไดแก กุศลกรรม หรือความดี กลาวโดยผล ไดแก ความสุข มีความหมายวา คนทำความดีในอดีตยอม

ไดรับความสุขในปจจุบัน ทำความดีในปจจุบันยอมไดรับความสุขในอนาคต และผูที่ทำบุญหรือกระทำความดี

นั้นยังไดรับความสุข ไดรับผลดีตอบแทนในขณะที่ทำนั้นดวยความปติยินดี ความสุขใจ สบายใจที่ไดกระทำ



ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2567

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์170

ความดี การไดรับคำยกยองสรรเสริญวา เปนคนดีมีคุณธรรม การไดรับการปฏิบัติตอบที่ดี ความเปนผูมีบุญได

กระทำไวกอน อุปมาดวยการเรียนหนังสือจนสำเร็จไดประกาศนียบัตรหรือปริญญาบัตร อันเปนเครื่องแสดง

คุณวุฒิใหเขาทำงานไดเมื่อทำงานเจริญกาวหนา มีตำแหนงสูงข้ึน มีหลักฐานมั่นคง ก็ไดรับความสุขตามสมควร

แกอัตภาพ ความสุขนั้นเปนผลของความดี คือการเรียนหนังสือที่ไดกระทำไวในอดีต 

 บุญกุศล หรือคุณความดี เมื่อประพฤติปฏิบัติอยางยิ่งยวดเขา เรียกวา “บารมี” เมื่อปฏิบัติไดแก

กลายิ่งๆ ข้ึนไปอีก ชื่อวา “อุปบารม”ี และ “ปรมัตถบารมี” ตามลำดับความแกกลาของคุณความดีท่ีปฏิบัติได 

และยอมติดตามใหผลแกผูประพฤติปฏิบัตินั้น เปนประดุจเงาติดตามตัว ใหถึงความเจริญรุงเรืองในชีวิต และถึง

ความสิ้นทุกขไดในที่สุด คุณความดี ไดแก ทานกุศล ศีลกุศล และภาวนากุศล ในระดับ “มนุษยธรรม” ยอม

ติดตามใหผลแกผูประพฤติปฏิบัติเปนความเจริญรุงเรือง ดวยมนุษยสมบัติ ไดแก ทรัพยสมบัติ รูปสมบัติ บริวาร

สมบัติ และคุณสมบัติ เปนตน 

 สรุปไดวา หลักจักร 4 : พุทธวิถีสูสันติภาพโลก เปนหลักธรรมที่เรียกวา พหุการธรรม คือ ธรรมมี

อุปการะมาก (virtues of great assistance) เปนเครื่องชวยใหสามารถสรางความดีอื่น ๆ ทุกอยาง และชวย

ใหประสบความเจริญกาวหนาในชีวิต บรรลุความงอกงามไพบูลย (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), 

พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม, พิมพครั้งที่ 12, พ.ศ. 2546) ดังนั้น หลักจักร 4 เปนการสะสม

สรางเปาหมายการทำงานวิถีพุทธ และเปนฟนเฟองขับเคลื่อนชีวิตใหถึงเปาหมายของชีวิต ดังที่ทุกคนปรารถนา 

คือ งานสําเร็จ ชีวิตรื่นรมย  

  

แผนสันติภาพขององคทะไลลามะถึงสงครามอิสราเอล-ฮามาส 

สงครามอิสราเอล-ฮามาส จะมีทางออกของสภาพปญหาความขัดแยงสูการจัดระเบียบโลกใหม  

ในภูมิภาคตะวันออกกลางไดอยางไรนั้น ก็จะตองศึกษาจากกรณีของทิเบต ซึ่งองคทะไลลามะที่ไดตอสู

เพื่อเรียกรองอิสรภาพจากประเทศจีน ตลอดระยะเวลาที่องคทะไลลามะตอสูดิ้นรนเพื่ออิสรภาพ พระองค  

ไมเคยคำนึงถึงตัวเอง แตทรงคำนึงถึงสิทธิความเปนอยู และอิสรภาพของประชาชนชายหญิงกวา 6 ลานคน  

สิ่งท่ีสำคัญที่สุดของมนุษยชาติ คือ ความสามารถในการสรางสรรค ในการนี้ประชาชนตองเปนอิสระ ในฐานะท่ี

เปนผูอพยพมานาน ทายที่สุด ประชาชนชาวทิเบตตองไดรับอิสรภาพ สอดคลองกับแผนสันติภาพ 5 ประการ 

(ฉัตรสุมาลย กบิลสิงห ษัฏเสน, 2542 : 316-322) ซึ่งองคทะไลลามะไดกลาวสุนทรพจน ที่แคปปตอลฮิลล 

ประเทศสหรัฐอเมริกา ใจความวา 

1. ใหมีการยกระดับใหทิเบตเปนเขตสันติภาพ 

2. ยกเลิกนโยบายการขนยายประชากรจีนเขาสูทิเบต อันเปนการขมขูความอยูรอดของชาวทิเบตใน

ฐานะชนชาติ 

3. ใหเคารพสิทธิมนุษยชนขั้นพื้นฐาน และอิสรภาพในประชาธิปไตยของชาวทิเบต 

4. ฟนฟูและปองกันสิ ่งแวดลอมทางธรรมชาติของทิเบตยกเลิกการที ่จีนใชทิเบตเปนที่ทิ ้งกาก

นิวเคลียร 



มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์ 171

ความดี การไดรับคำยกยองสรรเสริญวา เปนคนดีมีคุณธรรม การไดรับการปฏิบัติตอบที่ดี ความเปนผูมีบุญได

กระทำไวกอน อุปมาดวยการเรียนหนังสือจนสำเร็จไดประกาศนียบัตรหรือปริญญาบัตร อันเปนเครื่องแสดง

คุณวุฒิใหเขาทำงานไดเมื่อทำงานเจริญกาวหนา มีตำแหนงสูงข้ึน มีหลักฐานมั่นคง ก็ไดรับความสุขตามสมควร

แกอัตภาพ ความสุขนั้นเปนผลของความดี คือการเรียนหนังสือที่ไดกระทำไวในอดีต 

 บุญกุศล หรือคุณความดี เมื่อประพฤติปฏิบัติอยางยิ่งยวดเขา เรียกวา “บารมี” เมื่อปฏิบัติไดแก

กลายิ่งๆ ข้ึนไปอีก ชื่อวา “อุปบารม”ี และ “ปรมัตถบารมี” ตามลำดับความแกกลาของคุณความดีท่ีปฏิบัติได 

และยอมติดตามใหผลแกผูประพฤติปฏิบัตินั้น เปนประดุจเงาติดตามตัว ใหถึงความเจริญรุงเรืองในชีวิต และถึง

ความสิ้นทุกขไดในที่สุด คุณความดี ไดแก ทานกุศล ศีลกุศล และภาวนากุศล ในระดับ “มนุษยธรรม” ยอม

ติดตามใหผลแกผูประพฤติปฏิบัติเปนความเจริญรุงเรือง ดวยมนุษยสมบัติ ไดแก ทรัพยสมบัติ รูปสมบัติ บริวาร

สมบัติ และคุณสมบัติ เปนตน 

 สรุปไดวา หลักจักร 4 : พุทธวิถีสูสันติภาพโลก เปนหลักธรรมที่เรียกวา พหุการธรรม คือ ธรรมมี

อุปการะมาก (virtues of great assistance) เปนเครื่องชวยใหสามารถสรางความดีอื่น ๆ ทุกอยาง และชวย

ใหประสบความเจริญกาวหนาในชีวิต บรรลุความงอกงามไพบูลย (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), 

พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม, พิมพครั้งที่ 12, พ.ศ. 2546) ดังนั้น หลักจักร 4 เปนการสะสม

สรางเปาหมายการทำงานวิถีพุทธ และเปนฟนเฟองขับเคลื่อนชีวิตใหถึงเปาหมายของชีวิต ดังที่ทุกคนปรารถนา 

คือ งานสําเร็จ ชีวิตรื่นรมย  

  

แผนสันติภาพขององคทะไลลามะถึงสงครามอิสราเอล-ฮามาส 

สงครามอิสราเอล-ฮามาส จะมีทางออกของสภาพปญหาความขัดแยงสูการจัดระเบียบโลกใหม  

ในภูมิภาคตะวันออกกลางไดอยางไรนั้น ก็จะตองศึกษาจากกรณีของทิเบต ซึ่งองคทะไลลามะที่ไดตอสู

เพื่อเรียกรองอิสรภาพจากประเทศจีน ตลอดระยะเวลาที่องคทะไลลามะตอสูดิ้นรนเพื่ออิสรภาพ พระองค  

ไมเคยคำนึงถึงตัวเอง แตทรงคำนึงถึงสิทธิความเปนอยู และอิสรภาพของประชาชนชายหญิงกวา 6 ลานคน  

สิ่งท่ีสำคัญที่สุดของมนุษยชาติ คือ ความสามารถในการสรางสรรค ในการนี้ประชาชนตองเปนอิสระ ในฐานะท่ี

เปนผูอพยพมานาน ทายที่สุด ประชาชนชาวทิเบตตองไดรับอิสรภาพ สอดคลองกับแผนสันติภาพ 5 ประการ 

(ฉัตรสุมาลย กบิลสิงห ษัฏเสน, 2542 : 316-322) ซึ่งองคทะไลลามะไดกลาวสุนทรพจน ที่แคปปตอลฮิลล 

ประเทศสหรัฐอเมริกา ใจความวา 

1. ใหมีการยกระดับใหทิเบตเปนเขตสันติภาพ 

2. ยกเลิกนโยบายการขนยายประชากรจีนเขาสูทิเบต อันเปนการขมขูความอยูรอดของชาวทิเบตใน

ฐานะชนชาติ 

3. ใหเคารพสิทธิมนุษยชนขั้นพื้นฐาน และอิสรภาพในประชาธิปไตยของชาวทิเบต 

4. ฟนฟูและปองกันสิ ่งแวดลอมทางธรรมชาติของทิเบตยกเลิกการที ่จีนใชทิเบตเปนที่ทิ ้งกาก

นิวเคลียร 

5. เริ่มเจรจาอยางจริงจังถึงฐานะ ในอนาคตในทิเบต และความสัมพันธระหวางทิเบตและชาวจีน 

การธำรงรักษาสันติภาพในตัวขององคทะไลลามะนั้น ไมวาพระองคจะอยูทามกลางสถานการณ  ท่ี

ยากลำบากเทาใด ทาทีทางจิตใจของตนตางหาก คือ ปจจัยที ่สำคัญที่สุด ถามันบิดเบี้ยวไป ไมวาจะดวย

ความรูสึกอยางความโกรธ ความยึดติด หรือความอิจฉาริษยา แมจักอยูในสถานการณแสนเบาสบาย ก็ไมอาจ

นำสันติสุขไปสูผูใดไดเลย กลับกัน หากทัศนคติของตน สงบนุมนวลเปนสวนใหญ แมสถานการณจักเลวราย

ปานใด ก็อาจสั่นสะเทือนสันติภาพในเรือนใจได เพียงนอยนิดเดียว เนื่องดวยตนธารพื้นฐานของสันติภาพและ

ความสุข คือ ทัศนคติภายในใจของตนเองตางหาก ฉะนั้น จึงคุมคามหาศาลที่จักโนมนำแนวทางในการจำเริญ

จิตใจใหเปนไปในทางบวกอยูเสมอ จะเห็นไดวา สันติภาพ คือ พื้นฐานของความกาวหนา ความสุข และความ

งอกงาม เปนสิ่งสำคัญอยางยิ่งตอการดำรงอยูของชีวิตเรา สันติภาพไมไดเปนเพียงการปราศจากสงคราม

เทานั้น หากแตเปนสถานะของจิตใจหรืออารมณแหงความเมตตากรุณาตอผูอ่ืน มีความรัก มีความรูสึกวาเปนพ่ี

นองกัน เคารพและหวงใยผูอ่ืน ไมใชความรุนแรง เหมือนเหตุการณที่เคยเกิดขึ้นในอดีต เชน ความโหดรายของ

สงครามซีเรีย สงครามชาวปาเลสไตนกับชาวอิสราเอล การฆาลางเผาพันธุในรวันดา โซมาเลีย เปนตน เพราะ

เหตุนี้  องคทะไลลามะ จึงเปนผูนำในดวงใจของชาวทิเบต และของโลก และหลักแนวคิดคำสอนของทานไดรับ

การตอบรับจากนานาอารยประเทศ ในดานความรู มหาวิทยาลัยและสถาบัน ในประเทศตะวันตก เปนจำนวน

มาก ไดทูลถวายรางวัลสันติภาพ และถวายปริญญาบัตรแดพระองค ในเรื่องรางวัลระดับโลก คณะกรรมการ

รางวัลโนเบล ประเทศนอรเวย ไดมอบ "รางวัลโนเบลสาขาสันติภาพ" แดพระองค ใน ป ค.ศ. 1989 (พ.ศ. 

2532) ดวยเหตุผลวา “คณะกรรมการ ตองการเนนความเปนจริงที่องคทะไลลามะ ไดพยายามตอสู อยาง

ตอเนื่อง และอยางสันติ เพ่ือปลดปลอยทิเบต ทรงเสนอหนทางแกไขปญหา โดยเนนเรื่องความอดทน และการ

เคารพซึ่งกันและกัน เพ่ือคุมครองมรดกทางประวัติศาสตร และวัฒนธรรมของประชาชนทิเบต” (กฤตศรี สามะ

พุทธิ, 2549) 

 สงครามระหวางกองกำลังฮามาสกับรัฐชาติอิสราเอล ยังคงดำเนินไปอยางตอเนื่อง ทามกลางการ

สูญเสียประชาชนผูบริสุทธิ์ของฝายตน ผลกระทบสอเคารุนแรงบานปลาย ทั้งขอบเขตของสงคราม ลุกลามไป

ทั้งเรื่องเศรษฐกิจ และวิกฤตพลังงาน ซึ่งเหตุการณครั้งนี้มีแนวโนมที่จะขยายตัวไปสูความขัดแยงใหญ ซึ่ง

แนนอนวาจะสงผลสืบเนื่องกับการเมืองทั้งในระดับโลกและระดับภูมิภาค โดยเฉพาะกับปญหาสงครามการกอ

การรายที่ขยายตัวไปสูพื้นที่ตางๆ ของโลก ในการนี้ ปญหาความขัดแยงของฮามาสกับรัฐชาติอิสราเอล  เปน

ปญหายืดเยื้อมานาน และอิสราเอลกับชาวปาเลสไตนก็มีปญหาในกาซากันมานานเชนกัน ปญหาครั้งนี้  จึง

นาจะทอดยาวออกไป และสงผลกระทบในระยะยาวตอภูมิภาคตะวันออกกลาง ปญหาที่เกิดขึ้นนี้ ทำใหทัศนะ

ของคู ขัดแยงระหวางชาวยิวกับชาวปาเลสไตนจะยิ่งมีปญหามากขึ้น และจะทำใหการประสานรอยราวใน

อนาคตเปนไปไดยากมากขึ้น อันเปนผลจากการสูญเสียขนาดใหญของทั้งสองฝาย อันจะทำใหความบาดหมาง

ของประชาชนสองฝายมีมากขึ้น (สำนักขาวอิศรา, 2566) ความรุนแรงจะขยับตัวเปนสงคราม ผลที่ตามมา 

ปญหาราคาพลังงาน ซึ ่งอาจขยายตัวเปนวิกฤตพลังงาน และทำใหราคาน้ำมันขยับตัวสูงขึ ้น มีผลตอ

สถานการณพลังงานของโลก และทำใหวิกฤตพลังงานที่เปนผลจากฮามาสกับรัฐชาติอิสราเอล และสงคราม



ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2567

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์172

ยูเครนกับรัสเซยีท่ีมีความซับซอนมากยิ่งข้ึน ดังนั้น ความขัดแยงระหวางอิสราเอลกับฮามาสและชาวปาเลสไตน 

มีโอกาสขยายตัวไดจากปฏิบัติการทางทหารของทั้ง 2 ฝาย และอาจนำพาชาติอาหรับอื่นๆ เขาสูการตอสู ซึ่ง

หากปญหาขยายตัวมากขึ้นแลว จะเปนปจจัยที ่พา รัฐมหาอำนาจอื่นๆ เขาสูการตอสูดวย ไมวาจะเปน

สหรัฐอเมริกา รัสเซีย จีน และสหภาพยุโรป กลาวคือ ภูมิภาคตะวันออกกลาง จะยังคงเปนพื้นที่สำคัญทางภูมิ

รัฐศาสตรและการแขงขันของรัฐมหาอำนาจ หนทางท่ีจะแกไขปญหาความขัดแยงในเรื่องภูมิรัฐศาสตรระหวาง

ฮามาสและอิสราเอลในครั้งนี ้สหประชาชาติ (United Nations: UN) จะตองมีบทบาทในดานการไกลเกลี่ย

ขอพิพาท ดับไฟสงคราม โดยคณะมนตรีความมั่นคงแหงสหประชาชาติ จะตองจัดเจรจาเพื่อหาทางสงบศึก 

เพ่ือมนุษยธรรม 

 

สรุป 

เหตุการณโลกปจจุบัน จากบทเรียนในอดีตที่ผานมา มนุษยเรียกรองหาสันติภาพ สันติภาพของมวล

มนุษยในโลกจะเกิดขึ้นได ก็ตอเมื่อมนุษยรู จักสันติภาพที่แทจริง เพราะสันติภาพนั้นคือ ความสงบเรียบรอย 

การไมรบราฆาฟนกัน ไมมีสงคราม อยูรวมกันโดยไมเบียดเบียนกัน ไมกระทบกระทั่งกันและกัน ไรความ

ขัดแยง ภาวะไรสงคราม และความมีจิตใจสูง คือ รูจักทำตนใหอยูเหนือปญหา และความทุกขทั้งปวง การ

ปลอดสงคราม ไมใชความรุนแรง การแกไขปญหาดวยสันติวิธ ี

พุทธิปญญา ปญญาเปนเครื่องตรัสรูของพระพุทธเจา พระองคทรงวางหลักจักร 4 ซึ่งเปนหลักธรรม  

ที ่นำบุคคลไปสู ความเจริญรุ งเรือง ดุจลอรถนำไปสู ท ี ่หมาย เปนกงลอแหงการพัฒนา หมุนไปสู ความ

เจริญกาวหนา นำผูประพฤติปฏิบัติตามใหถึงความเปนใหญ ถึงความไพบูลยมั่งคั่งดวยโภคทรัพย มีความมั่นคง 

ปลอดภัยในชีวิตและทรัพยสิน พุทธวิธีบริหารความขัดแยงในทางพระพุทธศาสนานั้น พระพุทธเจา ทรงมีพุทธ

วิธีการบริหารความขัดแยง ที่เปนหลักการเบื้องตนของพระพุทธศาสนา ที่สอนใหมนุษยเขาใจกฎของธรรมชาติ 

การปฏิบัติตนตามหนาที่ ไมถือชั้นวรรณะ โดยจะตองยึดหลักความปรองดอง คือ การตกลงกันดวยแนวทาง 

ไกลเกลี่ย เพ่ือจะแกไขปญหาความขัดแยงในสังคม โดยวิธีการแบบประชาธิปไตย เปนวิธีการรอมชอม คือ  การ

ยอมรับความแตกตางทางการเมืองในสังคม แตอนุโลมใหเปนไปตามเสียงขางมาก มีการประนีประนอมกลุม

ผลประโยชน หรือกลุมขัดแยงใหสามารถอยูรวมกันไดอยางมีความสุข เชน การแบงปนทรัพยากรเทาเทียมกัน 

ความยุติธรรม ความเที่ยงตรง และความเสมอภาคของทุกกลุมคน  

พุทธวิธีในการจัดการความขัดแยง ประกอบดวยดานการเมืองการ ดานการจัดระเบียบสังคม  ดาน

การพัฒนาสังคมและเศรษฐกิจ ซึ่งมีปรากฏในอัคคัญญสูตร และกูฏทันตสูตร ซึ่งเปนยุทธวิธีที่นำเอาหลัก

รัฐศาสตร เศรษฐศาสตร และสังคมศาสตร มาสูการพัฒนาอยางแยบยล ดวยการยึดเอาหลักรัฐประศาสโนบาย

หรือยุทธศาสตรการปกครองบานเมืองใหรมเย็นเปนสุข ที่สำคัญมีการสรางความปรองดองสมานฉันททาง

ศาสนาเพื่อสันติภาพโลก เพราะหลักคำสอนวาดวยการอยูรวมกันของศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต และศาสนา

อิสลาม เปนหลักธรรมที ่ใชในการดำรงชีวิต มีกิจกรรมทางศาสนา มีการแลกเปลี ่ยนเรียนรู ว ัฒนธรรม

ขนบธรรมเนียมประเพณีของแตละศาสนา ซึ่งเปนกิจกรรมที่ชวยเสริมสรางความสัมพันธอันดีซึ่งกันและกัน 



มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์ 173

ยูเครนกับรัสเซยีท่ีมีความซับซอนมากยิ่งข้ึน ดังนั้น ความขัดแยงระหวางอิสราเอลกับฮามาสและชาวปาเลสไตน 

มีโอกาสขยายตัวไดจากปฏิบัติการทางทหารของทั้ง 2 ฝาย และอาจนำพาชาติอาหรับอื่นๆ เขาสูการตอสู ซึ่ง

หากปญหาขยายตัวมากขึ้นแลว จะเปนปจจัยที ่พา รัฐมหาอำนาจอื่นๆ เขาสูการตอสูดวย ไมวาจะเปน

สหรัฐอเมริกา รัสเซีย จีน และสหภาพยุโรป กลาวคือ ภูมิภาคตะวันออกกลาง จะยังคงเปนพื้นที่สำคัญทางภูมิ

รัฐศาสตรและการแขงขันของรัฐมหาอำนาจ หนทางท่ีจะแกไขปญหาความขัดแยงในเรื่องภูมิรัฐศาสตรระหวาง

ฮามาสและอิสราเอลในครั้งนี ้สหประชาชาติ (United Nations: UN) จะตองมีบทบาทในดานการไกลเกลี่ย

ขอพิพาท ดับไฟสงคราม โดยคณะมนตรีความมั่นคงแหงสหประชาชาติ จะตองจัดเจรจาเพื่อหาทางสงบศึก 

เพ่ือมนุษยธรรม 

 

สรุป 

เหตุการณโลกปจจุบัน จากบทเรียนในอดีตที่ผานมา มนุษยเรียกรองหาสันติภาพ สันติภาพของมวล

มนุษยในโลกจะเกิดขึ้นได ก็ตอเมื่อมนุษยรู จักสันติภาพที่แทจริง เพราะสันติภาพนั้นคือ ความสงบเรียบรอย 

การไมรบราฆาฟนกัน ไมมีสงคราม อยูรวมกันโดยไมเบียดเบียนกัน ไมกระทบกระทั่งกันและกัน ไรความ

ขัดแยง ภาวะไรสงคราม และความมีจิตใจสูง คือ รูจักทำตนใหอยูเหนือปญหา และความทุกขทั้งปวง การ

ปลอดสงคราม ไมใชความรุนแรง การแกไขปญหาดวยสันติวิธ ี

พุทธิปญญา ปญญาเปนเครื่องตรัสรูของพระพุทธเจา พระองคทรงวางหลักจักร 4 ซึ่งเปนหลักธรรม  

ที ่นำบุคคลไปสู ความเจริญรุ งเรือง ดุจลอรถนำไปสู ท ี ่หมาย เปนกงลอแหงการพัฒนา หมุนไปสู ความ

เจริญกาวหนา นำผูประพฤติปฏิบัติตามใหถึงความเปนใหญ ถึงความไพบูลยมั่งคั่งดวยโภคทรัพย มีความมั่นคง 

ปลอดภัยในชีวิตและทรัพยสิน พุทธวิธีบริหารความขัดแยงในทางพระพุทธศาสนานั้น พระพุทธเจา ทรงมีพุทธ

วิธีการบริหารความขัดแยง ที่เปนหลักการเบื้องตนของพระพุทธศาสนา ที่สอนใหมนุษยเขาใจกฎของธรรมชาติ 

การปฏิบัติตนตามหนาที่ ไมถือชั้นวรรณะ โดยจะตองยึดหลักความปรองดอง คือ การตกลงกันดวยแนวทาง 

ไกลเกลี่ย เพ่ือจะแกไขปญหาความขัดแยงในสังคม โดยวิธีการแบบประชาธิปไตย เปนวิธีการรอมชอม คือ  การ

ยอมรับความแตกตางทางการเมืองในสังคม แตอนุโลมใหเปนไปตามเสียงขางมาก มีการประนีประนอมกลุม

ผลประโยชน หรือกลุมขัดแยงใหสามารถอยูรวมกันไดอยางมีความสุข เชน การแบงปนทรัพยากรเทาเทียมกัน 

ความยุติธรรม ความเที่ยงตรง และความเสมอภาคของทุกกลุมคน  

พุทธวิธีในการจัดการความขัดแยง ประกอบดวยดานการเมืองการ ดานการจัดระเบียบสังคม  ดาน

การพัฒนาสังคมและเศรษฐกิจ ซึ่งมีปรากฏในอัคคัญญสูตร และกูฏทันตสูตร ซึ่งเปนยุทธวิธีที่นำเอาหลัก

รัฐศาสตร เศรษฐศาสตร และสังคมศาสตร มาสูการพัฒนาอยางแยบยล ดวยการยึดเอาหลักรัฐประศาสโนบาย

หรือยุทธศาสตรการปกครองบานเมืองใหรมเย็นเปนสุข ที่สำคัญมีการสรางความปรองดองสมานฉันททาง

ศาสนาเพื่อสันติภาพโลก เพราะหลักคำสอนวาดวยการอยูรวมกันของศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต และศาสนา

อิสลาม เปนหลักธรรมที ่ใชในการดำรงชีวิต มีกิจกรรมทางศาสนา มีการแลกเปลี ่ยนเรียนรู ว ัฒนธรรม

ขนบธรรมเนียมประเพณีของแตละศาสนา ซึ่งเปนกิจกรรมที่ชวยเสริมสรางความสัมพันธอันดีซึ่งกันและกัน 

และยังชวยใหสังคมใหสามารถอยูรวมกันอยางสันติสุข มีความระเบียบแบบแผน มีความปลอดภัย เปาหมาย

ของการอยูรวมกันของศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต และศาสนาอิสลามนั้น มีคำสอนที่มุ งใหเปนคนดี สอนให

มนุษยทำความดี ละเวนจากความชั่วทั้งปวง สอนใหมนุษยรักความสามัคคี มีความยุติธรรม ปฏิบัติตอกันในสิ่ง

ที่ถูกตอง มีความเมตตากรุณาชวยเหลือเอ้ือเฟอเผื่อแผซึ่งกันและกัน  

 ปญหาความขัดแยงทางดานรัฐภูมิศาสตร หรือปญหาความขัดแยงในโลกบรรดามีนั้น จะตองมีการ

เจรจา ไกลเกลี่ย ประนีประนอม ใหความสำคัญกับคุณภาพชีวิตของประชาชนของประเทศของตน โดยนำ

หลักธรรมทางศาสนาที่ตนนับถือมาเปนหลักปฏิบัติในชีวิตประจำวัน ที่ตางสอนใหรักเพื่อนมนุษยดวยกัน มีจิต

มีเมตตา ใหอภัย ไมเบียดเบียนกันและกัน เพราะสันติภาพนั้น เปนสภาวะแหงความสันติ ความสงบสุข  ไมมี

สงคราม ไรการกระทำอันรุนแรง ที่อาจสงผลกระทบตอชีวิต ทรัพยสิน และความมั่นคง ปญหาความขัดแยงท่ี

เกิดขึ้นในโลก จะตองใชสันติวิธีในการแกปญหาเรื่องตาง ๆ รวมกัน จึงจะเปนหนทางที่จะสรางสันติภาพให

เกิดขึ้นบนโลกได เพราะโลกนี้จะรมเย็นดับเข็ญไดก็ดวยดวยศาสนา 

 

เอกสารอางอิง 

กฤตศรี สามะพุทธิ. (2549). เขาใจทะไลลามะ มหาสมุทรแหงปญญา (Understanding the Dalai Lama). 

กรุงเทพมหานคร: พิมพที่ หจก.สามลดา. 

กองวิจัยทางการศึกษา กรมวิชาการ. (2546). การศึกษาสภาพการจัดการเรียนรู เพื่อเสริมสรางคุณลักษณะที่

นำไปสูความสมานฉันทและเอื้ออาทรตอกัน: กรณีศึกษาโรงเรียนประถมศึกษา. กรุงเทพมหานคร: 

กระทรวงศึกษาธิการ. 

กรมสงเสริมคุณภาพสิ่งแวดลอม. (2542). พระพุทธศาสนากับสิ่งแวดลอม. พิมพครั้งที่ 1, กรุงเทพมหานคร: 

กระทรวงวิทยาศาสตร เทคโนโลยีและสิ่งแวดลอม. 

คณะกรรมการอิสระตรวจสอบและคนหาความจริงเพื่อการปรองดองแหงชาติ. (2554). และ Heyse. (1998). 

อางใน รายงานการวิจัย, การสรางความปรองดองแหงชาติ. 

ฉัตรสุมาลย กบิลสิงห ษัฏเสน. (2542). อัตชีวประวัติขององคทะไลลามะ อิสรภาพในการลี ้ภัย. พิมพที่

สำนักพิมพประพันธสาสน, พิมพครั้งท่ี 3. 316-322. 

ชัยวัฒน สถาอานนท. (2545). สันติวิธี กรณีสามจังหวัดชายแดนภาคใตของไทย ทำความเขาใจปริศนาแนวคิด

สมานฉันท. คณะรัฐศาสตรมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร.  

ประชุมสุข อาชวอำรุง. (2553), ประมวลความรูเรื่องสันติภาพ. กรุงเทพมหานคร. 133. 

เดชา ตั้งสีฟา. (2536). ความไรระเบียบของโลก: ทางเลือกในทศวรรษ 1990. สุวรรณา-ชัยวัฒน สถาอานันท 

(บรรณาธิการ), กรุงเทพมหานคร: ศูนยขาวสารสันติภาพ.  

ทัศนีย เจนวิถีสุข. (2554). การสื่อสารเชิงพุทธกับการเปลี่ยนแปลงสังคม. พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชา

พระพุทธศาสนา, บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  



ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2567

วารสารศร ีล ้านช ้างปร ิทรรศน ์174

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตโต). (2546). วิถีสูสันติภาพ. พิมพครั้งที่ 1. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 12. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). ความสำคัญของพระพุทธศาสนาในฐานะศาสนาประจำชาติ. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพสหธรรมิก.  

สุธาชัย ยิ ้มประเสริฐ. (2555). สายธารประวัติศาสตรประชาธิปไตยไทย. พิมพครั ้งที ่ 2. พิมพลักษณ 

กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิสายธารประชาธิปไตย. 7. 

สมภาร พรมทา. (2554). มนุษยกับศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพสยาม. 30. 

สำนักขาวอิศรา, ตอ.กลาง: (2566). พ้ืนที่ภูมิรัฐศาสตร. [ออนไลน]. แหลงสืบคน:  

   http://www.isranews.org/article/south-news/south-slide/122988-surachartgaza.html 

อติเทพ ไชยสิทธิ. (2566). กระบวนการปรองดองจะเกิดขึ ้นได หร ือไม . [ออนไลน]. แหลงสืบคน : 

http:/www.entightenedjurists.com. 

Fred Luthans. (1983). Organizational Behavior. 3rded, Tokyo : McGraw-Hill International. 380-

381. 

 


