
52
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

: สมเกยีรต ิไชยภมิู*

สชุาต ิคา้ทางชล**

เพญ็ศร ีบางบอน***

* อาจารยประจําหลักสูตร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลัย
** นักวิชาการอิสระ
*** อาจารยประจําสาขาการจัดการทั่วไป มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร

ศึกษาวิเคราะหการจําแนกนิยาม 5

THE ANALYTICAL STUDY OF THE CATEGORIZATION 

OF THE FIVE NIYAMA

บทคัดยอ
 บทความวจิยันีม้วีตัถปุระสงคเพือ่ชีใ้หเหน็

ถึงอิทธิพลของวิทยาศาสตรตอการจําแนกธรรม

นยิามเปนนยิาม 5 ในงานวจิยัทีเ่ปนสารนพินธเร่ือง 

ศึกษาวิเคราะหความสัมพันธระหวางธรรมนิยาม

กับไตรลักษณ เปนงานวิจัยเชิงคุณภาพที่เนน

การวิจัยทางเอกสาร โดยศึกษาจากพระไตรปฎก

เอกสารทีเ่กีย่วของ และผลงานของทานผูรูในทาง

พระพุทธศาสนา นํามาวิเคราะหจัดระบบเปน

หมวดหมู แลวสรุปผลวิจัยและนําเสนอในเชิง

พรรณนา การคนพบที่สรุปได คือ การจําแนก

ธรรมนิยามเปนนิยาม 5 ที่ปรากฏครั้งแรกใน 

“อรรถกถามหาปทานสตูร” ไดนยิามยอยออกมา

5 ประการ คือ 1) อุตุนิยาม 2) พีชนิยาม 3) จิต

นิยาม 4) กรรมนิยาม และ 5) ธรรมนิยาม ในการ

จําแนกครั้งนี้พระอรรถกถาจารยไดใหความหมาย

ของ “ธรรมนิยาม” วาเปนประวัติการอุบัติของ

พระพทุธเจาทัง้ 7 พระองคทีเ่หมอืนกนัอยางแนนอน

จนเปนเร่ืองธรรมดา ในการนี้ผู วิจัยตีความวา 

เปนการเนนยํ้าการอุบัติในรูปแบบเดียวกันอยาง

แนนอนของพระสมัมาสมัพทุธเจาทัง้หลาย ซึง่เปน

การจําแนกเพ่ือเปนพุทธบูชา ดังน้ัน เน้ือหาสาระ

ของธรรมนิยามที่จําแนกไดจึงมีแคนิยามยอย 

4 ขอแรกเทานั้น ซึ่งตางจากนักวิชาการทาง

พระพุทธศาสนายุคปจจุบันที่จําแนกธรรมนิยาม

เปนนิยาม 5 แลวยังคงใหช่ือและความหมายของ

นยิามยอยขอที ่5 เปนอนัเดยีวกบัธรรมนยิามใหญ 

โดยไมมีรายละเอียดการอุบัติของพระสัมมา

สัมพุทธเจาทั้งหลายวาเหมือนกันจนเปนธรรม

นิยามเพราะถือวาไมเปนวิทยาศาสตร

คําสําคัญ : ศึกษาวิเคราะห, ธรรมนิยาม

RETRACTED



53
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

Abstract
 This article is to summarize the 

thematic which title is The Analytical 

Study of Dhamma Niyama. This research 

is a qualitative study, focused on the 

documentary studies, mainly in the 

Tipitaka, the relating documentaries and 

the Buddhist scholars’ works. All the data 

are classified into the system, concluded 

and presented in the descriptive analysis. 

The results of the research are found 

that the Five Niyamas appearing in the 

Atthakata of Mahapatthanasutta which 

are the outcomes of the categorizing of 

the Dhamma Niyama as follows: (1) Utu 

Niyama is the natural law of non-living

matter. (2) Bija Niyama is the law of 

living material (3) Citta Niyama is the law 

of mental activity. (4) Kamma is the law 

of moral causation and (5) Dhamma 

Niyama is of several meanings. It is 

often used to refer to the Buddha’s 

teachings concerning the manifestation 

of reality or the nature of existence. The 

Dhamma Niyama from this categorization 

was defined as the seven Buddhas’ 

biographies in order to worship them 

in the researcher’s interpretation. So, the

minor outcome laws which are of the 

meanings corresponding to original 

Dhamma Niyama are only four laws as 

follows:- (1) Utu Niyama (2) Bija Niyama 

(3) Citta Niyama and (4) Kamma Niyama. 

All of these Niyamas are different from the 

present Buddhist Scholars who interpret 

the minor Dhamma Niyama with the same 

meanings as the big original Dhamma 

Niyama. 

Keywords : the Analytical Study, the 

Five Niyama.

บทนํา
 การจําแนกกฎธรรมชาติที่ เรียกว า 

ธรรมนิยาม เปนนิยาม 5 ตามแบบพระพรหม

คุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) และนักวิชาการดาน

พระพทุธศาสนาปจจบุนัพอสรปุประเดน็สาํคญัได

ดังนี้ 1) อุตุนิยาม คือ กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับ

ปรากฏการณฝายวัตถุ เชน เรื่องลมฟาอากาศ

และฤดูกาล ฝนตกฟารอง เปนตน แนวความคิด

ของทานมุงเอาความผนัแปรทีเ่นือ่งดวยความรอน

หรืออุณหภูมิ 2) พีชนิยาม คือ กฎธรรมชาติ

ที่เกี่ยวกับการสืบพันธุหรือที่เรียกวา พันธุกรรม 

เชน หลักความจริงที่วา เปนพืชเชนใดก็ใหผล

เชนนั้น พืชมะมวงก็ออกผลเปนมะมวง เปนตน 

3) จิตนิยาม คือ กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับการ

ทํางานของจิต เชน เม่ืออารมณกระทบประสาท

จะมีการรับรูเกิดข้ึน เปนตน 4) กรรมนิยาม คือ 

กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย 

เปนกระบวนการกอการกระทําและการใหผล

ของการกระทํา หรือพูดใหจําเพาะลงไปอีกวา 

กระบวนการแหงเจตจํานง เชน ทําดีมีผลดี ทําชั่ว

มีผลช่ัว เปนตน 5) ธรรมนิยาม คือ กฎธรรมชาติ

ที่เกี่ยวกับความสัมพันธและอาการที่เปนเหตุ

RETRACTED



54
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

เปนผลแกกันของสิ่งทั้งหลาย โดยเฉพาะอยางท่ี

เรยีกวา ความเปนไปตามธรรมดา เชนวา สิง่ทัง้หลาย

มีความเกดิข้ึน ตัง้อยู และดบัไปเปนธรรมดา ไมวา

พระพุทธเจาจะอุบัติหรือไมก็ตาม (พระพรหม

คุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2555 : 236)

 พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) 

อธิบายวา การที่เมื่อจําแนกกฎธรรมชาติออกเปน

กฎยอย 4 กฎ แลวยังมีธรรมนิยามซึ่งถือวาเปน

กฎใหญอยูก็เพื่อเปนที่รองรับกฎธรรมชาติยอย

ทีอ่าจมแีตไมเขาพวกกบักฎยอยทัง้ 4 นัน้ และทาน

ยังไดอธิบายเพิ่มเติมอีกวา อุปมาเปรียบเหมือน

คนทั้งหมดในประเทศไทยที่บางทีมีผูพูดจําแนก

ออกเปน รฐับาล ขาราชการ พอคา และประชาชน 

หรืออีกคนบอกวา เปนตํารวจ ทหาร ขาราชการ 

นักศึกษา และประชาชนบาง คําวา “ประชาชน” 

ยอมครอบคลมุคนทกุหมูเหลาในประเทศ กลาวคอื 

ขาราชการพลเรือน ทหาร พอคา นักศึกษาก็ลวน

เปนประชาชนดวยกันทั้งสิ้น แตพูดแยกออกไป

ก็เพราะวา คนเหลานั้นนอกจากจะมีลักษณะ

หนาที่โดยทั่วไปในฐานะประชาชนเหมือนคน

อื่น ๆ แลว ยังมีลักษณะหนาที่จําเพาะพิเศษ

ตางหากออกไปอกีสวนหนึง่ดวย เรือ่งการจาํแนก

นิยาม 5 ก็เชนเดียวกัน สวนนักวิชาการทาง

พระพุทธศาสนาบางทาน เชน สมภาร พรมทา 

ก็ยังมีขอสงสัยเกี่ยวกับนิยาม 5 ชี้ใหเห็นวา 

“ทําไมทาน (พระอรรถกถาจารย) จึงใสนิยาม

ขอที่หาที่เรียกวา ธรรมนิยาม นี้เขามาเพื่ออะไร” 

แลวทานกจ็ดัธรรมนยิามขอนีเ้ปนนยิามอืน่ ๆ  เพือ่

รอการคนพบนยิามใหมทีไ่มเขากบันยิาม 4 ขอแรก

ตามหลักการคนพบทางวิทยาศาสตรตอไป 

 ดังนั้น ดวยกรณีดังกลาวขางตนทําให

ผูวิจัยสนใจที่จะศึกษาวิเคราะหการจําแนกธรรม

นยิามเปนนยิาม 5 เพือ่การทาํความเขาใจใหลกึซึง้

และถูกตองตามความเปนจริงมากที่สุด เพราะ

การอธิบายความถึงเหตุผลความจําเปนตองมี

ธรรมนิยามยอยในธรรมนิยามใหญยังไมทําให

ผูวจิยัหายสงสยั ไมวาจะเปนพระพรหมคณุาภรณ 

(ป.อ. ปยุตฺโต) ที่อธิบายวา ธรรมนิยามใหญ

เปรียบเหมือนคําวา “ประชาชน” ที่รวมหมด

ไมวาจะเปนทหาร ตํารวจ หรือขาราชการอื่น ๆ 

ก็เปนประชาชนทั้งสิ้น หรือนักวิชาการอยาง 

สมภาร พรมทา ที่กําหนดธรรมนิยามยอยเปน

นิยามอืน่ ๆ  เพื่อรอการคนนิยามใหมที่ไมเขาพวก

กับนิยามยอย 4 ขอแรก เพราะคัมภีรอรรถกถา

มหาปทานสูตรที่เปนตนกําเนิดของนิยาม 5 

มีเนื้อหาสวนใหญเปนเร่ืองราวของการอุบัติของ

พระสัมมาสัมพุทธเจาทั้ง 7 พระองค ไดแก ไดแก 

(1) พระสัมมาสัมพุทธเจาวิปสสี (2) พระสัมมา

สัมพุทธเจาสิขี (3) พระสัมมาสัมพุทธเจาเวสสภู 

(4) พระสมัมาสมัพทุธเจากกสุนัธะ (5) พระสมัมา

สมัพทุธเจาโกนาคมนะ (6) พระสมัมาสมัพทุธเจา

กัสสปะ และเมื่อรวมในปจจุบันดวย คือ พระ

สัมมาสัมพุทธเจาสมณโคดม จึงมี 7 พระองค 

มีลักษณะที่เหมือนกันทุกพระองคไมผิดเพ้ียน

เปนอยางอื่น 

วัตถุประสงคการวิจัย
 เพื่อศึกษาวิเคราะหการจําแนกธรรม

นิยามเปนนิยาม 5 โดยยึดถือคัมภีรอรรถกถา

มหาปทานสูตร ท่ีเปนกําหนดของนยิาม 5 เปนหลัก

วิธีดําเนินการวิจัย
 การวิจัยครั้งนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ 

(Qualitative Research) โดยมุงศึกษาวิเคราะห

RETRACTED



55
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

ขอมูลขั้นปฐมภูมิ (Primary Source) คือ พระ

ไตรปฎกและอรรถกถา และขอมูลขั้นทุติยภูมิ 

(Secondary Source) คอื คมัภรี ขอมลูจากวารสาร

เอกสารตาง ๆ  ซึง่เปนวรรณกรรมพระพทุธศาสนา

ในยุคปจจุบัน (Documentary Research) และ

ขอมลูจากสือ่อนิเตอรเนต็ ทัง้ในสวนทีเ่ปนแนวคดิ

ทฤษฎี และการนําไปใชปฏิบัติที่เกี่ยวกับการ

วิเคราะหการจําแนกนิยาม 5 ในอีกแงมุมที่ยึดถือ

คัมภีรอรรถกถามหาปทานสูตรเปนหลัก

ผลการวิจัย
 1. นยิาม 5 ในอรรถกถามหาปทานสตูร 

ในพระไตรปฎก เลมที ่10 พระสตุตนัตปฎก เลมที ่2

ทีฆนิกาย มหาวรรค มหาปทานสูตร มีความวา

ในครั้งที่พระผู มีพระภาคประทับอยู  ณ กุฎี 

ใกลไมกุมนํา้ ณ พระวหิารเชตวนั อารามของทาน

อนาถบิณฑิกเศรษฐี เขตพระนครสาวัตถีครั้งนั้น

มีภิกษุจํานวนมาก กลับจากบิณฑบาตแลวนั่ง

ประชมุกนัในโรงกลมใกลไมกุมนํา้ เกิดสนทนาธรรม

กันขึ้นเกี่ยวดวยบุพเพนิวาส พระผูมีพระภาค

ไดทรงสดับถอยคําเจรจาอันนี้ของภิกษุเหลานั้น

ดวยพระทิพยโสตธาตุอันบริสุทธิ์  ลําดับนั้น

พระผูมพีระภาคจงึเสดจ็ลกุจากอาสนะแลวเสดจ็

เขาไปยังโรงกลมใกลไมกุมนํา้ประทบันัง่บนอาสนะ

ท่ีปลูาดไว แลวทรงถามภกิษทุัง้หลายวา ดกูรภกิษุ

ทัง้หลาย บดันี ้พวกเธอนัง่ประชมุสนทนาอะไรกนั

ภิกษุเหลานั้นไดกราบทูลพระผู มีพระภาควา 

พวกขาพระองคในเวลากลับจากบิณฑบาตแลว 

ไดนั่งประชุมกันแลวเกิดสนทนาธรรมเกี่ยวดวย

บุพเพนิวาส ขาแตพระองคผู เจริญเรื่องนี้แล

ที่พวกขาพระองคพูดคางไวพอดีพระองคเสด็จ

เมื่อพระพุทธองคทรงทราบ จึงทรงแสดงธรรมีกถา

ซึ่งเกี่ยวดวยบุพเพนิวาสประวัติของพระพุทธเจา

ทั้งหลายที่อุบัติข้ึนในโลกซ่ึงในอดีตมี 6 พระองค

รวมปจจุบันคือพระองคดวยก็เปน 7 พระองค 

(สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2556 : 316-317)

มีรายละเอียด ดังน้ี

  1) พระผูมพีระภาคอรหนัตสมัมาสมั

พุทธเจาพระนาม“วิปสสี” เปนโกณฑัญญโคตร

ไดเสดจ็อบุตัขิึน้ในโลก 91 กปัทีแ่ลวไดเปนกษตัรยิ

โดยพระชาติ ทรงอุบัติในขัตติยสกุล มีพระชน-

มายุประมาณ 80,000 ป ตรัสรูที่ควงไมแคฝอย 

มีพระขัณฑะและพระติสสะเปนคูพระอัครสาวก 

ซึ่งเปนคูอันเจริญ การประชุมกันแหงสาวกไดมี

สามคร้ังลวนเปนพระขีณาสพทั้งสิ้น คร้ังที่หนึ่ง

มีพระสาวกประชุมกันเปนจํานวนภิกษุหกลาน

แปดแสนรูป คร้ังที่ 2 มีพระสาวกประชุมกันเปน

จาํนวนภกิษแุสนรปู ครัง้ที ่3 มพีระสาวกประชมุกนั

เปนจาํนวนภกิษแุปดหมืน่รปู มภีกิษชุือ่วา อโสกะ

เปนอคัรอปุฏฐาก มพีระราชาพระนามวา พนัธมุา

เปนพระชนก พระเทวีพระนามวา พันธุมดี เปน

พระชนนบีงัเกดิเกลา พระนครชือ่วา พนัธมุด ีเปน

ราชธานีของพระเจาพันธุมา

  2) พระผู มีพระภาคอรหันตสัมมา

สัมพุทธเจาพระนาม“สิขี” เปนโกณฑัญญโคตร 

ไดเสดจ็อบุตัขิึน้ในโลก 31 กปัทีแ่ลว ไดเปนกษตัรยิ

โดยพระชาติ ทรงอุบัติในขัตติยสกุล มีพระชน-

มายุประมาณ 70,000 ป ตรัสรูที่ควงไมกุมบก 

มพีระอภภิ ูและพระสมัภวะ เปนคูพระอคัรสาวก 

ซึ่งเปนคูอันเจริญ การประชุมกันแหงสาวกไดมี

สามคร้ังลวนเปนพระขีณาสพทั้งสิ้น คร้ังที่หนึ่ง 

มพีระสาวกประชมุกนัเปนจาํนวนภกิษหุนึง่แสนรปู 

คร้ังที่ 2 มีพระสาวกประชุมกันเปนจํานวนภิกษุ

แปดหม่ืนรูป คร้ังที่ 3 มีพระสาวกประชุมกันเปน

RETRACTED



56
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

จํานวนภิกษุเจ็ดหมื่นรูป มีภิกษุชื่อวาเขมังกระ

เปนอัครอุปฏฐาก มีพระราชาพระนามวา อรุณะ 

เปนพระชนก พระเทวีพระนามวา ปภาวดี เปน

พระชนนบีงัเกดิเกลา พระนครชือ่วา อรุณวด ีเปน

ราชธานีของพระเจาอรุณะ

  3) พระผู มีพระภาคอรหันตสัมมา

สัมพุทธเจาพระนาม“เวสสภ”ู เปนโกณฑญัญโคตร

ไดเสดจ็อบุตัขิึน้ในโลกกปัที ่31 นัน่เอง ไดเปนกษตัรยิ

โดยพระชาต ิทรงอบุตัใินขตัตยิสกลุ มพีระชนมายุ

ประมาณ 60,000 ป ตรสัรูทีค่วงไมสาละ มพีระโสนะ

และพระอุตตระ เปนคูพระอัครสาวก ซึ่งเปนคู

อันเจริญ การประชุมกันแหงสาวกไดมีสามครั้ง

ลวนเปนพระขีณาสพทั้งสิ้น ครั้งที่หนึ่ง มีพระ

สาวกประชุมกันเปนจํานวนภิกษุแปดหมื่นรูป 

ครั้งที่ 2 มีพระสาวกประชุมกันเปนจํานวนภิกษุ

เจ็ดหมื่นรูป ครั้งที่ 3 มีพระสาวกประชุมกันเปน

จํานวนภิกษุหกหมื่นรูป มีภิกษุชื่อวา อุปสันตะ 

เปนอคัรอปุฏฐาก มพีระราชาพระนามวา สปุปตตีะ

เปนพระชนก พระเทวีพระนามวา ยสวดี เปน

พระชนนีบังเกิดเกลา มีพระนครชื่อวา อโนมะ 

เปนราชธานีของพระเจาสุปปตีตะ

  4) พระผู มีพระภาคอรหันตสัมมา

สมัพุทธเจาพระนาม“กกสุนัธะ” เปนกสัสปโคตร

ไดเสดจ็อบุตัขิึน้ในโลกในภทัทกปันี ้ไดเปนพราหมณ

โดยพระชาต ิทรงอบุตัใินพราหมณสกลุ มพีระชนมายุ

ประมาณ 40,000 ป ตรัสรูทีค่วงไมซกึ มพีระวธิรูะ 

และพระสัญชีวะ เปนคูพระอัครสาวก ซึ่งเปนคู

อนัเจรญิ การประชมุกันแหงพระสาวกไดมีคร้ังเดยีว

ลวนเปนพระขณีาสพท้ังส้ิน มีจํานวนภกิษส่ีุหม่ืนรปู

มีภกิษช่ืุอวา วฑุฒชิะ เปนอคัรอปุฏฐาก มพีราหมณ

ชื่อวาอัคคิทัตตะ เปนพระชนก พราหมณีชื่อวา

วิสาขา เปนพระชนนีบังเกิดเกลา มีพระราชา

พระนามวาเขมะ ไดมแีลวโดยสมยันัน้แล พระนคร

ช่ือวา เขมวดี ไดเปนราชธานีของพระเจาเขมะ

  5) พระผู มีพระภาคอรหันตสัมมา

สมัพทุธเจาพระนาม“โกนาคมนะ” เปนกสัสปโคตร 

ไดเสดจ็อบุตัขิึน้ในโลกในภทัทกปันี ้ไดเปนพราหมณ

โดยพระชาต ิทรงอบุตัใินพราหมณสกลุ มพีระชนมายุ

ประมาณ 30,000 ป ตรัสรูที่ควงไมมะเดื่อ มีพระ

ภิยโยสะ และพระอุตตระ เปนคูพระอัครสาวก 

ซึ่งเปนคูอันเจริญ การประชุมกันแหงพระสาวก

ของพระผูมี พระภาคอรหันตสัมมาสัมพุทธเจา 

พระนามวาโกนาคมนะ ไดมีคร้ังเดียว มีจํานวน

ภิกษุสามหมื่นรูป พระสาวกซ่ึงไดประชุมกัน

ครั้งเดียวนี้ ลวนเปนพระขีณาสพทั้งสิ้น มีภิกษุ

ชือ่วาโสตถชิะ เปนอคัรอปุฏฐาก มพีราหมณชือ่วา

ยญัญทตั-ตะ เปนพระชนก พราหมณชีือ่วาอตุตรา 

เปนพระชนนบีงัเกดิเกลา มพีระราชาพระนามวา

โสภะ ไดมีแลวโดยสมัยนั้นแล พระนครชื่อวา

โสภวดี ไดเปนราชธานีของพระเจาโสภะ 

  6) พระผู มีพระภาคอรหันตสัมมา

สัมพุทธเจาพระนาม“กัสสปะ” เปนกัสสปโคตร 

ไดเสด็จอุบัติ ข้ึนในโลกในภัททกัปนี้ ได เปน

พราหมณโดยพระชาต ิทรงอบุตัใินพราหมณสกลุ 

มีพระชนมายุประมาณ 20,000 ป ตรัสรูที่ควง

ไมไทร โดยมีพระติสสะ และพระภารทวาชะ เปนคู

พระอัครสาวก ซ่ึงเปนคูอันเจริญ การประชุมกัน

แหงพระสาวกของพระองคไดมีครั้งเดียว มีจํานวน

ภิกษุสองหมื่นรูป พระสาวกที่ได ประชุมกัน

คร้ังเดียวนี้ ลวนเปนพระขีณาสพทั้งสิ้น มีภิกษุ

ช่ือวา สัพพมิตตะ เปนอัครอุปฏฐาก มีพราหมณ

ชื่อวาพรหมทัตตะ เปนพระชนก พราหมณีชื่อ 

ธนวดี เปนพระชนนีบังเกิดเกลา มีพระราชา

พระนามวากงิก ีไดมแีลวโดยสมยันัน้แล พระนคร

RETRACTED



57
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

ชื่อวาพาราณสี ไดเปนราช-ธานีของพระเจากิงกี 

(สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2556 : 317)

  7) พระผู มีพระภาคอรหันตสัมมา

สัมพุทธเจาพระนาม“โคตมะ” เปนโคตมโคตร 

ไดเสดจ็อบุตัขิึน้ในโลกในภทัทกปันี ้ไดเปนกษตัรยิ

โดยชาติ อุบัติในขัตติยสกุล มีพระชนมายุ 80 ป 

ตรัสรูที่ควงไมโพธิ์ มีสารีบุตรและโมคคัลลานะ 

เปนคูอคัรสาวก ซึง่เปนคูอนัเจรญิ การประชมุกนั

แหงสาวกของเราในบัดนี้ ไดมีครั้งเดียว มีจํานวน

ภกิษหุนึง่พนัสองรอยหาสบิรูป สาวกของเรา ซึง่ได

ประชมุกนัครัง้เดยีวนี ้ลวนเปนพระขณีาสพทัง้สิน้

มีภิกษุผู ชื่อวาอานนท มีพระราชาพระนามวา

สุทโธทนะ เปนพระชนก พระเทวีพระนามวา 

มายา เปนพระชนนีบังเกิดเกลา มีพระนครชื่อวา 

กบลิพสัดุ ไดเปนราชธานขีองพระเจาสทุโธทนะ ฯ 

(สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2556 : 318)

 สวนในอรรถกถามหาปทานสูตร ไดแสดง

รายละเอียดของการอบุตัเิปนพระสัมมาสัมพุทธเจา 

จากการมาจุติของพระโพธิสัตวซึ่งไดถือปฏิสนธิ

ในวันเพ็ญเดือน 8 เหมือนพระผูมีพระภาคเจา

ของเราทั้งหลายฉะนั้น ในครั้งนั้นพระมารดาของ

พระโพธสิตัวทรงประดบัดวยดอกไมและของหอม 

เปนตน เสดจ็ลกุแตเชาทรงสรงสนานดวยนํา้หอม

ทรงตกแตงดวยเครื่องประดับทุกชนิด เสวยพระ

กระยาหารเลิศรส ทรงอธิษฐานองคอุโบสถ 

เสด็จเขาสูหองสิริบรรทมเหนือพระสิริไสยาสน 

ทรงเขาสูนิทราและทรงสุบินเห็น ทาวมหาราช

ทั้ง 4 ไดยกพระพุทธมารดาพรอมดวยพระที่นั่ง

ไปยงัสระอโนดาต ใหสรงสนาน ใหทรงนุงหมดวย

ผาทิพย ใหทรงลูบไลดวยของหอมทิพย ประดับ 

ดอกไมทิพย ไมไกลจากนั้นมีภูเขาเงิน ภายใน

ภูเขาเงินมีวิมานทอง ใหพระพุทธมารดาหัน

พระเศยีรไปทางทศิปาจนีบรรทม ณ วมิานทองนัน้

ครั้งนั้นพระโพธิสัตวเปนชางเผือกผอง ไมไกล

จากนัน้มภีเูขาทองลกูหนึง่ พระโพธสิตัวเสดจ็ไปที่

ภูเขาทอง นั้นแลวเสด็จลงจากภูเขาทอง เสด็จขึ้น

ภูเขาเงินแลวเสด็จเขาไปยังวิมานทอง กระทํา

ประทักษิณพระมารดาแลวไดแหวกพระปรัศว 

(สขีาง) เบือ้งขวาเสดจ็เขาไปสูพระครรภ ทนัทนีัน้

พระเทวีทรงตื่นและกราบทูลพระสุบินนั้นแด

พระราชา 

 คร้ันสวางแลวพระราชารับสั่งใหเรียก

หวัหนาพราหมณประมาณ 64 คน ใหลาดอาสนะ

อันมีคามากบนพ้ืนฉาบดวยของเขียว กระทํา

มงคล สกัการะดวยขาวตอกเปนตน เมือ่พราหมณ

ทั้งหลายนั่ง ณ ที่นั้นแลว ทรงนําถาดทองถาดเงิน

อันเต็มไปดวยขาวปายาสอยางดี ปรุงดวยเนยใส

นํ้าผึ้งและนํ้าตาลกรวดครอบดวยถาดทองถาดเงิน

อีกทีถวาย ทรงใหพราหมณเหลาน้ันอิ่มเอิบดวย

วัตถุอยางอื่นมีผาใหมแมโคแดงและทาน เปนตน 

พระราชาตรัสบอกพระสุบินนั้นแกพราหมณ

เหลานัน้ผูเอบิอิม่ดวยสิง่ปรารถนาทัง้ปวงแลวรบัสัง่

ถามวา พระสุบินนั้นจักเปนอยางไร พวกพราหมณ

กราบทูลวา ขอเดชะขาแตมหาราชพระองค

อยาทรงพระวติกเลย พระเทวทีรงพระครรภแลว

พระเจาขา พระองคจักมีพระโอรส พระโอรสน้ัน

หากครองเรอืนจกัเปนพระเจาจกัรพรรดปิระกอบ

ดวยธรรม เปนธรรมราชา หากออกบวชจักเปน

พระพุทธเจาผูเปดโลก พึงทราบลําดับการพรรณนา

เนื้อความในบทนี้ว า พระโพธิสัตวเสด็จลงสู 

พระครรภพระมารดาดงันี ้บทวา อยเมตถฺธมมฺตา 

ความวา เปนธรรมดาในการเสด็จลงสูพระครรภ

พระมารดานี้ ทานอธิบายวานี้เปนความจริง 

เปนความแนนอน ชื่อวานิยามนี้มี 5 อยาง คือ 

RETRACTED



58
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

กรรมนิยาม อุตุนิยาม พีชนิยาม จิตนิยาม ธรรม

นิยาม ในนิยามทั้ง 5 นั้น มีดังนี้

 1) กรรมนิยาม การใหผลแหงกุศลที่นา

ปรารถนาการใหผลแหงอกศุลทีไ่มนาปรารถนานี้

ชื่อกรรมนิยาม เพื่อแสดงกรรมนิยามนั้นควร

กลาวถึงเรื่องในคาถาวา น อนฺตลิกฺเข ดังนี้

เปนตน มเีรือ่งเลาวา หญงิคนหนึง่ทะเลาะกบัสามี

ประสงคจะผกูคอตาย จงึสอดคอเขาไปในบวงเชอืก

บุรุษคนหนึ่งลับมีดอยูเห็นหญิงนั้นประสงคจะ

ตัดเชือก จึงวิ่งไปปลอบหญิงนั้นวานองอยากลัว 

นองอยากลวั เชอืกกลายเปนอสรพษิรดัคอหญงิอยู

บุรุษนั้นกลัวรีบหนีไป หญิงนั้นตาย ณ ที่นั้นเอง 

ควรแสดงถึงเรื่องทั้งหลายเปนตนอยางนี้ในที่นี้ 

 2) อตุนุยิาม ในชนบทนัน้ ๆ  ในกาลนัน้ ๆ

การเก็บดอกไมและผลไมเปนตนตน โดยตัด

คร้ังเดียวเทานั้น ลมพัด ลมไมพัด แดดกลา 

แดดออน ฝนตก ฝนไมตก ดอกบัวกลางวันแยม 

กลางคืนหุบ อยางนี้เปนตน เปนอุตุ

 3) พีชนิยาม นิยามผลขาวสาลียอมเปน

ผลจากพืชขาวสาลีอยางเดียว รสหวานยอมเปน

ผลจากนํ้าหวาน รสขมยอมเปนผลจากพืชขม น้ี

เปนพีชนิยาม

 4) จตินยิาม ธรรมคอืจติและเจตสกิดวง

กอน ๆ  เปนปจจยั โดยอปุนสิยัปจจยัแหงธรรมคอื

จติและเจตสกิดวงหลงั ๆ  เพราะฉะนัน้ การเกดิขึน้

แหงสมัปฏจิฉนันะเปนตน ในลาํดบัแหงจกัขุวญิญาณ

เปนตน นี้เปนจิตนิยาม

 5) ธรรมนิยาม ความเปนไปแหงความ

หว่ันไหวในหมืน่โลกธาต ุในการเสดจ็ลงสู พระครรภ

พระมารดาแหงพระโพธสิตัวทัง้หลาย นีช้ือ่ ธรรม

นิยาม ในทีน่ีท้านประสงคธรรมนยิาม เพราะฉะนัน้

พระผูมีพระภาคเจาเมื่อจะทรงแสดงความนั้น 

จึงตรัสคําเปนตนวา ดูกรภิกษุทั้งหลาย เรื่องนี้

เปนเรือ่งธรรมดา พระโพธสิตัวเสดจ็ลงสูพระครรภ

กเ็มือ่พระโพธสิตัวนัน้เสดจ็ลงแลว ยอมเปนอยางนี้

หาใชกาํลงัเสดจ็ลงไม มปีระมาณเจรญิ คือ ไพบลูย 

ทานกลาววามีรสอรอยอยางยิ่ง ชนทั้งหลาย

ยอมเคี้ยวกินของควรเคี้ยวอันมีรสอรอยอยางยิ่ง

ทานกลาววา ประเสริฐอยางยิ่ง ผู เจริญยอม

สรรเสริญพระสมณโคดมดวยความสรรเสริญ

อันยิ่ง แตในบทนี้ทานประสงคเอาความไพบูลย 

อานุภาพของเทวดา ก็คือ ผานุงมีรัศมีสรานไป 

12 โยชน รางกายกเ็ชนนัน้ เครือ่งประดบักเ็ชนนัน้

วมิานกเ็ชนนัน้ พระโพธสิตัวลวงเลยเทวานภุาพนัน้

ดังนี้ ความวาชองวางอันหนึ่ง ๆ ในระหวาง

จักรวาลทั้ง 3 ยอมมีในที่สุดโลก ดุจชองวางใน

ทามกลางลอเกวียน 3 ลอ ก็โลกันตรนรกนั้น

โดยสวนกวางถึง 8,000 โยชน มีความมืดมิด

ประกอบดวย หมอกอันทําความมืดพนจากจักขุ

วิญญาณ นัยวา จักขุวิญญาณยอมไมเกิด ณ ที่น้ัน 

พระจนัทรและพระอาทติยยอมปรากฏใน 3 ทวปี 

 สรปุวา การจาํแนกธรรมนยิามเปนนยิาม 5 

ในอรรถกถามหาปทานสูตร เปนการจําแนกโดย

พระอรรถกถาจารยในชวงระหวาง พ.ศ. 1 - 500 

ผู วิจัยมีความเห็นว าเป นจําแนกคร้ังแรกใน

ประวัติศาสตร เปนท่ีนาสังเกตวานิยามยอยท่ี

จาํแนกออกมาจากธรรมนยิามใหญซึง่ประกอบดวย 

(1) อตุนุยิาม คอื ความแนนอนทีเ่กีย่วกบัสรรพสิง่

ทีไ่มมชีวีติทัง้หมด (2) พชีนยิาม คอื ความแนนอน

ที่เก่ียวกับสรรพสิ่งที่มีชีวิตทั้งหมด (3) จิตนิยาม 

คือ ความแนนอนที่เก่ียวกับจิต (4) กรรมนิยาม 

คอื ความแนนอนทีเ่กีย่วกบักรรมหรอืการกระทาํ 

และ (5) ธรรมนิยาม ในการจําแนกคร้ังนี้ 

พระอรรถกถาจารยไดใหความหมายวา เปนความ

RETRACTED



59
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

แนนอนในการอุบัติของพระสัมมาสัมพุทธเจา

ทั้งหลายที่มีลักษณะเหมือนกัน ซึ่งในอดีตมี 6 

พระองค คอื 1) พระสมัมาสมัพทุธเจาวปิสส ี2) พระ

สัมมาสัมพุทธเจาสิขี 3) พระสัมมาสัมพุทธเจา

เวสสภู 4) พระสัมมาสัมพุทธเจากกุสันธะ 5) พระ

สัมมาสัมพุทธเจาโกนาคมนะ 6) พระสัมมา-

สมัพทุธเจากสัสปะ และเมือ่รวมในปจจบุนัดวย คอื

พระสมัมาสมัพทุธเจาสมณโคดม จงึม ี7 พระองค 

โดยในการอบุตัขิองพระสมัมาสมัพทุธเจาทัง้หลาย

จะมีปรากฏการณทางธรรมชาติที่มีลักษณะ

เหมือนกันทุกพระองค เช น ปรากฏการณ

แผนดินไหวและเกิดบุพนิมิตตาง ๆ

 2. วิเคราะหการจําแนกนิยาม 5 ใน

อรรถกถา ธรรมนิยามในสวนที่เปน “นิยาม 5” 

ไมปรากฏในพระไตรปฎกเลมใดแตไปปรากฏใน

เอกสารชั้นอรรถกถา การวิจัยครั้งนี้จะวิเคราะห

นิยาม 5 ในอรรถกถาและเอกสารวิชาการทาง

พระพุทธศาสนาทั่วไปดังรายละเอียด ตอไปนี้

  1) วิเคราะหการจําแนกธรรมนิยาม

เปนนยิาม 5 ในอรรถกถา การจาํแนกธรรมนยิาม 

เปนนยิาม 5 ในอรรถกถามหาปทานสตูร โดยพระ

อรรถกถาจารยเปนครั้งแรกที่แบงธรรมนิยาม

เปนกฎยอย 5 กฎ ประกอบดวย 1) อุตุนิยาม 

2) พีชนิยาม 3) จิตนิยาม 4) กรรมนิยาม และ 

5) ธรรมนยิาม ในการจาํแนกไดบรรจปุรากฏการณ

พิเศษในการอุบัติของพระพุทธเจา 7 พระองค 

มีปรากฏการณพิเศษ 16 ประการ และเกิดความ

สั่นไหวของแสนโลกธาตุใน 6 เหตุการณ ดังนี้ 

คือ (1) ในเวลาที่พระโพธิสัตวทั้งหลายทรงถือ

ปฏสินธ ิ(2) ในเวลาทรงออกจากครรภพระมารดา 

(3) ในเวลาที่ตรัสรูอภิสัมโพธิญาณ (4) ในเวลาที่

พระตถาคตทรงประกาศพระธรรมจกัร (5) ในเวลา

ที่ทรงปลงอายุสังขาร (6) ในเวลาที่เสด็จดับขันธ

ปรินิพพานโดยพระพุทธเจาทุกพระองคจะเปน

แบบเดียวกันนี้ทั้งหมด และตอมามีการจําแนก

อีกคร้ังพบใน พระอภิธรรมปฎก ธรรมสังคณี 

มวีตัถปุระสงคในการจาํแนกเพือ่สงเสรมิการศกึษา

พระอภิธรรมในเรื่องจิตและเจตสิก กลาวคือ

เจตสิกกอใหเกิดเจตจํานงและเจตจํานงเปนตัว

ทําใหเกิดการกระทํา คือ กรรมนั้นเอง ผูวิจัย

มคีวามเหน็วาเปนจาํแนกครัง้แรกในประวตัศิาสตร 

เปนทีน่าสงัเกตวานยิามยอยทีจ่าํแนกออกมาจาก

ธรรมนิยามใหญซ่ึงประกอบดวย 1) อุตุนิยาม 

คือ ความแนนอนของสรรพสิ่งที่ไมมีชีวิตทั้งหมด 

2) พีชนิยาม คือ ความแนนอนที่เกี่ยวกับสรรพสิ่ง

ที่มีชีวิตทั้งหมด 3) จิตนิยาม คือ ความแนนอน

ที่เก่ียวกับจิต 4) กรรมนิยาม คือ ความแนนอน

ที่เกี่ยวกับกรรมหรือการกระทํา และ 5) ธรรม

นิยาม ในการจําแนกครั้งนี้พระอรรถกถาจารย

ไดใหความหมายวา เปนความแนนอนในการอบุตัิ

ของพระสัมมาสัมพุทธเจาทั้งหลายที่มีลักษณะ

เหมือนกัน ซ้ึงในอดีตมีทั้งสิ้น 6 พระองค ไดแก 

(1) พระสัมมาสัมพุทธเจาวิปสสี (2) พระสัมมา

สัมพุทธเจาสิขี (3) พระสัมมาสัมพุทธเจาเวสสภู 

(4) พระสมัมาสมัพทุธเจากกสุนัธะ (5) พระสมัมา

สมัพทุธเจาโกนาคมนะ (6) พระสมัมาสมัพทุธเจา

กัสสปะ และเมื่อรวมในปจจุบันดวย คือ พระ

สัมมาสัมพุทธเจาสมณโคดม จึงมี 7 พระองค 

โดยในการอบุตัขิองพระสมัมาสมัพทุธเจาทัง้หลาย

จะมีปรากฏการณทางธรรมชาติที่มีลักษณะ

เหมอืนกนัทกุพระองค เชน ปรากฏการณแผนดินไหว

และเกิดบุพนิมิตตาง ๆ เปนการใหความสําคัญ

ในการอบุตัขิองพระสมัมาสมัพทุธเจาทัง้หลายวา

มีความแนนอนและสําคัญเทียบเทากับนิยาม

RETRACTED



60
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

ทัง้ 4 รวมกนั คอื อตุนุยิาม พชีนยิาม จตินยิาม และ

กรรมนิยาม เปนการจําแนกเพื่อยกยองเทิดทูล

พระสัมมาสัมพุทธเจาทั้งหลาย คือ เปนพุทธบูชา

 3. วิเคราะหการจําแนกธรรมนิยาม

โดยนักวิชาการปจจุบัน กลาวคือ ในงานเขียน

ของนักวิชาการ เชน สมภาร พรมทา (สมภาร 

พรมทา, 2554 : 69-74) ที่สงสัยวา “ทําไมทาน 

(พระอรรถกถาจารย) จึงใสนิยามขอที่หาที่เรียก 

ธรรมนยิาม นีเ้ขามาดวย ทีพ่อสันนฐิานไดในขณะนี้

คอื ธรรมนยิามเปนกฎใหญทีค่รอบคลมุกฎทกุกฎ 

สวนนิยามสี่ขอยอยขางตนเปนกฎยอยที่เกี่ยวกับ

เรื่องเฉพาะเรื่องหนึ่ง” ในกรณีนี้จากการศึกษา

อยางละเอียดผูวิจัยมีทัศนะวา การจําแนกธรรม

นิยามนี้สามารถตีความไดเปน 3 นัย ดังนี้

 1) นัยแรกแบบสี่บวกหนึ่งเทากับหา

เปนแบบที่อาจารยตีความ คือ การจําแนกธรรม

นิยามได 5 นิยามยอย ไดแก (1) อุตุนิยาม 

(2) พีชนิยาม (3) จิตนิยาม (4) กรรมนิยาม และ 

(5) ธรรมนิยาม การตีความเชนนี้ผูวิจัยขอตั้งชื่อ

วาเปนแบบสี่บวกหนึ่งเทากับหา โดยผลที่ตามมา

อาจารยก็จะไมมั่นใจเพราะมันไมสมเหตุสมผล

ดงัทีอ่าจารยไดกลาวแลวนัน้ โดยอาจารยไดเปลีย่น

ธรรมนิยามตัวที่เปนนิยามยอยเปนคําวา นิยาม

อื่น ๆ และอธิบายเพิ่มเติมแบบทัศนะทาง

วิทยาศาสตร ว าเผื่อมีการค นพบนิยามใหม

ที่ไมสามารถจัดเขาใน 4 นิยามที่มีอยูเดิมนี้ได

ก็จะจัดเขาในนิยามที่ 5 นี้ ผูวิจัยมีความเห็นวา 

การอธิบายเชนนี้เปนการลดทอนความแนนอน

ของธรรมนิยามที่เปนหลักธรรมใหญในพระพุทธ

ศาสนา ชื่อก็บอกอยูแลววาเปน ธรรมธิติธรรม

นิยาม คือ ความเปนอยางนี้ ๆ ไมเปนอยางอื่น 

ตามความเขาใจของผูวิจัยธรรมนิยามเปนธรรมที่

พระพุทธเจาทรงตรัสรูดวยญาณพิเศษที่เรียกวา 

ตถาคตพลญาณ 10 คือ พระญาณอันเปนกําลัง

ของพระตถาคต 10 ประการ ที่ทําใหพระองค

สามารถบันลือสีหนาท ประกาศพระศาสนาได

มั่นคง จึงไมมีธรรมอันใดที่จะตองคนพบอีกแลว 

ตถาคตพลญาณ 10 มีรายละเอียดดังน้ี

  (1) ฐานาฐานญาณ ปรชีาหยัง่รูฐานะ

และอฐานะ คือ รูกฎธรรมชาติเก่ียวกับขอบเขต

ขีดขั้นของสิ่งทั้งหลายวา อะไรเปนไปไดหรือไม

ไดแคไหนเพียงไร โดยเฉพาะในแงความสัมพันธ

ระหวางเหตกุบัผล และกฎทางจรยิธรรมเกีย่วกบั

วิสัยของบุคคล ซึ่งจะไดรับผลกรรมที่ดีและชั่ว

ตาง ๆ กัน

  (2) กรรมวิปากญาณ ปรีชาหยั่งรู 

ผลของกรรม คือ สามารถกําหนดแยกการ

ใหผลอยางสลับซับซอน ระหวางกรรมดีกับ

กรรมชั่ว ที่สัมพันธกับปจจัยแวดลอมตาง ๆ 

มองเห็นรายละเอียดและความสัมพันธภายใน

กระบวนการกอผลของกรรมอยางชัดเจน

  (3) สพัพตัถคามนิปีฏปิทาญาณ ปรชีา

หยั่งรูขอปฏิบัติที่จะนําไปสูคติทั้งปวง คือ สุคติ 

ทุคติ หรือพนจากคติ หรือปรีชาหยั่งรูขอปฏิบัติ

ที่จะนําไปสู อรรถประโยชนทั้งปวง กลาวคือ 

ทฏิฐธมัมกิตัถะ สมัปรายกิตัถะ หรอื ปรมตัถะ คอื

รูวาเม่ือปรารถนาจะเขาถึงคติหรือประโยชนใด 

จะตองทาํอะไรบาง มรีายละเอยีดวิธีปฏบิตัอิยางไร

  (4) นานาธาตญุาณ ปรชีาหยัง่รูสภาวะ

ของโลกอันประกอบดวยธาตุตาง ๆ เปนเอนก คือ

รูสภาวะของธรรมชาติ ทั้งฝายอุปาทินนกสังขาร

และฝายอนปุาทนินกสงัขาร เชน รูจกัสวนประกอบ

ตาง ๆ  ของชวีติ สภาวะของสวนประกอบเหลานัน้

พรอมทั้งลักษณะและหนาที่ของมันแตละอยาง

RETRACTED



61
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

อาทิการปฏิบัติหนาที่ของขันธ อายตนะ และ

ธาตตุาง ๆ  ในกระบวนการรบัรู เปนตน และรูเหตุ

แหงความแตกตางกันของสิ่งทั้งหลายเหลานั้น

  (5) นานาธิมุตติกญาณ ปรีชาหยั่งรู

อธิมุติ คือ รูอัธยาศัย ความโนมเอียง ความเช่ือ

ถือ แนวความสนใจ เปนตน ของสัตวทั้งหลาย

ที่เปนไปตาง ๆ กัน

  (6)  อินทริยปโรปริยัตตญาณ ปรีชา

หยั่งรู ความยิ่งและหยอนแหงอินทรียของสัตว

ทั้งหลาย คือ รูวาสัตวนั้น ๆ มีศรัทธา วิริยะ สติ 

สมาธ ิปญญา แคไหน เพยีงใด มกีเิลสมาก กเิลสนอย

มอีนิทรยีออน หรอืแกกลา สอนงายหรอืสอนยาก 

มีความพรอมที่จะตรัสรูหรือไม

  (7)  ฌานาทิสังกิเลสาทิญาณ ปรีชา

หยั่งรูความเศราหมอง ความผองแผว การออก

แหงฌาน วิโมกข สมาธิและสมาบัติทั้งหลาย

  (8)  ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ ปรีชา

หยั่งรูอันทําใหระลึกภพที่เคยอยูในหนหลังได

  (9)  จุตูปปาตญาณ ปรีชาหยั่งรูจุติ

และอุบัติของสัตวทั้งหลายอันเปนไปตามกรรม

  (10) อาสวักขยญาณ ปรีชาหย่ังรู

ความสิ้นไปแหงอาสวะทั้งหลาย (พระพรหม

คุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551 : 237)

 กรณีเชนนี้ก็เกิดกับพระพรหมคุณาภรณ 

(ป.อ. ปยุตฺโต) เหมือนกัน จากการที่ทานตีความ

ธรรมนยิามเปนนยิาม 5 แบบสีบ่วกหนึง่เทากบัหา

เชนเดยีวกบัอาจารย สมภาร ในหนงัสอืพทุธธรรม

ของทาน แลวก็เจอปญหาเชนเดียวกัน แตทาน

แกปญหาความของใจตางออกไปโดยทานอธบิาย

วา ธรรมนิยามที่เปนกฎใหญเปรียบเหมือนคําวา 

ประชาชนคนไทยทีป่ระกอบดวยชนหมูเหลาตาง ๆ  

ทั้งขาราชการ พอคา ประชาชน ทหาร ตํารวจ 

ตางก็เปนประชาชนเหมือนกัน เหมือนธรรม

นิยามใหญที่รวมนิยามยอย ๆ ไวดวยกัน (พระ

พรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551 : 236) 

ซ่ึงผูวิจัยศึกษาแลวก็ยังไมหายของใจ 

 2) นยัทีส่องแบบสีเ่ทากบัหนึง่ เปนแบบที่

ผูวจิยัจะไดนาํเสนอนี ้ขอตัง้ชือ่วา แบบสีเ่ทากบัหนึง่

หนึ่งหมายถึงธรรมนิยาม (ที่เปนกฎใหญ) สี่ คือ 

นิยามยอยทั้งหมด 4 ประการ ไดแก (1) อุตุนิยาม

(2) พีชนิยาม (3) จิตนิยาม และ (4) กรรมนิยาม 

ท่ีเปนแบบนีผู้วจิยัวเิคราะหวา พระอรรถกถาจารย

ทานจาํแนกธรรมนยิามเปนนยิาม 5 มวีตัถปุระสงค

เพ่ือเปนพุทธบูชา ทานยกยองการอุบัติของ

พระพุทธเจาทั้งหลายวามีแบบแผนที่แนนอน

จนเปนธรรมดาเชนเดียวกับธรรมนิยามทั้งหลาย 

ดังน้ัน ในความเห็นของผูวิจัย ธรรมนิยามจําแนก

ไดจริง ๆ มีแค 4 เทานั้น ซ่ึงผูวิจัยวิเคราะหแลว

มีความใกลเคียงกับปรมัตถธรรม 4 คือ (1) จิต 

(2) เจตสิก (3) รูป และ (4) นิพพาน จะเห็นวา

ถ าตีความวาจิตนิยามเปนสิ่งเดียวกับจิตใน

ปรมัตถธรรม 4 และเจตสิกก็สามารถจะตีความ

วาเปนกรรมนิยามเพราะเจตสิกก็คือตัวบงการ

ใหเกิดกรรมทําใหเปนที่นาคิดตอไปวาอุตุนิยาม

กบัพชีนยิามเปนอะไรทีเ่หมอืนกบัรปูและนพิพาน

หรือไม และในการจําแนกนี้ควรทําพรอมกับการ

ตีความเพื่อขยายความโดดเดนในการอุบัติของ

พระสัมมาสัมพุทธเจาทั้งหลายดวย (สมเกียรติ 

ไชยภูมิ, 2558 : 91)

 3) นยัทีส่ามเปลีย่นธรรมนยิามยอยเปน

พุทธอุบัตินิยาม พุทธอุบัตินิยาม หมายถึง ความ

แนนอนของการอุบัติเปนพระสัมมาสัมพุทธเจา

แตละพระองคจะมีปรากฏการณหรือเหตุการณ

พิเศษตาง ๆ  เหมือนกันทุกประการ เชน การเกิด

RETRACTED



62
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

แผนดินไหวเมื่อประสูติ ตรัสรู และปรินิพพาน

เหมือนกันทุกพระองคอยางแนนอน ตอนประสูติ

สามารถเสด็จพระดําเนิน 7 กาว โดยมีดอกบัว

พุดขึ้นมารองรับพระบาทและแสดงอภิสวาจา

ไดเหมือนกันทุกพระองค หรือตอนจะตรัสรูเปน

พระสมัมาสมัพทุธเจาตองเสวยขาวมธปุายาสแลว

อธษิฐานจติถงึการตรสัรูใหถาดทองคาํลอยทวนนํา้

แลวถาดก็จมลงไปซอนทับบนถาดของพระ

สัมมาสัมพุทธเจาองคกอนในนาคพิภพเหมือน

กันทุกพระองค เปนตน ดังนั้น การจําแนกธรรม

นิยามเปนนิยาม 5 รูปแบบใหมจึงเปน ดังนี้ 

(1) อตุนุยิามอตุนุยิาม คอื กฎธรรมชาตทิีเ่กีย่วกบั

ปรากฏการณฝายวัตถุ (2) พีชนิยาม คือ กฎ

ธรรมชาติที่เกี่ยวกับการสืบพันธุหรือที่เรียกวา 

พันธกุรรม (3) จตินยิาม คอื กฎธรรมชาตทิีเ่กีย่วกบั

การทาํงานของจติ (4) กรรมนยิาม คอื กฎธรรมชาติ

ที่เกี่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย และ (5) พุทธ

อุบัตินิยาม คือ ความแนนอนของการอุบัติเปน

พระสัมมาสัมพุทธเจ าแต ละพระองค จะมี

ปรากฏการณหรอืเหตกุารณพเิศษตาง ๆ  เหมอืนกนั

ทุกประการ 

 ยุคป จ จุบัน เป นยุคที่ วิทยาศาสตร 

มีบทบาทตอวิถีชีวิตของผูคนอยางมากจากความ

สําเร็จที่ไดสรางสิ่งอํานวยความสะดวกในการ

ดําเนินชีวิต โดยเฉพาะอยางยิ่งการคมนาคม

และการสื่อสาร เทียบเทากับการที่มีอภิญญา 5

โดยไมตองสําเร็จสมาบัติ 8 ไดแก มนุษยทุกคน

สามารถเห็นเหตุการณตาง ๆ ทั่วโลกไดจากการ

ดทูวี ีสามารถตดิตอสือ่สารกบัคนทัว่โลกไดโดยใช

โทรศัพทมือถือ สามารถเหาะเหินเดินอากาศ

ไปเที่ยวไหนก็ไดในโลกโดยการนั่งเครื่องบิน 

หรือสามารถดําดินจากที่หนึ่งไปโผลอีกที่หนึ่งได

โดยการนัง่รถไฟฟาใตดนิ ดงันี ้เปนตน ดวยเหตนุี้

วิทยาศาสตรจึงมีอิทธิพลตอผูคนอยางสูง และ

เขามากาํกบัพระพทุธศาสนาจนกระทัง่กลายเปน

กรอบจํากัดของพระพุทธศาสนา ถึงขั้นว า

หลักธรรมหรือคําสอนอะไรก็ตามที่ไมเขากับ

วิทยาศาสตรหรือไมเปนเหตุเปนผลตองถูกตัด

ทิ้งหมดไมเวนแมกระทั่งสวนที่เปนหัวใจของ

พระพุทธศาสนา การใหวิทยาศาสตรและเหตุผล

นิยมเขามาเปนตัวกําหนดความถูกตองเหมาะสม

ของหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ก็เทากับ

เปนการยอมรับวาวิทยาศาสตรเทานั้นที่จะพา

เราเขาถึงความจริงได และมีแตการคิดดวยหลัก

เหตุผลเทานั้นที่จะทําใหเราเขาใจธรรมชาติได 

(พระไพศาล วิสาโล, 2546 : 212-213) ตางจาก

ปราชญอิมมานูเอล คานต (Immanuel Kant) 

ที่มีความเห็นวา วิทยาศาสตรใหแตประโยชน

ไมไดใหความจริง (กีรติ บุญเจือ, 2545 : 20)

 ผูวิจัยเขาใจวาดวยเหตุผลตามที่กลาว

มาน้ีจึงทําใหการจําแนกธรรมนิยามเปนนิยาม 5 

ของนักวิชาการทั้งหลายรวมทั้งอาจารยสมภาร

และพระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) ไดรับ

อิทธิพลของวิทยาศาสตรจึงทําใหการจําแนก

ธรรมนิยามของทาน ไมมีพุทธประวัติอยู เลย

เอาแตเลข 5 มาเทานัน้ ผูวจิยัมพีืน้ฐานการศกึษา

และทาํงานทางดานวทิยาศาสตรและมุงมาศกึษา

ทางดานศาสนาปจจุบันและเห็นวาพระพุทธ-

ศาสนามีสาระสําคัญมากกว าวิทยาศาสตร  

เหมือนอยางที่ ฟริตจอฟ คาปรา (2534 : 15-18)

มีมุมมองเกี่ยวกับการเปลี่ยนแปลงกระบวนทัศน

ของสังคมโลกในกรอบใหญซ่ึงเรียกวา เปนการ

เปลี่ยนแปลงแหงศตวรรษจะประกอบดวย

กระบวนทศันของการเปลีย่นแปลงยอย 3 ประการ 

RETRACTED



63
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

และก็การยึดถือวิธีการทางวิทยาศาสตรเปน

วธิกีารเดยีวทีเ่ราจะหาความรูทีแ่ทจรงิไดเปนสิง่ที่

ไมถูกตอง ดังนี้ คือ 1) การเสื่อมสลายของ

วัฒนธรรมผูชายเปนใหญหรือปตาธิปไตย 2) การ

สิ้นสุดของยุคเชื้อเพลิงฟอสซิล โดยมีพลังงาน

แสงอาทิตยเข ามาแทนที่ จะกอใหเกิดการ

เปลี่ยนแปลงทางโครงสรางเศรษฐกิจและการเมือง

อยางถอนรากถอนโคนตามมา 3) กระบวนทศันที่

ครอบงําวัฒนธรรมของเรามาเปนเวลาหลายรอยป 

ที่เปนตัวกําหนดรูปแบบสังคมตะวันตกสมัยใหม 

และมอีทิธพิลอยางสําคญัตอสวนอ่ืน ๆ  ของโลกดวย

จะตองมกีารทบทวนกนัใหมอยางถอนรากถอนโคน 

บทสรุปและขอเสนอแนะ
 1. บทสรุป นักวิชาการทางพระพุทธ-

ศาสนารุนหลัง ๆ ไดจําแนก “ธรรมนิยาม” เปน

นยิาม 5 โดยตคีวามในสวนธรรมนยิามหวัขอยอย

มีความหมายแตกตางกันไปตามความเขาใจ

ของตน เชน พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) 

ไดใหความหมายเชนเดยีวกบัธรรมนยิามใหญ คอื 

กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับความสัมพันธและอาการ

ทีเ่ปนเหตเุปนผลแกกนัของสิง่ทัง้หลาย โดยเฉพาะ

อยางที่เรียกวา ความเปนไปตามธรรมดา เชนวา 

สิ่งทั้งหลายมีความเกิดขึ้น ตั้งอยู และดับไปเปน

ธรรมดา สวนศาสตราจารย ดร. สมภาร พรมทา 

ไมแนใจวาทําไมพระอรรถกถาจารยจึงใสนิยาม

ขอที่ 5 นี้เขามา และมีความเห็นวา นิยาม 4 ขอ

ขางตนพูดถึง คือ วัตถุที่ไมมีชีวิต สิ่งมีชีวิต จิต 

และกรรม สี่สิ่งนี้อาจไมใชสิ่งทั้งหมดที่มีอยูใน

จกัรวาล จงึไดตัง้นยิามยอยขอที ่5 เปน นยิามอืน่ ๆ

ผูวจิยัมทีศันะวา การจาํแนกธรรมนยิามนี ้สามารถ

ตคีวามไดเปน 3 นยั ดงันี ้1) นยัแรกแบบสีบ่วกหนึง่

เทากับหา เปนแบบทีน่ักวิชาการทั้งหลายตีความ 

2) นัยที่สองแบบสี่เทากับหนึ่ง เปนแบบที่ผูวิจัย

ไดนําเสนอ คือ หนึ่งหมายถึง ธรรมนิยาม (ที่เปน

กฎใหญ) สี่คือนิยามยอย 4 ประการ ที่เปนแบบน้ี

ผูวจิยัวเิคราะหวา พระอรรถกถาจารยทานจาํแนก

ธรรมนิยามเปนนิยาม 5 มีวัตถุประสงคเพ่ือเปน

พุทธบูชา และ 3) มี 5 นิยามยอยเหมือนเดิม

แตเปลี่ยนธรรมนิยามยอยเปนพุทธอุบัตินิยาม

 2. ขอเสนอแนะ

   1) ขอเสนอแนะเชงิวชิาการ ในงาน

วจิยัของผูวจิยัครัง้นีไ้ดพบการจาํแนกธรรมนยิาม

เปนนิยาม 5 ของนักวิชาการทางดานพระพุทธ

ศาสนาไดตีความในอรรถกถาไมตรงกับที่ผูวิจัย

เขาใจ กลาวคือ ทานไดจําแนกธรรมนิยามได 

5 นิยามยอย ไดแก (1) อุตุนิยาม (2) พีชนิยาม 

(3) จตินยิาม (4) กรรมนยิาม และ (5) ธรรมนยิาม 

โดยไดช่ือ “นิยามยอยขอที่ 5” วา “ธรรมนิยาม” 

และใหความหมายเชนเดียวกับธรรมนิยามใหญ 

แตผู วิจัยมีความเห็นที่ตางออกไป คือ ผู วิจัย

มองวาที่พระอรรถกถาจารยจําแนกธรรมนิยาม

ออกมาเปน 5 นยิามยอย แลวตัง้ชือ่นยิามขอที ่5 วา 

“ธรรมนยิาม” แลวบรรจเุรือ่งราวประวตักิารอบุตัิ

ของพระพทุธเจาทัง้ 7 พระองควาเปนเชนเดยีวกนั

ทั้งหมดจนถือเปนเร่ืองธรรมดาเปรียบเหมือน

ธรรมนยิาม ผูวจิยัตคีวามวา เปนการยกยองเทดิทลู

บูชาพระพุทธเจาทั้งหลาย หรือเปนพุทธบูชา 

ดงันัน้ นยิามยอยทีจ่าํแนกไดโดยเนือ้หาสาระแลว

ควรมแีค 4 นยิามยอย ผูวจิยัจงึเสนอแนะใหมกีาร

จดัประชมุสมัมนาทางวชิาการเพือ่หาขอสรปุทาง

วิชาการที่ถูกตองตามความเปนจริงตอไป

   2) ขอเสนอแนะเพื่อการวิจัยตอไป 

ผูวิจัยมีขอเสนอแนะใหทําวิจัยเพ่ิมเติม ดังนี้

RETRACTED



64
ISSN 1513-6736 ปที่ 19 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม-ธันวาคม 2561 

วารสาร

   (1) ศกึษาวเิคราะหความเชือ่มโยง

และสัมพันธกันของธรรมนิยามกับหลักธรรม

หมวดตาง ๆ ในพระพุทธศาสนา

   (2) ศกึษาวเิคราะหความเชือ่มโยง

และสัมพันธกันของบุพนิมิตที่เกิดขึ้นในระหวาง

อุบัติของพระสัมมาสัมพุทธเจากับหลักธรรม

หมวดตาง ๆ ในพระพุทธศาสนา

บรรณานุกรม
กีรติ บุญเจือ. (2545). ชุดปรัชญาและศาสนา

เซนตจอหน เลมตน เริ่มรูจักปรัชญา. 

ก รุ ง เ ท พ ม ห า น ค ร :  สํ า นั ก พิ ม พ 

มหาวิทยาลัยเซนตจอหน.

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). 

พทุธธรรม ฉบบัปรับขยาย. พมิพครัง้ท่ี 32.

กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพผลิธัมม.

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). 

พจนานกุรมพทุธศาสตร ฉบบัประมวล-

ธรรม. พมิพคร้ังที ่17. กรงุเทพมหานคร:

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

พระไพศาล วิสาโล. (2546). พุทธศาสนาไทย

ในอนาคตแนวโนมและทางออกจาก

วิกฤต. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิสดศรี-

สฤษดิ์วงค.

ฟริตจอฟ คาปรา. (2534). จุดเปลี่ยนแหง

ศตวรรษ 1. แปลโดย พระประชา ปสนนฺ

ธมโฺม และคณะ. พมิพครัง้ที ่2. กรงุเทพ-

มหานคร: มูลนิธิโกมลคีมทอง.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระ

ไตร-ปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

สมภาร พรมทา. (2554). ศาสนากบัวทิยาศาสตร. 

พิมพคร้ังที่ 2. กรุงเทพมหานคร: จุฬา

ลงกรณมหาวิทยาลัย.

สชุพี ปญุญานภุาพ. (2556). พระไตรปฎกสาํหรบั

ประชาชน. พิมพคร้ังที่ 18. นครปฐม : 

โรงพิมพมหามกุฏราชวิทยาลัย.

RETRACTED




