
 

Received: 2020-04-11: Revised: 2020-06-16: Accepted: 2020-06-20 

การสร้างความสุขในทัศนะของพระพุทธศาสนา 
Creating happiness in the Buddhism’s Perspective. 

 
พระมงคลธรรมวิธาน,ผศ.ดร.* พระมหาประสิทธิ์ สระทอง** 

Phramongkolthammavithan* Phramaha Prasit Srathong** 
สาขาวิชาพุทธศาสน์ศึกษา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย** 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลัย** 
Master of Arts Program in Buddhism, Mahamakut Buddhist University* 

Bachelor of Education Program in Teaching English, Mahamakut Buddhist University** 
 

บทคัดย่อ 
ทุกสรรพสัตว์บนโลกน้ีล้วนปรารถนาความสุขท้ังสิ้น พระพุทธศาสนาจึงได้บัญญัติเร่ืองความสุขว่ามี

หลายประเภท คือสามิสสุขเป็นความสุขท่ีอิงอามิส อาศัยกามคุณเป็นเหตุให้เกิดสุข และนิรามิสสุข สุขไม่อิงอามิส 
อาศัยเนกขัมมะหรือสุขที่เป็นอิสระไม่ข้ึนต่อวัตถุ อีกประเภทของความสุขคือกายิกสุขเป็นความสุขทางกาย และ
เจตสิกสุขเป็นความสุขทางใจ และสูงสุดของความสุขคือนิพพานสุข เป็นความสุขท่ีไม่ข้ึนกับเวลา ไม่อาศัยวัตถุ 
และเป็นความสุขล้วน ๆ ไม่มีส่วนเสียหรือทุกข์แฝงอยู่เลย การที่จะเข้าถึงความสุขท่ีสมบูรณ์ได้ ต้องปฏิบัติต่อ
ความสุขให้ถูกต้อง คือต้องไม่เอาทุกข์มาทับถมตนเองที่มิได้ถูกทุกข์ทับถม ไม่ละทิ้งความสุขที่ชอบธรรม แม้ในสุข
ที่ชอบธรรมนั้นก็ไม่หมกมุ่นอยู่กับความสุข และเพียรทําเหตุแห่งทุกข์ให้หมดสิ้นไป โดยการปฏิบัติตามมรรคมีองค์ 
8 หรือไตรสิกขา 3 
 
คําสําคัญ: 1. การสร้างความสุขในทัศนะของพระพุทธศาสนา  
 
Abstract 

All beings on this planet all desire happiness. Buddhism therefore prescribes happiness 
as there are many types. happiness is based on ambiance relying on eroticism as the cause of 
happiness and Niramisuk, not based on ambiguity. Relying on the unknowingly happy or 
independent happiness. The other type of happiness, physical happiness. Happiness is the heart 
and the highest of happiness is happiness Nirvana. It is happiness that is independent of time. 
No object and it is pure happiness without any hidden part or suffering. In order to reach 
complete happiness must treat happiness correctly meaning that no suffering is to be consumed 
by oneself not abandoning righteous happiness even in the righteous happiness that he was 
not obsessed with and diligently caused all the causes of suffering by following the Eight or 
Threefold Path. 
 
Keywords: 1. Creating happiness in the Buddhism’s Perspective 
 
 
 



255 

วารสารสิรินธรปริทรรศน์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2563 

_________________________________________________________________ 

บทนํา 
แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 12 (พ.ศ.2560 - 2564) และวิสัยทัศน์ประเทศไทย อีก 

20 ปีข้างหน้า กระทั่งถึง พ.ศ. 2570 มุ่งเน้นการพัฒนาคุณภาพของประชากรให้เข้มแข็งและประสบความสําเร็จ 
มีระบบการประเมินคุณภาพการศึกษาที่ชัดเจน เน้นคุณภาพการศึกษาข้ันพื้นฐานเป็นส่ิงท่ีมีความสําคัญท่ีต้อง
ดําเนินการเร่งด่วน (สํานักงานคณะกรรมการการศึกษาข้ันพ้ืนฐาน, 2552: 1-5) และในยุค “ไทยแลนด์ 4.0” 
เป็นวิสัยทัศน์เชิงนโยบายการพัฒนาเศรษฐกิจของประเทศไทย หรือโมเดลพัฒนาเศรษฐกิจของรัฐบาล ภายใต้
การนําของพลเอกประยุทธ์ จันทร์โอชา นายกรัฐมนตรีและหัวหน้าคณะรักษาความสงบแห่งชาติ (คสช.) ท่ีเข้ามา
บริหารประเทศบนวิสัยทัศน์ที่ว่า “ม่ันคง ม่ังค่ัง และยั่งยืน” มีภารกิจสําคัญในการขับเคลื่อนปฏิรูปประเทศด้าน
ต่าง ๆ เพ่ือปรับแก้ จัดระบบ ปรับทิศทาง และสร้างหนทางพัฒนาประเทศให้เจริญ สามารถรับมือกับโอกาสและ
ภัยคุกคามแบบใหม่ ๆ ที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและรุนแรงในศตวรรษท่ี 21 ได้ เพ่ือให้มนุษย์ทุกคนได้แสวงหา
สิ่งที่เรียกว่า “ความสุข” แต่แล้วทุกสรรพสิ่งล้วนแฝงเร้นไปด้วย “ความทุกข์” ซ่ึงบางกรณีความทุกข์แฝงอยู่
มากกว่าด้วยซํ้าไป แต่มนุษย์ไม่รู้ตัวและคิดเอาเองว่าน่ันคือความสุข ถ้าตีความและพิจารณาในระยะยาวจะพบว่า 
ความสุขท่ีว่าน้ันก็คือความพอใจหรือความถูกใจ สิ่งที่พอใจหรือถูกใจคือความสุขของคน ๆ น้ัน แต่ถ้าเม่ือไร สิ่งท่ี
ชอบพอใจมาขัดใจก็กลับทําให้ไม่พอใจ สิ่งนั้นกลับกลายเป็นความทุกข์ ท้ังท่ีเป็นสิ่ง บุคคล หรือเร่ืองเดียวกัน 
ปรากฏการณ์ที่เกิดข้ึนกับความสุขลักษณะน้ีนับเป็นเร่ืองปกติธรรมดาตามหลักพระพุทธศาสนา เพราะในมุมมอง
ชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนามีลักษณะที่เป็นเง่ือนไขสําคัญคือ ไม่มีอะไรเท่ียงแท้แน่นอน และเป็นความทุกข์ใน
ขณะเดียวกัน ซ่ึง Pinit Ratanakul (2004: 141-146) และ Prakke (2005: 119-165) ได้กล่าวว่า ความทุกข์ใน
พระพุทธศาสนาเป็นแนวคิดที่กว้างรวมไปถึงความเจ็บปวด ความเศร้าโศก ความทุกข์ยาก หรือความไม่พึงพอใจ 
ซ่ึงคนส่วนใหญ่เห็นว่าเป็นทุกข์เม่ือเทียบกับความสุข นอกจากน้ี ยังหมายรวมถึงปรากฏการณ์ท่ีเป็นเอกลักษณ์
ของจักรวาลท่ีมีความไม่แน่นอนและความไม่สมบูรณ์ของชีวิต ซ่ึงทําให้เกิดความทุกข์ด้วย มนุษย์เสพเสวย
ความสุขอย่างหน้ามืดตามัว ดิ้นรนให้ได้ดังใจปรารถนาจนลืมมิติอีกด้านหนึ่ง คือความไม่แน่นอนของความสุข  
จนลืมไปว่า อะไรคือสิ่งท่ีจะทําให้ชี วิตมีคุณค่า มีพลัง ถูกต้องและสง่างาม จากแนวคิดนี้ ผู้ เขียนมองว่า 
พระพุทธศาสนาได้ให้ทัศนะเร่ืองการสร้างความสุข การวางจิตหรือวิธีคิดต่อความสุข เพ่ือให้มีทุกข์น้อยที่สุดหรือ
มีความสุขที่ประเสริฐประณีตกว่า ดังจะนําเสนอเป็นประเด็นตามลําดับ 
 
ความสุขในฐานะเป้าหมายชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนา 
 เม่ือกล่าวถึง “ความสุข” ทุกสรรพสัตว์บนโลกนี้ล้วนปรารถนากันทั้งนั้น จึงได้มีการประมวลนิยามของ
ความสุขไว้ดังนี้ 

คําว่า “ความสุข” เป็นความพึงพอใจในชีวิต ที่บุคคลมีสัมพันธภาพทางสังคมที่ดีกับคนท่ัวไป ร่าเริง 
อารมณ์ดี รวมถึงการมีคุณภาพชีวิตในด้านความพึงพอใจหรือชอบชีวิตของตนเอง ซ่ึงประกอบด้วยจิตใจและ
ความรู้คิด ระดับความรู้สึกและจิตใจ คือมีความรู้สึกท่ีดีในการรับรู้ว่าตนบรรลุเป้าหมายในชีวิต มีการแสดงออก
ให้เห็นทั้งทางร่างกายและคําพูด มีการแสดงออกท่ีเต็มไปด้วยพลังสร้างสรรค์และความตื่นเต้น (Martin, 2000: 
5-14; Veenhoven, 1996: 1-58; และ Manion, 2003: 652-655) 

ความสุขเป็นชีวิตท่ีสนุกสนานและเป็นความปรารถนาของบุคคลที่อยากจะคงความรู้สึกดังกล่าวไว้ให้
ยาวนาน เพราะเป็นความพึงพอใจในสิ่งที่ตนมีอยู่หรือได้รับ การมีสุขภาพร่างกายท่ีแข็งแรง ปราศจากโรคภัย
เบียดเบียน และมีสิ่งแวดล้อมรอบตัวที่สนับสนุนความสุข โดยการประเมินของบุคคลตามการรับรู้ของตนเองต่อ



256 

วารสารสิรินธรปริทรรศน์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2563 

_________________________________________________________________ 

เหตุการณ์หรือสถานการณ์ขณะนั้นว่า มีความพึงพอใจในชีวิต มีความรู้สึกทางบวก เช่น สนุกสนาน มีความยินดี 
เบิกบานใจ ซาบซ้ึงใจ โดยปราศจากความรู้สึกทางลบ เช่น ความวิตกกังวล และความซึมเศร้า เป็นต้น (Layard, 
2005: 302-303; สุภาณี สุขะนาคินทร์, 2549: 53; และ เกสร มุ้ยจีน, 2559: 675) 

สรุปได้ว่า ความสุขเป็นชีวิตท่ีสนุกสนาน มีสุขภาพร่างกายท่ีแข็งแรง ปราศจากโรคภัยเบียดเบียน มี
ความพึงพอใจในชีวิต มีความรู้สึกทางบวก เช่น สนุกสนาน มีความยินดี เบิกบานใจ ซาบซ้ึงใจ โดยปราศจาก
ความรู้สึกทางลบ เช่น ความวิตกกังวล และความซึมเศร้า เป็นต้น เม่ือทุกสรรพสัตว์บนโลกน้ีล้วนมีความ
ปรารถนาความสุข จึงก่อให้เกิดศาสนาข้ึนเพื่อสอนวิธีปฏิบัติตนให้เกิดความสุข และในทางพระพุทธศาสนาเองก็
ได้จัดประเภทของความสุขไว้ดังน้ี 
 
ประเภทของความสุข 

พระพุทธศาสนากล่าวถึงความสุขชื่อต่าง ๆ มากมาย เช่นในคัมภีร์อังคุตตรนิกาย ทุกนิบาต พระพุทธเจ้า
ได้ตรัสถึงความสุขไว้ 13 คู่ ดังนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 20/309-321/100-102., มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (ไทย) 20/65-77/102-105)  

1. คิหิสุข คือ สุขของคฤหัสถ์สุขแบบชาวบ้าน กับ ปัพพัชชาสุข คือ สุขในชีวิตการบวช หรือสุขของ
นักบวช  

2. กามสุข คือ สุขที่เกิดจากกาม กับ เนกขัมมสุข คือ สุขที่เกิดจากเนกขัมมะ (สุขเกิดจากความปลอด
โปร่งจากกาม หรือจากความสละออกไม่โลภ)  

3. อุปธิสุข คือ สุขที่มีอุปธิ (สุขกลั้วทุกข์ ได้แก่ สุขในไตรภูมิ หรือโลกิยสุข) กับ นิรุปธิสุข คือ สุขที่ไม่มี
อุปธิ(สุขไม่กลั้วทุกข์ ได้แก่ โลกุตตรสุข)  

4. สาสวสุข คือ สุขที่มีอาสวะ กับ อนาสวสุข คือ สุขท่ีไม่มีอาสวะ  
5. สามิสสุข คือ สุขท่ีอิงอามิส กับ นิรามิสสุข คือ สุขที่ไม่อิงอามิส 
6. อริยสุข คือ สุขของพระอริยะ กับ อนริยสุข คือ สุขของผู้ไม่ใช่พระอริยะ  
7. กายิกสุข คือ สุขทางกาย กับ เจตสิกสุข คือ สุขทางใจ  
8. สัปปีติกสุข คือ สุขที่มีปีติ (ได้แก่ สุขในฌานท่ี1 และท่ี 2) กับ นิปปีติกสุข คือ สุขท่ีไม่มีปีติ(ได้แก่ สุข

ในฌานที่ 3 และที่ 4)  
9. สาตสุข คือ สุขท่ีเกิดจากความยินดี (อรรถกถาอธิบายว่าได้แก่ สุขในฌาน 
3 ข้ันต้น) กับ อุเบกขาสุข คือ สุขท่ีเกิดจากอุเบกขา (ท่านว่าได้แก่สุขในฌานท่ี 4)  
10. สมาธิสุข คือ สุขที่เกิดจากสมาธิ (ไม่ว่าอุปจารสมาธิ หรืออัปปนาสมาธิ ก็ตาม) กับ อสมาธิสุข คือ 

สุขที่ไม่ได้เกิดจากสมาธิ (สุขที่ไม่ถึงสมาธิ) 
11. สัปปีติการัมมณสุข คือ ความสุขที่เกิดจากฌานมีปีติเป็นอารมณ์ (สุขเกิดแก่ผู้พิจารณาฌาน 2 ข้ัน

แรกที่มีปีติ) กับ นิปปีติการัมมณสุข คือ ความสุขที่เกิดจากฌานไม่มีปีติเป็นอารมณ์(สุขเกิดแก่ผู้
พิจารณาฌานที่ 3 และที่ 4 ซ่ึงไม่มีปีติ)  

12. สาตารัมมณสุข คือ ความสุขท่ีเกิดจากฌานมีความยินดีเป็นอารมณ์ (สุขเกิดแก่ผู้พิจารณาฌาน 3 
แรกท่ีมีรสชื่น) กับ อุเบกขารัมมณสุข คือ ความสุขท่ีเกิดจากฌานมีอุเบกขาเป็นอารมณ์ (สุขเกิดแก่ผู้
พิจารณาฌานที่ 4 ซ่ึงมีอุเบกขา) 



257 

วารสารสิรินธรปริทรรศน์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2563 

_________________________________________________________________ 

13. รูปารัมมณสุข คือ ความสุขท่ีมีรูปฌานเป็นอารมณ์ กับ อรูปารัมมณสุข คือ ความสุขท่ีมีอรูปฌาน
เป็นอารมณ์ 

ความสุขทั้ง 13 คู่นี้ บางคู่มีขอบเขตเนื้อหาแคบไม่ครอบคลุมความสุขคู่อ่ืน ๆ หรือความสุขในระดับอ่ืน 
ๆ แต่บางคู่ก็มีขอบเขตเน้ือหากว้างครอบคลุมความสุขคู่อ่ืน ๆ หรือความสุขในระดับอ่ืน ๆ ท้ังหมด โดยความสุข
ทั้งหลายนั้นย่อมมีระดับที่แตกต่างกันไป ดังนี้ 
 
ระดับของความสุข 

ในพระพุทธศาสนา ได้แบ่งระดับของความสุขไว้มากมาย แต่ระดับของความสุขท่ีชัดเจน ละเอียดและไม่
ซับซ้อน มีอยู่ 10 ระดับ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 13/100-102/96-99., (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 : (ไทย) 13/90-91/92-95., (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 18/413-
424/278-482., (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (ไทย) 18/267-468/296-299) ซ่ึงก็คล้ายกันมาก โดย
แบ่งเป็น 3 ระดับ คือ (1) กามสุข สุขเน่ืองด้วยกาม (2) ฌานสุข สุขเน่ืองด้วยฌาน และ (3) นิพพานสุข สุขเนื่อง
ด้วยนิพพาน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 25/52/87., (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 
(ไทย) 25/12/192) มีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

1. กามสุข คือความสุขเนื่องด้วยกาม ได้แก่ ความสุขที่เกิดจากกามารมณ์ หรือความสุขในทางกาม คือ
ความใคร่ ความอยาก ความปรารถนา สิ่งที่น่าปรารถนาน่าใคร่ พูดง่าย ๆ ว่า การได้เสพวัตถุบํารุงบําเรอความสุข 
เคร่ืองอํานวยความสะดวกสบาย คน สัตว์ ทรัพย์สินเงินทอง ข้าวของสารพัด ที่อยากได้อยากมี รวมแล้วก็คือ 
“กามคุณ 5” ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ (สัมผัสทางกาย) ท่ีน่าปรารถนาน่าใครน่าพอใจ ท่ีจะให้ “กาม
สุข” คือสุขทางประสาทสัมผัสทั้ง 5 สุขทางวัตถุ หรือสุขทางเนื้อหนัง บางทีเรียกว่า สามิสสุข คือสุขอาศัยอามิส 
หรือสุขจากสิ่งเสพ (อามิสสุข ก็เรียก) กามสุขน้ัน ถ้าบริหารจัดการให้ดี ก็เป็นประโยชน์สุขที่เป็นจุดหมายแห่ง
ชีวิตอย่างหนึ่งได้คือเป็น “ทิฏฐธัมมิกัตถะ” แปลว่า ประโยชน์ปัจจุบัน หรือประโยชน์ข้ันตาเห็น ท่ีปรากฏอยู่ต่อ
หน้า มองเห็นประจักษ์ได้ ได้แก่ การมีสุขภาพดี มีร่างกายแข็งแรง ใช้การได้ดี ไม่เจ็บไข้ได้ป่วย เป็นอยู่สบาย การ
มีทรัพย์สินเงินทอง มีการงานอาชีพเป็นหลักฐาน หรือพึ่งตนเองได้ในทางเศรษฐกิจ การมีความสัมพันธ์ท่ีดีกับ
เพื่อนมนุษย์ หรือมีสถานะในสังคม เช่น ยศศักดิ์ ตําแหน่ง ฐานะ ความมีเกียรติ มีชื่อเสียง การได้รับยกย่อง หรือ
เป็นที่ยอมรับในสังคม รวมท้ังความมีมิตรสหายบริวาร และสุดท้ายที่สําคัญสําหรับชีวิตคฤหัสถ์ก็คือ การมี
ครอบครัวท่ีดีมีความสุข 

2. ฌานสุข คือความสุขเนื่องด้วยฌาน ได้แก่ ความสุขที่เกิดจากฌาน หมายถึงการเพ่งอารมณ์จนใจแน่ว
แน่เป็นอัปปนาสมาธิหรือภาวะจิตที่มีสมาธิถึงข้ันอัปปนาสมาธิแล้ว อัปปนาสมาธิคือสมาธิแน่วแน่ หรือสมาธิท่ี
แนบสนิท (attainment concentration) เป็นสมาธิระดับสูง ซ่ึงมีในฌานทั้งหลาย ฌานมีหลายข้ัน ยิ่งเป็นข้ัน
สูงข้ึนไปเท่าใด องค์ธรรมต่าง ๆ คือคุณสมบัติของจิตที่เป็นตัวกําหนดความเป็นฌาน ซ่ึงเรียกว่า “องค์ฌาน” ก็ยิ่ง
ลดน้อยลงไปเท่านั้น ฌานโดยท่ัวไป แบ่งเป็น 2 ระดับใหญ่ และแบ่งย่อยออกไปอีกระดับละ 4 รวมเป็น 8 อย่าง 
เรียกว่า ฌาน 8 หรือสมาบัติ 8 นอกจากนี้ ข้อเสียของฌานสุขท่ีสําคัญ ก็คือ ภาวะในฌานยังไม่โปร่งโล่งเต็มที่ ยัง
ถูกจํากัด มีความคับแคบด้วยสัญญาและองค์ธรรมอ่ืน ๆ ที่เนื่องอยู่ในฌานนั้น ๆ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539: (บาลี) 23/246/470., (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (ไทย) 23/42/533) ยังมีความคํานึงนึกด้วย
สัญญาเก่ียวกับฌานข้ันต่ํากว่าฟุ้งข้ึนมาในใจได้ จึงนับว่ามีสิ่งรบกวนหรือความเบียดเบียน (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539: (บาลี) 23/245/458., (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (ไทย) 23/41/525) ถึงแม้จะ



258 

วารสารสิรินธรปริทรรศน์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2563 

_________________________________________________________________ 

จัดเป็นนิรามิสสุข แต่ก็ยังเป็นเหตุให้ติดให้ยึดเกิดความถือม่ัน คืออุปาทานได้ อาจกลายเป็นเคร่ืองขัดขวางการ
บรรลุนิพพาน หรือขัดขวางความสุขสมบูรณ์ที่สูงข้ึนไป (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 14/40/40. 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (ไทย) 14/33/42. (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 14/90/78. 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (ไทย) 14/71/76) จึงยังเป็นสิ่งท่ีไม่เพียงพอ ยังต้องก้าวข้ามหรือละไปเสีย
ให้ได้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 13/185/192. (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (ไทย) 
13/156/176) ฌานสุขเป็นภาวะปรุงแต่งถูกปัจจัยทางจิตสรรค์สร้างข้ึนมา ไม่เที่ยงแท้ จะต้องดับไปตามสภาวะ 
และเป็นภาวะเสื่อมถอยได้ ด้วยเหตุนี้ ฌานสุขจึงไม่ใช่ความสุขท่ีสมบูรณ์ เม่ือไม่ใช่ความสุขที่สมบูรณ์ ก็ควร
แสวงหาความสุขท่ีสมบูรณ์ต่อไป 

3. นิพพานสุข คือสุขเนื่องด้วยนิพพาน หมายถึงการดับกิเลสและกองทุกข์ (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2559, หน้า 167) สภาพที่ดับกิเลสและกองทุกข์แล้ว ภาวะท่ีเป็นสุขสูงสุด เพราะไร้กิเลสไร้ทุกข์
เป็นอิสรภาพสมบูรณ์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2555, หน้า 66) เป็นโลกุตตรธรรม และเป็นจุดหมาย
สูงสุดของชีวิตในพระพุทธศาสนา 

คําว่า “นิพพาน” เป็นภาษาบาลีมาจาก “นิ” เป็นคําอุปสรรค แปลว่า “ออกไป หมดไป” ไม่มี + “วาน 
ธาตุ” แปลว่า “พัดไป เป็นไป เคร่ืองร้อยรัด” ถ้าใช้เป็นกิริยาของไฟ การดับไฟ หรือของที่ร้อนเพราะไฟ แปลว่า 
ดับไฟ ดับร้อน หายร้อน เย็นลง เย็นสนิท ถ้าใช้เป็นกิริยาของจิต หมายถึง เย็นใจ สดชื่น ชุ่มชื่นใจ ดับความร้อน
ใจ หายร้อนรน ไม่มีความกระวนกระวาย (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 20/497/207., องฺ.ติก. 
(ไทย) 20/58/244) หรือแปลว่า เป็นเคร่ืองดับกิเลส คือทําให้ราคะ โทสะ และโมหะ หมดสิ้นไป ในคัมภีร์อรรถ
กถาและฎีกา ส่วนใหญ่นิยมแปลนิพพานว่า ไม่มีตัณหาเคร่ืองร้อยรัด หรือออกไปแล้วจากตัณหาท่ีเป็นเคร่ืองร้อย
ติดไว้ในภพ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 30/381/184) ในพระไตรปิฎกนอกจากจะปรากฏ
ข้อความเก่ียวกับสภาวะของนิพพานในฐานะเป็นสภาวธรรมอันสูงสุด และความสัมพันธ์ของบุคคลกับสภาวะ
นิพพานแล้ว ยังมีพุทธพจน์อธิบายนิพพานโดยแยกออกเป็นประเภทเป็นลําดับแห่งบุคคลผู้เข้าสู่วิถีแห่งนิพพานไว้
หลายประเภทและหลายนัย แต่ถ้ากล่าวตามสภาวะนิพพานมีอย่างเดียว คือนิพพานมีความสงบจากกิเลสและ
ขันธ์ห้าเป็นลักษณะ (สันติลักษณะ) (พระพุทธโฆสเถระ, 2554, หน้า 849) ถ้ากล่าวโดยปริยายแห่งเหตุ (การณ
ปริยาย) นิพพานก็มี 2 ประเภท ในพระบาลีเรียกว่า นิพพานธาตุ 2 ได้แก่ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 
(บาลี) 25/222/258., ขุ.อิติ. (ไทย) 25/44/392) 

1. สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ คือนิพพานมีอุปาทิเหลือ หรือนิพพานยังมีเชื้อเหลือ ได้แก่นิพพานยังมี
เบญจขันธ์เหลือ หรือนิพพานท่ียังเก่ียวข้องกับเบญจขันธ์ เป็นนิพพานของพระอรหันต์ผู้ยังมีชีวิตอยู่ แต่กิเลสคือ
ราคะ โทสะ และโมหะ หรืออวิชชา ตัณหา และอุปาทานของท่านดับไปโดยสิ้นเชิง ดังท่ีพระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า 
“ภิกษุทั้งหลาย สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ เป็นไฉน? ภิกษุท้ังหลาย ภิกษุในธรรมวินัยนี้ เป็นพระอรหันต์ สิ้นอาสวะ
แล้ว อยู่จบพรหมจรรย์แล้ว ทํากิจที่ควรทําเสร็จแล้ว ปลงภาระลงได้แล้ว บรรลุประโยชน์ตนแล้ว มีสังโยชน์
เคร่ืองผูกมัดไว้กับภพหมดสิ้นไปแล้ว หลุดพ้นแล้วเพราะรู้ชอบ อินทรีย์ 5 ของเธอยังดํารงอยู่เทียว เพราะอินทรีย์
ทั้งหลายยังไม่เสียหาย เธอย่อมได้เสวยอารมณ์ท้ังท่ีพึงใจและไม่พึงใจ ย่อมเสวยทั้งสุขและทุกข์ ดูกรภิกษุทั้งหลาย 
อันใดเป็นความสิ้นราคะ ความสิ้นโทสะ ความสิ้นโมหะ ของเธอ อันนี้เรียกว่าสอุปาทิเสสนิพพานธาตุ” (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 25/222/258., (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (ไทย) 25/44/393) 

2. อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ คือนิพพานไม่มีอุปาทิเหลือ หรือนิพพานไม่มีเชื้อเหลือ ได้แก่นิพพานไม่มี
เบญจขันธ์เหลือ หรือนิพพานที่ไม่เก่ียวข้องกับเบญจขันธ์ เป็นนิพพานของพระอรหันต์ผู้ระงับการเสวยอารมณ์ทั้ง



259 

วารสารสิรินธรปริทรรศน์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2563 

_________________________________________________________________ 

ปวงแล้ว เป็นความดับสนิทโดยไม่มีส่วนเหลือทั้งกิเลสและเบญจขันธ์ และเป็นสภาวะหลุดพ้นโดยปลอดภัยจาก
สังสารวัฏอย่างเด็ดขาด ดังท่ีพระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ เป็นไฉน? ภิกษุใน
ธรรมวินัยน้ี เป็นพระอรหันต์สิ้นอาสวะแล้ว อยู่จบพรหมจรรย์แล้ว ทํากิจที่ควรทําเสร็จแล้ว ปลงภาระลงได้แล้ว 
บรรลุประโยชน์ตนแล้ว มีสังโยชน์เคร่ืองผูกมัดไว้กับภพหมดสิ้นไปแล้ว หลุดพ้นแล้ว เพราะรู้ชอบอารมณ์ที่ได้
เสวย (เวทยิต) ทั้งปวงในอัตภาพนี้แหละของเธอ ซ่ึงเธอไม่ติดใจเพลินแล้ว (อนภินันทิต) จักเป็นของเย็น ข้อน้ี
เรียกว่า อนุปาทิเสส นิพพานธาตุ” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 25/222/259., (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539: (ไทย) 25/44/393) 

จากท่ีกล่าวมานี้ สามารถสรุปได้ว่า ความสุขในทัศนะของพุทธศาสนามีอยู่หลายระดับ แต่สามารถย่อลง
เหลือ3 ระดับ คือ (1) กามสุข สุขเนื่องด้วยกาม (2) ฌานสุข สุขเนื่องด้วยฌาน และ (3) นิพพานสุข สุขเนื่องด้วย
นิพพาน ความสุข 2 อย่างแรกนั้นเป็นความสุขที่ยังมีส่วนเสียอยู่ กล่าวคือ กามสุขเป็นความสุขที่ต้องอาศัยวัตถุ 
และฌานสุขเป็นความสุขที่ข้ึนต่อสมัย ส่วนนิพพานสุขเป็นความสุขท่ีไม่มีส่วนเสียเลย จึงเป็นความสุขที่สมบูรณ์ 
เพราะเป็นความสุขที่ไม่ต้องอาศัยวัตถุ และเป็นความสุขที่ไม่ข้ึนต่อสมัย คือเป็นความสุขตลอดเวลา ซ่ึงต้องมีวิธี
ปฏิบัติต่อความสุขและความทุกข์ ดังน้ี 
 
วิธีปฏิบัติต่อความสุขและความทุกข์ 

ในเทวทหสูตร พระพุทธเจ้าได้ตรัสวิธีปฏิบัติต่อความสุขและความทุกข์ไว้ 3 ข้อ ดังท่ีพระพุทธองค์ตรัสไว้
ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ความพยายามจะมีผล ความเพียรจะมีผลได้อย่างไร? ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ไม่เอาทุกข์ทับถมตน
ที่ไม่มีทุกข์ทับถม 1 ไม่ละท้ิงความสุขที่ชอบธรรม 1 ไม่หมกมุ่นสยบในความสุข (แม้ท่ีชอบธรรม) นั้น 1” (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (บาลี) 14/12/13., (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: (ไทย) 14/10/15) 
อย่างไรก็ตาม วิธีปฏิบัติต่อความสุขและความทุกข์ไม่ได้มีแค่ 3 ข้อนี้ เพราะพระพุทธเจ้าตรัสต่อไปถึงการเพียร
พยายามเพ่ือกําจัดเหตุแห่งทุกข์ให้หมดส้ินไปหรือเพียรปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงสุขที่สูงข้ึนไปจนสูงสุดด้วย ดังนั้น จึงสรุป
หลักท่ีตรัสเป็นวิธีปฏิบัติต่อความสุขและความทุกข์ได้ 4 ข้อ ดังนี้ (1) ไม่เอาทุกข์ทับถมตนท่ีไม่เป็นทุกข์ (2) ไม่ละ
ทิ้งสุขที่ชอบธรรม (3) แม้ในสุขที่ชอบธรรมน้ัน ก็ไม่หมกมุ่นสยบ และ (4) เพียรทําเหตุแห่งทุกข์ให้หมดสิ้นไป 

กล่าวได้ว่า ความสุขเป็นสิ่งที่มนุษย์ทุกคนปรารถนา แต่ถ้าปฏิบัติต่อความสุขไม่ถูกต้อง ความสุขนั้นก็
กลายเป็นความทุกข์และโทษแก่ตนได้ ตรงกันข้ามหากปฏิบัติต่อความสุขถูกต้อง ก็มีความสุข และก็มีทุกข์น้อยลง
ทุกทีจนทุกข์หมดไป เหลือแต่ความสุขท่ีสมบูรณ์ 
 
ความสุขของกรมสุขภาพจิต 
 กรมสุขภาพจิตได้ชี้วัดความสุขคนไทย เพื่อเป็นแนวทางการนําไปสู่นโยบายในการพัฒนาสุขภาพคนไทย
ให้มีสุขภาพจิตดี เพ่ือตระหนักในระดับความสุขของตนเอง ซ่ึงสามารถช่วยเหลือแก้ไขปัญหาสุขภาพจิตเบื้องต้น
ด้วยตนเอง อันจะส่งผลให้อัตราการเจ็บป่วยทางจิตตั้งแต่ระยะเร่ิมแรกลดลง และส่งผลให้ประชากรไทยได้มี
โอกาสพัฒนาศักยภาพของตนเองในการดําเนินชีวิตในชุมชน อันจะส่งผลให้สังคมไทยมีความสุขเพิ่มข้ึนสืบไป 
ดังที่ อภิชัย มงคล และคนอ่ืน ๆ (2544: 7) กล่าวว่าความสุขเป็นสภาพชีวิตท่ีเป็นสุข อันเป็นผลมาจากมีความ 
สามารถในการจัดการแก้ปัญหาในการดําเนินชีวิต มีศักยภาพจะพัฒนาตนเองเพ่ือคุณภาพชีวิตท่ีดี โดยครอบคลุม
ถึงความดีภายในจิตใจ  ภายใต้สภาพสังคมและสิ่งแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงไป สามารถแบ่งองค์ประกอบหลัก ๆ 



260 

วารสารสิรินธรปริทรรศน์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2563 

_________________________________________________________________ 

ของผู้มีสุขภาพจิตดีออกเป็น 4 องค์ประกอบหลัก คือ (1) สภาพจิตใจ (2) สมรรถภาพของจิตใจ (3) คุณภาพของ
จิตใจ และ (4) ปัจจัยสนับสนุน 

องค์ประกอบท่ี 1 สภาพจิตใจ เป็นความรู้สึกเป็นสุข อารมณ์ด้านบวกและอารมณ์ด้านลบและดัชนีท่ี
เก่ียวข้องกับการเจ็บป่วยทางจิต เน่ืองจากเป้าหมายของคนคือความผาสุกโดยการวัดความทุกข์หรือสุขของบุคคล
ว่ามีมากน้อยเพียงใด โดยวัดจากความรู้สึก อารมณ์ ความคิด พฤติกรรมว่าในปัจจุบันเป็นอย่างไรมีโรคหรือมี
อาการของโรคต่าง ๆ เกิดข้ึนหรือไม่ เป็นการวัด ณ ปัจจุบันว่ามีการรับรู้ทางความคิด การแสดงออกทางอารมณ์ 
และการกระทําท่ีตอบสนองต่อตนเอง เป็นอย่างไร ซ่ึงมีผลกระทบต่อชีวิตประจําวัน 

องค์ประกอบที่ 2 สมรรถภาพของจิตใจ เป็นการมองในเร่ืองของความสามารถในการแก้ปัญหา ซ่ึงนํา
แนวคิดมาจากองค์การอนามัยโลกท่ีเก่ียวกับลักษณะทางด้านจิตใจของสุขภาพจิตของสมรรถภาพหรือความ 
สามารถในการเผชิญปัญหา หรือสมรรถภาพในการแก้ปัญหาในการดําเนินชีวิต ท่ีสําคัญมีอยู่ 3 ด้าน คือ (1) 
ปัญหาการอยู่ร่วมกันกับบุคคลอ่ืน สร้างความสัมพันธ์และธํารงรักษาความสัมพันธ์ให้อยู่ด้วยกันอย่างราบร่ืน (2) 
ปัญหาจากสิ่งแวดล้อมหรือสังคมภายนอกที่มากดดัน มีความสามารถในการปรับตัวให้อยู่ได้ในสถานการณ์นั้น ๆ 
และถ้าให้ดีคืออยู่ได้อย่างมีผลผลิตของงานด้วย มีคุณค่า สร้างประโยชน์ได้ ซ่ึงเป็นความสามารถของบุคคลท่ีจะ
อยู่ได้ในสังคมและสิ่งแวดล้อมท่ีเปลี่ยนแปลงไป และ (3) ปัญหาที่เกิดข้ึนจากภายในจิตใจของตนเอง มุ่งไปท่ี
ความต้องการตามสัญชาตญาณของมนุษย์หรือความต้องการพ้ืนฐานของคนเกิดความขัดแย้งกันเป็นการดูว่า
จิตใจสามารถสร้างความสมดุลให้เกิดข้ึนได้หรือไม่ ระหว่างความต้องการที่เกิดข้ึนกับความขัดแย้งในใจ มีผล
ออกมาอย่างราบร่ืน เป็นความสามารถในการแก้ปัญหาที่สําคัญในการดําเนินชีวิต 

องค์ประกอบที่ 3 คุณภาพของจิตใจ คือการพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดีข้ึน โดยมุ่งเน้นให้เป็นคนดี คนเก่ง 
เป็นคนท่ีมีความสุข ซ่ึงเป็นลักษณะทางจิตใจที่สําคัญหรือคุณภาพของจิตใจนั่นเอง เป็นการแสดงความคิดเห็นว่า
ผู้ท่ีมีสุขภาพจิตดี คือมีทัศนคติที่ดีต่อตนเอง ต้องการทําตนให้เป็นประโยชน์ บุคลิกภาพผสมผสานกันดี มีความ
เป็นตัวเอง มีการดําเนินชีวิตอย่างสร้างสรรค์ เป็นต้น สําหรับคุณภาพของจิตใจ ทําให้เกิดความสัมพันธ์ที่ ดี 
สามารถทําให้บุคคลอ่ืนชอบเราได้ เป็นคนที่ดี ทําให้คนอ่ืนมองว่าเป็นคนดีเป็นความสามารถท่ีมีมากกว่า 
องค์ประกอบ 2 คือสามารถช่วยเหลือบุคคลอ่ืน ๆ ได้ เป็นคุณลักษณะที่ไม่ใช่มองแต่ตนเองยังมองถึงประโยชน์ต่อ
ส่วนรวมด้วยคือการอยู่ร่วมกันกับบุคคลอ่ืนอย่างมีคุณภาพ อยู่ในสังคมอย่างสร้างสรรค์ มีความกระตือรือร้น มี
ความมุ่งม่ันในการสร้างผลประโยชน์ สร้างงาน สร้างสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม ทําให้ตนเองก้าวหน้า มี
คุณสมบัติและแรงจูงใจท่ีจะทําให้ตนเองมีความเป็นอยู่ท่ีดีข้ึน มีคุณลักษณะท่ีเสริมสร้างความสุขให้แก่ตนเอง 
ตั้งแต่การดําเนินชีวิตอย่างราบเรียบหรือพึงพอใจในความเป็นอยู่ของตนเอง มีความสุขร่วมกับผู้อ่ืน สุขสงบในใจ
ตนเอง และ 

องค์ประกอบที่ 4 ปัจจัยสนับสนุน เป็นความผาสุกของบุคคล (subjective well-being)  และคุณภาพ
ชีวิต (quality of life) ซ่ึงมองว่าบุคคลจะมีการรับรู้เก่ียวกับบุคคลแวดล้อมและสิ่งแวดล้อมที่มีผลต่อจิตใจและ
การดําเนินชีวิต เช่น รับรู้ว่า เม่ือมีปัญหาบุคคลแวดล้อมสามารถช่วยเหลือตนเองให้รู้สึกปลอดภัย ม่ันคงในชีวิต 
มีสิ่งแวดล้อมทางกายภาพดี มีสถานบริการสุขภาพ มีกิจกรรมสันทนาการและมีเวลาว่าง มีโอกาสรับรู้ข้อมูล
ข่าวสาร เป็นต้น จะเห็นได้ว่าท้ัง 3 องค์ประกอบแรกเป็นเร่ืองเก่ียวกับตนเองทั้งสิ้น แต่ความสุขหรือทุกข์ไม่ได้
เกิดจากตนเพียงอย่างเดียว แต่เกิดจากสิ่งแวดล้อมภายนอกมากระทบด้วย จึงเกิดองค์ประกอบท่ี 4 ข้ึน 
 
 



261 

วารสารสิรินธรปริทรรศน์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2563 

_________________________________________________________________ 

บทสรุป 
 ความสุขจะเป็นสิ่งที่บ่งบอกว่าบุคคลเป็นผู้มีสุขภาพจิตดีหรือไม่เพียงใด และองค์ประกอบสําคัญท่ี
เก่ียวกับสุขภาพจิตของบุคคล ได้แก่ ลักษณะของความสุข ความทุกข์ในปัจจุบัน การยอมรับในสิ่งที่ตนเองเป็นอยู่ 
อันได้แก่สภาวะสุขภาพของตนเอง ความเจ็บป่วยที่เกิดข้ึนท้ังด้านร่างกาย และจิตใจ ตลอดจนการยอมรับใน
ภาพลักษณ์และรูปร่างของตนเอง มีความสามารถในการแก้ปัญหา เพื่อท่ีจะกลับมาดําเนินชีวิตได้อย่างปกติและมี
คุณภาพ ลักษณะต่าง ๆ ที่ทําให้การดําเนินชีวิตมีคุณภาพเป็นส่วนหนึ่งในการเสริมสร้างสุขภาพจิต ซ่ึงช่วยทําให้
ชีวิตดีข้ึน และความสุขไม่ได้เกิดจากตนเองเพียงอย่างเดียว แต่เกิดจากสิ่งแวดล้อมมากระทบด้วย 
 
 
 
 

เอกสารอ้างอิง 
เกสร มุ้ยจีน. (2559). การสร้างความสุขด้วยจิตวิทยาเชิงบวก. วารสารวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี.ปีท่ี 24 

ฉบับที่ 4 (ตุลาคม – ธันวาคม): 675. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์คร้ังที่ 27). 

(ชําระเพิ่มเติม ช่วงที่ 1). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). (พิมพ์คร้ัง

ที่ 10). กรุงเทพฯ: บริษัท ธนาเพรส จํากัด. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สํานักงานคณะกรรมการศึกษาข้ันพ้ืนฐาน. (2552). การพัฒนาคุณภาพการศึกษาของสํานักงานคณะกรรมการ

การศึกษาขั้นพ้ืนฐาน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์คุรุสภา. 
สุภาณี สุขะนาคินทร์. (2549). ปัจจัยท่ีมีความสัมพันธ์กับความสุขของประชาชน อําเภอท่าปลา จังหวัด

อุตรดิตถ์. วิทยานิพนธ์ปริญญาโท, มหาวิทยาลัยราชภัฏอุตรดิตถ์. 
อภิชัย มงคล และคนอ่ืน ๆ. (2544). รายงานวิจัยการศึกษาดัชนีชี้วัดความสุขของคนไทย. ขอนแก่น: โรงพิมพ์

พระธรรมขันต์. 
Layard, R. (2005). Happiness: Lessions from a new science, Couns. Psychot. Res. 6: 302-303. 
Manion, J. (2003). Joy at work: Creating a positive workplace, J. Nurs. Admin. 33: 652-655. 
Martin, S. (2000). Positive psychology: An introduction, Amer Psychol. 55: 5-14. 
Prakke, D. (2005). The Buddhist truth of happiness spirituality and development? The case 

of governance in Bhutan. Journal of Bhutan Studies, 12(Summer): 119-165. 
Ratanakul, Pt. (2004). The Buddhist Concept of Life, Suffering and Death, and Related 

Bioethical Issues. Eubios Journal of Asian and International Bioethics. 14, 141-146. 
Veenhoven, R. ( 1996) . Happy life-expectancy: A comprehensive measure of quality-of-life 

in nations, Soc. Indicat. Res. 39: 1-58. 


