
 

Received: 2020-08-26: Revised: 2020-11-25: Accepted: 2020-12-03 

 

ความสัมพันธ์ระหว่างจริยธรรมทางพุทธศาสนากับความยุติธรรมในองค์การ 
A Relationship between Buddhist Ethics and Organizational Justice 

 
ชัยอนันต์ สิริเบญสานนท์* สุขุมพงศ์ ชาญนุวงศ์* เอนก ศรีนันท์**  

สมพร ภูวดลไพศาล** อุษณีย์ ทอย** อรษา โสดาวิชิต**  
Chaianun Siribensanont* Sukhumpong Channuwong* Anake Srinant**  

Somporn Phuwadolpaisan** Usanee Thoy** Orasa Sodavichid** 
มหาวิทยาลัยเกริก* นักวิชาการอิสระ** 

Krirk University* Independent Scholars** 
 
บทคัดย่อ 
 งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาความคิดเห็นของพนักงานเกี่ยวกับการรับรู้ความยุติธรรมจาก
จริยธรรมทางพุทธศาสนา 2) เพ่ือศึกษาความคิดเห็นของพนักงานเกี่ยวกับความยุติธรรมในองค์การ 3) เพ่ือศึกษา
ความสัมพันธ์ระหว่างจริยธรรมทางพุทธศาสนากับความยุติธรรมในองค์การ และ 4) เพ่ือศึกษาจริยธรรมทางพุทธ
ศาสนาที่ส่งผลต่อความยุติธรรมในองค์การ กลุ่มตัวอย่างท่ีใช้ในการศึกษาได้แก่พนักงานในองค์การภาคเอกชนใน
เขตกรุงเทพมหานครจ านวน 350 คน เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูลได้แก่แบบสอบถาม สถิติที่ใช้ในการ
วิจัยประกอบด้วยค่าร้อยละ ค่าเฉลี่ย ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน สัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์ และการวิเคราะห์การ
ถดถอยพหุคูณ  
 ผลการวิจัยพบว่า การรับรู้ความยุติธรรมจากจริยธรรมทางพุทธศาสนาโดยรวมอยู่ในระดับมาก เมื่อ
พิจารณารายด้าน พบว่า การรับรู้ความยุติธรรมจากกฎแห่งกรรมมีค่าเฉลี่ยมากสุด รองลงมาได้แก่การรับรู้ความ
ยุติธรรมจากพรหมวิหาร 4 ส่วนการรับรู้ความยุติธรรมจากการเว้นจากอคติ 4 มีค่าเฉลี่ยอยู่ในระดับปานกลาง 
ความคิดเห็นของพนักงานเกี่ยวกับความยุติธรรมในองค์การโดยรวมอยู่ในระดับมาก เมื่อพิจารณารายด้าน พบว่า 
การรับรู้ความยุติธรรมในองค์การด้านปฏิสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับองค์การมีค่าเฉลี่ยมากที่สุด รองลงมาได้แก่ 
การรับรู้ความยุติธรรมในองค์การด้านกระบวนการพิจารณาขององค์การ ส่วนการรับรู้ความยุติธรรมในองค์การ
ด้านการแบ่งปันผลตอบแทน มีค่าเฉลี่ยอยู่ในระดับปานกลาง ค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์ระหว่างจริยธรรมทาง
พุทธศาสนากับความยุติธรรมในองค์การ มีความสัมพันธ์กันอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .01 โดยมีค่า
สัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์อยู่ระหว่าง .124 ถึง .396 ซึ่งคู่ที่มีค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์สูงที่สุด ได้แก่ พรหมวิหาร 4 
(MIN) กับความยุติธรรมในองค์การ (OJU) ส่วนปัจจัยที่ส่งผลต่อความยุติธรรมในองค์การมากที่สุด ได้แก่พรหม
วิหาร 4 การเว้นจากอคติ 4 และความเชื่อในกฎแห่งกรรมตามล าดับ  
 
ค าส าคัญ: จริยธรรมทางพุทธศาสนา, พรหมวิหารธรรม 4, กฎแห่งกรรม, ความยุติธรรมในองค์การ  
 
Abstract 

The purposes of this research were: (1) to study the perceptions of employees towards 
recognition of justice from Buddhist ethics; (2) to study the perceptions of employees towards 
organizational justice; (3) to study a relationship between Buddhist ethics and organizational 
justice; and (4) to study the Buddhist ethics influencing organizational justice. The samples used 
in this study were 350 employees who work in private organizations in Bangkok. The instrument 



207 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

used to collect data was a research questionnaire. Statistics used in this research consisted of 
Percentage, Mean, Standard Deviation, Correlation and Multiple Regression Analysis.  

The research findings were as follows: 
1. The perceptions of employees towards recognition of justice from Buddhist ethics, in 

total, were at high level. In particular, the belief in the rule of Karma had the highest mean 
value, followed by the four sublime states of mind, whereas an avoidance of four prejudices 
was at moderate level.  

2. The perceptions of employees towards organizational justice, in total, were at high 
level. In particular, interactional justice had the highest mean value, followed by procedural 
justice, whereas distributive justice was at moderate level.  

3. The correlation coefficient between Buddhist ethics and organizational justice was at 
0.01 level of significance with correlation value between .124 to .396, which the highest 
correlation was a relationship between the four sublime states of mind and organizational 
justice.  

4. Buddhist ethics which had the highest influence on organizational justice were the 
four sublime states of mind, followed by an avoidance of four prejudices and the belief in the 
rules of karma respectively.  
 
Keywords: Buddhist Ethics, Four Sublime Sates of Mind, Rules of Karma, Organizational Culture 
 
บทน า 

หลักความยุติธรรมในพุทธศาสนามีองค์ประกอบจากแนวความคิดเรื่องเสรีภาพและความเสมอภาค เช่น 
การยกเลิกระบบวรรณะ การให้ความเสมอภาคแก่บุคคลที่จะนับถือพุทธศาสนา การยกย่องบุคคลตามคุณธรรมที่
มีอยู่ในตนเองมากกว่าการยกย่องบุคคลจากชาติก าเนิดที่แตกต่างกัน  จึงเปิดโอกาสให้บุคคลแต่ละคนสามารถ
แสวงหาเสรีภาพสูงสุดในทางพุทธศาสนาได้อย่างเท่าเทียมกัน หลักความยุติธรรมในพุทธศาสนามิได้มองแต่ระดับ
บุคคลเท่านั้น แต่ยังครอบคลุมถึงระดับท่ีสูงขึ้นกว่านั้นคือการปกครองสังคม การกระจายทรัพยากรและเศรษฐกิจ 
ซึ่งมีปรากฏให้เห็นในพระสูตรหลายแห่ง เช่น อัคคัญสูตร จักกวัตติสูตร และกูฏทันตสูตร ในอัคคัญสูตรได้แสดง
ให้เห็นถึงพัฒนาการทางสังคมตั้งแต่ยุคเริ่มแรกแห่งการเกิดขึ้นของโลกจนกระทั่งเกิดชนชั้นปกครองและชนชั้นใน
สังคม มีความสัมพันธ์ในลักษณะการงานของแต่คนที่มีหน้าที่รับผิดชอบและการด ารงชีวิต การแบ่งปัน การถือ
ครองในกรรมสิทธิ์ที่เกดขึ้นโดยธรรมชาติ เช่น ที่นา ซึ่งกลายเป็นปัจจัยส าคัญท าให้สังคมเปลี่ยนไป ส่วนจักกวัตติ
สูตรชี้ให้เห็นถึงขอบข่ายของรัฐที่มีความซับซ้อนขึ้น หน้าที่ของผู้ปกครองจ าเป็นต้องยึดหลักธรรมะเป็นใหญ่
เพ่ือให้เกิดความยุติธรรม เมื่อใดที่ผู้ปกครองไม่ตั้งมั่นในหลักธรรมก็จะมีผลต่อผู้ถูกปกครองที่อยู่ภายในรัฐ ในกูฏ
ทันตสูตรแสดงให้เห็นว่าการส่งเสริมผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจให้แก่คนดีท าให้รัฐไม่ต้องใช้ความรุนแรงในสังคม 
พระสูตรนี้ยังได้แสดงการจัดสรรอ านาจของรัฐซึ่งมีความสัมพันธ์กับระบบเศรษฐกิจ การเมือง สภาวะแวดล้อม
และความความยุติธรรมที่มีผลต่อความสงบสุขสันติด้วย (พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, 2555; สุขุมพงศ์ ชาญนุวงศ์ 
และบุญวดี มนตรี ณ อยุธยา, 2560) 



208 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

ความยุติธรรม คือ ความเสมอภาค ความเที่ยงธรรม ความชอบด้วยเหตุผล อันบุคคลผู้มีเหตุผลและมี
ความรู้เห็นว่าเป็นสิ่งที่ชอบและถูกต้อง ความยุติธรรมเป็นคุณธรรมส าคัญยิ่งที่จะช่วยจรรโลงสังคมให้เกิดความรัก 
ความสามัคคีและมีความภาคภูมิใจที่จะเป็นส่วนหนึ่งขององค์การ สังคม และประเทศชาติ แต่ความยุติ ธรรมไม่
สามารถเกิดขึ้นได้หากไม่มีปัจจัยที่สนับสนุนให้เกิดความยุติธรรม ซึ่งปัจจัยที่ก่อให้เกิดความยุติธรรมอาจเป็น
จารีต ประเพณี หลักปฏิบัติ ความรับผิดชอบ และการปลูกฝังเรื่องคุณธรรมและจริยธรรมถือเป็นปัจจัยส าคัญที่
ก่อให้เกิดความยุติธรรมได้ จริยธรรมสามารถสร้างความยุติธรรมได้ เนื่องจากจริยธรรมที่แท้จริงเป็นหลักปฏิบัติที่
มุ่งเน้นความดีงาม ความเสมอภาค และความเท่าเทียม (ชะวัชชัย ภาติณธุ, 2548) ดังนั้น จึงอาจกล่าวได้ว่าความ
ยุติธรรมจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อมีหลักจริยธรรมต่าง ๆ มาเป็นองค์ประกอบส าคัญ ไม่ว่าจะเป็นความรัก คว าม
เมตตา ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ การสงเคราะห์ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน การไม่เอารัดเอาเปรียบกัน การประกอบ
อาชีพที่สุจริต ความเคารพและเข้าใจผลประโยชน์ของกันและกัน 

จริยธรรมทางศาสนา หมายถึง หลักการประพฤติปฏิบัติที่เหมาะสม ถูกต้อง ดีงามตามหลักค าสอนทาง
ศาสนา พุทธศาสนาให้ความส าคัญกับเรื่องความยุติธรรมอย่างมาก เช่น 1) ค าสอนเรื่องการปฏิบัติต่อผู้อ่ืนโดย
ปราศจากอคติ คือ ความล าเอียง 4 ประการ ได้แก่ ไม่ล าเอียงเพราะความรัก ไม่ล าเอียงเพราะความโกรธหรือ
ความเกลียดชัง ไม่ล าเอียงเพราะความกลัว และไม่ล าเอียงเพราะความหลง  (องฺ จตุกฺก 21/17/23) 2) ค าสอน
เรื่องพรหมวิหาร 4 ซึ่งประกอบไปด้วย เมตตา คือ ความรัก ความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน กรุณา คือ ความคิดที่จะ
ช่วยเหลือ สงเคราะห์ผู้อ่ืน มุทิตา คือ ความพลอยยินดีเมื่อผู้อ่ืนได้ดี และอุเบกขา คือ ความเป็นกลาง หรือความ
เที่ยงธรรม (องฺ ปญฺจก 22/192/252; พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) และ 3) ค าสอนเรื่องกฎแห่ง
กรรมว่า ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว คนท ากรรมใดไว้ย่อมได้รับผลของกรรมนั้น คนท ากรรมดีย่อมได้รับผลดี คนท า
กรรมชั่วย่อมได้รับผลชั่ว คนหว่านพืชเช่นใด ย่อมได้รับผลเช่นนั้น (ขุ.ชา. 27/15/201) หลักธรรมดังกล่าวมานี้จะ
ช่วยส่งเสริมความยุติธรรมในมิติที่ว่าสังคมจะตัดสินคุณค่าของคนบนพ้ืนฐานของการกระท ามากกว่าชาติก าเนิด 
ฐานะทางสังคม ชนชั้น เพศ เชื้อชาติ และศาสนา เป็นต้น และช่วยสร้างความยุติธรรมในองค์การในมิติที่ว่า
องค์การควรมีตัวชี้วัดและกระบวนการประเมินผลการปฏิบัติงานอย่างยุติธรรม และเท่ียงธรรมปราศจากการเล่น
พรรคเล่นพวกและการเลือกปฏิบัติ 

คณะผู้วิจัยเห็นว่า ประเทศไทยมีขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงาม ประชาชนส่วนใหญ่ยึดมั่นในค าสอน
ทางพุทธศาสนา แต่ละครอบครัวและชุมชนต่างช่วยปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรมในจิตใจของคนไทยมาเป็น
เวลาช้านาน จึงได้สนใจศึกษาจริยธรรมทางพุทธศาสนาที่มีผลต่อความยุติธรรมในองค์การ 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาความคิดเห็นของพนักงานเกี่ยวกับการรับรู้ความยุติธรรมจากจริยธรรมทางพุทธศาสนา 
2. เพ่ือศึกษาความคิดเห็นของพนักงานเกี่ยวกับความยุติธรรมในองค์การ 
3. เพ่ือศึกษาจริยธรรมทางพุทธสาสนาที่ส่งผลต่อความยุติธรรมในองค์การ 
 

สมมติฐานการวิจัย 
 Ha1: จริยธรรมทางพุทธสาสนามีความสัมพันธ์กับความยุติธรรมในองค์การ 
 Ha2: จริยธรรมทางพุทธสาสนาส่งผลต่อความยุติธรรมในองค์การ 
 



209 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

การทบทวนวรรณกรรม 
จริยธรรมทางพุทธศาสนา เป็นหลักการปฏิบัติที่ส าคัญมาก เป็นแบบแผนหนึ่งในการด าเนินชีวิต 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสังคมไทย ซึ่งเป็นสังคมที่มีพุทธศาสนาเป็นหลักในการยึดเหนี่ยวจิตใจ และปฏิบัติตน โดย
หลักการพ้ืนฐานศาสนาพุทธสอนให้ละเว้นความชั่ว ท าความดีและช าระจิตใจให้บริสุทธิ์ การด ารงรักษาซึ่ง
ความถูกต้อง ความเที่ยงธรรม ความยุติธรรมและความซื่อสัตย์สุจริตเป็นหลักจริยธรรมพ้ืนฐานในพุทธศาสนา 
(Channuwong, Ruksat and Ploychum, 2018) ราชบัณฑิตยสถาน (2554) ให้ความหมายของ จริยธรรม ว่า
หมายถึง ธรรมที่เป็นข้อประพฤติ ศีลธรรมอันดีงาม พุทธทาสภิกขุ (2542) ได้อธิบาย จริยธรรม ว่า เป็นสิ่งที่พึง
ประพฤติ หรือ เป็นสิ่งที่ต้องประพฤติปฏิบัติตามหลักศีลธรรม พนัส หันนาคินทร์ (อ้างถึงใน สุภาพร ทรงกิจ
ทรัพย์ 2550) ได้ให้ความหมายของจริยธรรมว่า หมายถึง ความประพฤติอันพึงปฏิบัติต่อตนเอง ต่อผู้อ่ืนและต่อ
สังคม ทั้งนี้ เพ่ือก่อให้เกิดความเจริญรุ่งเรืองเกษมสุขขึ้นในสังคมและสมาชิกของสังคม การที่จะปฏิบัติให้เป็นไป
เช่นนั้นได้ ผู้ปฏิบัติตามหลักจริยธรรมจะต้องรู้จักว่าสิ่งใดผิดสิ่งใดถูก และต้องมีความรู้สึกทางจิตใจและการปฏิบัติ
ทางกายอันสอดคล้องกับความรู้สึกทางจิตใจด้วย 

ธรรมดามนุษย์ทุกคนชื่นชอบความยุติธรรม และต้องการให้บุคคลอ่ืนแสดงออกหรือปฏิบัติต่อตนเอง
อย่างยุติธรรมเพราะความยุติธรรมท าให้เกิดความรู้สึกภาคภูมิใจ และพึงพอใจในสิ่งที่ตนเองได้รับ แต่ปัจจัยส าคัญ
ที่ท าให้มนุษย์สูญเสียความยุติธรรม หรือ ความเที่ยงธรรม คือ อคติ ซึ่งแปลว่าตามศัพท์ว่า ทางที่ไม่ควรด าเนิน 
ทางที่ไม่ควรปฏิบัติ หรือความล าเอียง อคติจะท าให้สภาพจิตของมนุษย์ไม่เที่ยงธรรมเพราะคลาดเคลื่อนไปจาก
ธรรมจนน าไปสู่ความเอนเอียงเข้าข้างใดข้างหนึ่งโดยปราศจากการพิจารณาตัดสินตามข้อเท็จจริง ในพุทธศาสนา
แบ่งประเภทของอคติไว้เป็น 4 ประการ คือ 1. ฉันทาคติ ความล าเอียงเพราะความชอบ และรักใคร่ หมายถึง 
การท าให้เสียความยุติธรรม เพราะอ้างเอาความรักใคร่หรือความชอบพอกัน ซึ่งมักเกิดกับตนเอง ญาติพ่ีน้อง 
และคนสนิทสนม ความเอนเอียงเพราะชอบจะท าให้สูญเสียความเป็นกลาง และไม่สามารถที่จะวางตน และ
ปฏิบัติต่อทุกคนให้เท่าเทียมกันหรือเสมอกันได้ 2. โทสาคติ ความล าเอียงเพราะความไม่ชอบ ความเกลียดชัง 
หรือความโกรธแค้น หมายถึง การท าให้เสียความยุติธรรม เพราะความเกลียดชัง ความโกรธ หรือการลุแก่อ านาจ
เพราะโทสะ เพราะมีจิตใจที่ไม่หนักแน่น ไม่รู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา และไม่สามารถแยกเรื่องส่วนตัวกับเรื่องงาน
ออกจากกันได้ 3. ภยาคติ ความล าเอียงเพราะความกลัว หมายถึง การท าให้เสียความยุติธรรม เพราะมีความ
หวาดกลัว หรือเกรงกลัวภยันตรายที่จะเกิดขึ้นต่อตนเอง และครอบครัว จึงท าให้ขาดความกล้าหาญ โดยเฉพาะ
ความกล้าหาญทางจริยธรรม คือ กล้าคิด กล้าพูดในสิ่งที่ถูกต้องดีงาม 4. โมหาคติ ความล าเอียงเพราะความหลง
เพราะไม่รู้ หรือความรู้เท่าไม่ถึงการณ์ หมายถึง การท าให้เสียความยุติธรรมเพราะความสะเพร่า ความไม่ละเอียด
ถี่ถ้วน รีบตัดสินใจก่อนพิจารณาให้ดี การไม่เปิดใจให้กว้าง จึงท าให้มองโลกในแง่ร้าย และไม่สามารถยอมรับ
ความคิดเห็นของผู้อ่ืน (ที.ปา.11/176/196; พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 2558; พระมหาหรรษา ธมฺมหา
โส, 2555) ความล าเอียงทั้ง 4 ประการนี้ เป็นตัวแปรส าคัญที่จะท าให้มนุษย์ที่อาศัยอยู่ร่วมกันในสังคม
คลาดเคลื่อน หรือเบี่ยงเบนไปจากความยุติธรรม หรือความเที่ยงธรรม จนท าให้การกระท าการอย่างใดอย่างหนึ่ง
ขาดความชอบธรรม ซึ่งน าไปสู่ความไม่ไว้วางใจซึ่งกันและกันของกลุ่มคนในสังคม (สุขุมพงศ์ ชาญนุวงศ์ และบุญ
วดี มนตรี ณ อยุธยา, 2560) 

พรหมวิหารเป็นหลักธรรมของผู้ประเสริฐหรือผู้เป็นใหญ่ที่สามารถด ารงไว้ซึ่งความยุติธรรม บุรัญชัย 
จงกลนี (2528) กล่าวว่า พรหมวิหาร คือ ธรรมประจ าใจของผู้ประเสริฐหรือผู้มีจิตใจยิ่งใหญ่กว้างขวางดุจพระ
พรหม 4 อย่าง คือ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2558) ให้ความหมาย 



210 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

พรหมวิหาร 4 ว่าเป็นธรรมเครื่องอยู่อย่างประเสริฐ ธรรมประจ าใจอันประเสริฐ หลักความประพฤติอันประเสริฐ
บริสุทธิ์ ธรรมที่ต้องมีไว้เป็นหลักและเป็นเครื่องก ากับความประพฤติเพ่ือประโยชน์ต่อมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายโดย
ชอบ พรหมวิหารธรรมประกอบด้วยหลักธรรม 4 ประการ คือ 1. เมตตา หมายถึง ความรัก ปรารถนาดีอยากให้
เขามีความสุข มีจิตอันแผ่ไมตรีและคิดท าประโยชน์แก่มนุษย์สัตว์ทั่วหน้า  2. กรุณา หมายถึง ความสงสาร คิด
ช่วยเหลือให้ผู้ อ่ืนพ้นจากทุกข์ มีใจในอันปลดเปลื้องบ าบัดความทุกข์ยากเดือดร้อนของปวงสัตว์  3. มุทิตา 
หมายถึง ความยินดีในเมื่อผู้อ่ืนอยู่ดีมีสุข มีจิตผ่องใสบันเทิง แช่มชื่นเบิกบานอยู่เสมอต่อสัตว์ทั้งหลายผู้ด ารงอยู่
ในปกติสุข พลอยยินดีด้วยเมื่อเขาได้ดีมีสุข และเจริญงอกงามยิ่งขึ้นไป 4. อุเบกขา หมายถึง ความวางใจเป็น
กลาง อันจะให้ด ารงอยู่ในธรรมตามที่พิจารณาเห็นด้วยปัญญา คือ มีจิตเรียบตรงเที่ยงธรรมดุจตราชู ไม่เอนเอียง
ด้วยรักและชัง พิจารณาเห็นกรรมที่สัตว์ทั้งหลายกระท าแล้ว อันควรได้รับผลดีหรือชั่ว สมควรแก่เหตุอันตน
ประกอบ พร้อมที่จะวินิจฉัยและปฏิบัติไปตามธรรม รวมทั้งรู้จักวางเฉยสงบใจมองดู ในเมื่อไม่มีกิจที่ควรท า 
เพราะเขารับผิดชอบตนได้ดีแล้ว เขาสมควรรับผิดชอบตนเอง หรือเขาควรได้รับผลอันสมกับความรับผิดชอบของ
ตน 

คนที่ท าทุกสิ่งทุกอย่างเพ่ือตัวเองนั้นจัดว่าเป็นคนธรรมดาสามัญไม่ใช่ผู้ประเสริฐ ผู้ประเสริฐนั้นเป็นคน
มุ่งประโยชน์ผู้อ่ืนเป็นส าคัญไม่เห็นแก่ตัว และประกอบด้วยคุณธรรมต่อไปนี้ คือ 1. เมตตา คือ ความปรารถนาดี
มีไมตรีจิตโดยไม่หวังผลตอบแทน 2. กรุณา คือ ความสงสารเมื่อเห็นผู้อ่ืนประสบทุกข์และตั้งใจอนุเคราะห์ให้พ้น
จากทุกข์ที่ได้รับอยู่ 3. มุทิตา คือ ความพลอยยินดีเมื่อเห็นผู้อ่ืนดีกว่าตน 4. อุเบกขา คือ ความวางเฉยในเมื่อตน
ไม่อาจช่วยเหลือบุคคลอื่นด้วยความเมตตาหรือกรุณาก็ไม่กระวนกระวายเร่าร้อนใจ ค านึงถึงผลกรรมว่าเหล่าสัตว์
มีกรรมเป็นสมบัติของตน (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2545) 
 พุทธศาสนิกชนมีความเชื่อว่ากฎแห่งกรรมเป็นกฎที่ยุติธรรม เนื่องจากเป็นการให้ผลตามการกระท าของ
ตน โดยไม่มีการเลือกปฏิบัติว่า ผู้กระท านั้นจะเป็นใคร มียศต าแหน่ง หรือมีฐานะสูงต่ าในสังคมอย่างไร เมื่อ
กระท ากรรมใดไว้แล้วก็จะได้รับผลแห่งการกระท านั้นเท่าเทียมกัน โดยไม่มีการยกเว้น กรรม แปลว่า การกระท า
ที่พร้อมด้วยเจตนาหรือความจงใจ เป็นค ากลาง ๆ อาจเป็นการกระท าดีหรือกระท าชั่วก็ได้ แต่โดยทั่วไป เมื่อพูด
ถึงกรรม คนมักจะตีความในแง่ลบ เช่นค าว่า ที่เราประสบเหตุการณ์เช่นนี้เพราะมีกรรม เป็นต้น กรรมแบ่ง
ออกเป็น 3 อย่าง คือ 1) กายกรรม คือ การกระท าด้วยกาย การกระท าทางกาย 2) วจีกรรม คือ การกระท าด้วย
วาจา การกระท าทางวาจา และ 3) มโนกรรม คือการกระท าด้วยใจการกระท าทางใจ (ม.ม.13/64/56; พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) 

กฎแห่งกรรมเป็นหลักค าสอนที่บ่งบอกถึงความยุติธรรมที่ส าคัญประการหนึ่งในพุทธศาสนา การให้ผล
ของกรรมมีความยุติธรรมโดยไม่เลือก ชาติ ตระกูล ชนชั้น วรรณะ ฐานะ และยศต าแหน่ง ทุกคนเมื่อท ากรรมใด
แล้ว ก็จะได้รับผลของกรรมนั้นเท่าเทียมกัน กฎแห่งกรรมทางพุทธศาสนานั้น เป็นหลักธรรมที่แสดงให้เห็นถึง
ระบบความเชื่อ ความศรัทธา โดยมีพ้ืนฐานส าคัญคือการใช้ปัญญาและเหตุผลในการวิเคราะห์ พุทธศาสนาเรียก
หลักธรรมนี้ว่า สัทธา (ศรัทธา) 4 กล่าวโดยสรุปได้แก่ 1) กัมมสัทธา คือ ความเชื่อเรื่องกรรมว่ามีอยู่จริง เชื่อว่า
เมื่อกระท าการใดโดยเจตนา หรือโดยจงใจแล้วย่อมเป็นกรรม คือเกิดผลดีและผลร้ายสืบเนื่องต่อไปได้ ดังนั้น การ
กระท าดังกล่าวจึงไม่ว่างเปล่าและผลของกรรมนั้นย่อมเกิดจากการกระท าของตน  2) วิปากสัทธา คือ เชื่อใน
วิบาก เชื่อผลของกรรม เชื่อว่าผลของกรรมมีจริง ท าแล้วต้องมีผล ผลดีย่อมเกิดจากความดี และผลชั่วย่อมเกิด
จากความชั่ว 3) กัมมัสสกตาสัทธา คือ เชื่อว่าสัตว์มีกรรมเป็นของตน เชื่อว่าแต่ละคนต้องรับผลของกรรม  ไม่มี
ใครมารับผลกรรมแทนกันได้ หรือล้างบาปให้แก่กันได้ และ 4) ตถาคตโพธิสัทธา คือ เชื่อความตรัสรู้ของ



211 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

พระพุทธเจ้า มั่นใจในพระตถาคตว่าทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ คือเป็นผู้ตรัสรู้โดยชอบด้วยพระองค์เอง (องฺ.
สตฺตก 23/4/3; พระพรหมคุณาภรณ์, 2558) พระเมธีธรรมาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (2539) และ พระครูศรี
ปริยัติวิธาน (พระมหาแม้น คุปตร สี) (2563) กล่าวว่า ความเชื่อในเรื่องกฎแห่งกรรมเป็นหลักความเชื่อพ้ืนฐาน
ของพุทธศาสนา พุทธศาสนิกชนจะต้องเชื่อในกรรม เชื่อในผลของกรรม เชื่อว่าเรามีกรรมเป็นของ ๆ ตน และเชื่อ
ในพระปัญญาเครื่องตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าว่าทรงรู้แจ้งตามความเป็นจริงและค าสอนของพระองค์มีความถูกต้อง
แม่นย าทุกประการ 

เรื่องกฎแห่งกรรมเป็นหลักความเชื่อที่ส าคัญในพุทธศาสนา การกระท าที่ประกอบด้วยเจตนาจัดเป็น
กรรม ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เจตนานั่นเอง เราเรียกว่ากรรม บุคคลจงใจแล้วจึงกระท าด้วย
กาย ด้วยวาจา ด้วยใจ” (องฺ. ฉกฺก. (ไทย) 22/334/422) และในขณะเดียวกันก็แสดงให้เห็นถึงความยุติธรรมของ 
“กรรม” ที่ปรากฏด้วยกฎแห่งกรรม เพราะสัตว์ทั้งหลายนั้นต่างก็มี “กรรมเป็นของตนเอง แต่ละคนย่อมได้รับผล
แห่งกรรมของตน” 

หลักความยุติธรรมเป็นแนวคิดเกี่ยวกับความเสมอภาค ความเที่ยงธรรม ความเป็นธรรม ความถูกต้องดี
งาม ความสมเหตุสมผล ตลอดจนการบังคับใช้กฎหมายโดยค านึงถึงสิทธิและเสรีภาพส่วนบุคคล โดยมนุษย์ทุก
คนจะต้องได้รับการปฏิบัติอย่างเท่าเทียมกัน โดยปราศจากการเลือกปฏิบัติในด้านเชื้อชาติ ศาสนา ความ เชื่อ สี
ผิว และฐานะทางสังคม (วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี, 2559) ความยุติธรรมจึงจ าเป็นจะต้องมีในทุกองค์การเพ่ือ
รักษาไว้ซึ่งขวัญ ก าลังใจและผลประโยชน์ของพนักงาน Greenberg (1990) ได้กล่าวไว้ว่า การรับรู้ความยุติธรรม
ในองค์การหมายถึง การรับรู้ความยุติธรรมของผลตอบแทนที่องค์การจัดสรรให้กับพนักงานและความยุติธรรม
ของกระบวนการที่ใช้ในการตัดสินใจเพ่ือก าหนดผลตอบแทน Moorman (1991) กล่าวว่า การรับรู้ความยุติธรรม
ในองค์การ หมายถึง การรับรู้วิธีการหรือหนทางท่ีพนักงานตัดสินว่าเขาได้รับการปฏิบัติด้วยความยุติธรรมในเรื่อง
ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการท างานซึ่งเป็นสิ่งที่มีผลโดยตรงต่อการปฏิบัติงานและผลประโยชน์ของพนักงาน Folger 
(1998) ได้จ าแนกประเภทของการรับรู้ความยุติธรรมในองค์การออกเป็น 3 ด้าน คือ 1. การรับรู้ความยุติธรรม
ด้านผลตอบแทน (Distributive Justice) เป็นการรับรู้ความยุติธรรมต่อผลลัพธ์หรือการจัดสรรผลตอบแทนที่แต่
ละบุคคลได้รับ เมื่อบุคคลพิจารณาความยุติธรรมในด้านผลตอบแทน พนักงานจะประเมินว่าผลลัพธ์ที่ได้มีความ
เหมาะสมถูกต้องตามหลักจริยธรรมหรือไม่ 2. การรับรู้ความยุติธรรมด้านกระบวนการ (Procedural Justice) 
คือการที่บุคคลรับรู้ว่าวิธีการ กลไกหรือกระบวนการต่าง ๆ ที่ใช้ในการก าหนดผลตอบแทนมีความยุติธรรม เช่น 
กระบวนการตัดสินใจ กระบวนการแก้ไขข้อพิพาทหรือกระบวนการแบ่งปันผลตอบแทนในองค์การว่ามีความ
ยุติธรรมหรือไม่ 3. การรับรู้ความยุติธรรมด้านข้อมูลข่าวสาร  (Informational Justice) หมายถึงการที่
ผู้บังคับบัญชามีข้อมูลเพียงพอที่จะอธิบายผลของการตัดสินใจว่ามีความถูกต้องเหมาะสมหรือไม่ ดังนั้น
ผู้บังคับบัญชาจ าเป็นต้องมีความรู้เกี่ยวกับกระบวนการต่าง ๆ ที่มีผลกระทบต่อพนักงานและสามารถอธิบายใน
สิ่งที่พนักงานมีความกังวลใจได้  

 
 
 
 
 
 



212 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 
วิธีการด าเนินการวิจัย 

งานวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงปริมาณ โดยใช้แบบสอบถามเป็นเครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูล  
มีรายละเอียดดังนี้ 

ประชากรและกลุ่มตัวอย่างท่ีใช้ในการวิจัย 
ประชากรและกลุ่มตัวอย่างที่ใช้ในการวิจัยได้แก่ บุคลากรและพนักงานที่ท างานในองค์กรภาคเอกชนใน

เขตกรุงเทพมหานคร ซึ่งมีจ านวน 15,000 คน ผู้วิจัยใช้สูตรของทาโร่ ยามาเน่ ในการค านวณ ได้กลุ่มตัวอย่าง 
392 คน โดยใช้การสุ่มตัวอย่างแบบสะดวก (Convenience Sampling) 

เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล  
เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษาวิจัยในครั้งนี้ ได้แก่ แบบสอบถาม (Research Questionnaire) ซึ่งเป็น

เครื่องมือที่ ใช้ส าหรับการเก็บรวบรวมข้อมูลเชิงปริมาณ (Quantitative Research) โดยในการสร้าง
แบบสอบถาม ผู้วิจัยได้ศึกษาแนวคิดและทฤษฎีต่าง ๆ จากเอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพ่ือน ามาท าเป็น
แบบสอบถาม (Questionnaire) ที่มีค าถามชนิดปลายปิดโดยแบ่งโครงสร้างของแบบสอบถามออกเป็น 3 ส่วน 
ดังนี้ 

1. แบบสอบถามส่วนที่ 1 เป็นแบบเลือกตอบ (Check list) เป็นค าถามเกี่ยวกับข้อมูลส่วนบุคคลของ
ผู้ตอบแบบสอบถาม ประกอบด้วย เพศ อายุ สถานภาพ ระดับการศึกษา และรายได้ต่อเดือน  

ปัจจัยส่วนบุคคล 

- เพศ 
- อาย ุ
- สถานภาพ 
- การศึกษา 
- รายได ้
- อายุการท างาน 

 

จริยธรรมทางศาสนา 

- การเว้นจากอคติ 4 

- พรหมวิหาร 4 

- ความเชื่อในกฎแห่งกรรม 
 

ความยุติธรรมในองค์การ 

- ด้านการแบ่งปันผลตอบแทน 

- ด้านกระบวนการขององค์การ 
- ด้านปฏิสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับองค์การ 



213 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

2. แบบสอบถามส่วนที่ 2 เป็นแบบมาตราส่วนแบบประมาณค่า (Rating scale) เป็นค าถามเกี่ยวกับ
จริยธรรมทางพุทธศาสนา จ านวน 12 ข้อ  

3. แบบสอบถามส่วนที่ 3 เป็นแบบมาตราส่วนแบบประมาณค่า (Rating scale) เป็นค าถามเกี่ยวกับ
ความยุติธรรมในองค์การ จ านวน 20 ข้อ 

การสร้างและพัฒนาเครื่องมือที่ใช้ในการศึกษา  
ผู้วิจัยได้น าเอาแบบสอบถามที่สร้างขึ้นไปทดลองใช้ (Try Out) เพ่ือ 
1. ตรวจสอบความถูกต้องของเนื้อหา (Content Validity) โดยผู้ทรงคุณวุฒิ 3 ท่าน โดยพิจารณาความ

สอดคล้องระหว่างข้อค าถามกับตัวแปรและวัตถุประสงค์ที่ต้องการศึกษาโดยใช้ค่าดัชนีความสอดคล้อง (IOC : 
Item Objective Congruence Index) ในการสร้างประเด็นค าถาม 

2. หาความเชื่อมั่น (Reliability) ของแบบสอบถามโดยทดลองใช้แบบสอบถามกับประชาชนที่มิใช่กลุ่ม
ตัวอย่าง จ านวน 30 คน ได้ความเชื่อม่ันทั้งฉบับ 0.95 

3. ปรับปรุงแบบสอบถามก่อนน าไปใช้จริง 
การเก็บรวบรวมข้อมูล 
1. การจัดเก็บข้อมูล ผู้วิจัยได้ประสานงานกับผู้บริหารและบุคลากรในสถานที่ท างานเพ่ือเป็นตัวแทนใน

การเก็บรวบรวมแบบสอบถาม ซึ่งผู้วิจัยได้ชี้แจงรายละเอียดแก่บุคลากร และกลุ่มตัวอย่างก่อนที่จะมีการตอบ
แบบสอบถามให้ชัดเจนก่อน 

2. ผู้วิจัยแจกแบบสอบถามให้กับกลุ่มตัวอย่างจ านวน 392 คน ระหว่างวันที่ 15 ธันวาคม 2562 ถึงวันที่ 
20 กุมภาพันธ์ 2563 ได้แบบสอบถามกลับมาทั้ง 350 ชุด คิดเป็นร้อยละ 89 เปอร์เซ็นต์ 

3. ตรวจสอบความถูกต้อง และความสมบูรณ์ของแบบสอบถามแล้วน ามาวิเคราะห์ข้อมูล 
สถิติที่ใช้ในการวิเคราะห์ข้อมูล 
ผู้วิจัยใช้สถิติเชิงพรรณนา และสถิติเชิงอนุมานในการวิเคราะห์ข้อมูลและทดสอบสมมติฐาน โดยมี

รายละเอียดดังนี้ 
1. ใช้การแจกแจงความถี่ (Frequency) และค่าร้อยละ (Percentage) ในการวิเคราะห์ข้อมูลทั่วไปของ

ผู้ตอบแบบสอบถาม 
2. ใช้การหาค่าเฉลี่ย (Mean) และค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน (Standard Deviation) ในการวิเคราะห์

จริยธรรมทางพุทธศาสนา และความยุติธรรมในองค์การ 
3. ใช้การวิเคราะห์สัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์ (Pearson Correlation) ในการวิเคราะห์ความ สัมพันธ์

ระหว่างปัจจัยทางวัฒนธรรมกับความยุติธรรมในองค์การ  
4. ใช้การวิเคราะห์การถดถอยพหุคูณ (Multiple Regression Analysis) ในการวิเคราะห์ตัวแปร

องค์ประกอบของจริยธรรมทางพุทธศาสนาที่ส่งผลต่อความยุติธรรมในองค์การ  
 
ผลการวิจัย 

การวิเคราะห์ปัจจัยส่วนบุคคลของผู้ตอบแบบสอบถาม 
ผลการวิเคราะห์ปัจจัยส่วนบุคคล พบว่า ผู้ตอบแบบสอบถาม จ านวน 350 คน ส่วนใหญ่เป็นเพศหญิง 

จ านวน 190 คน คิดเป็นร้อยละ 54.28 และเป็นเพศชาย จ านวน 160 คน คิดเป็นร้อยละ 45.71 ส่วนใหญ่ มีอายุ 
25-35 ปี จ านวน 98 คน คิดเป็นร้อยละ 28.00 รองลงมาได้แก่ อายุต่ ากว่า 25 ปี จ านวน 87 คน คิดเป็นร้อยละ 



214 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

24.85 อายุตั้งแต่ 46 ปีขึ้นไป จ านวน 85 คน คิดเป็นร้อยละ 24.28 และอายุ 36-45 ปี จ านวน 80 คน คิดเป็น
ร้อยละ 22.85 ส่วนใหญ่มีสถานภาพโสด จ านวน 180 คน คิดเป็นร้อยละ 51.42 รองลงมาได้แก่ สถานภาพสมรส 
จ านวน 160 คน คิดเป็นร้อยละ 45.71 และสถานภาพหย่าร้าง/แยกกันอยู่ จ านวน 10 คน คิดเป็นร้อยละ 2.85 
ส่วนใหญ่จบการศึกษาระดับปริญญาตรี จ านวน 190 คน คิดเป็นร้อยละ 54.28 รองลงมาได้แก่ ระดับต่ ากว่า
ปริญญาตรี จ านวน 90 คน คิดเป็นร้อยละ 25.71 ระดับสูงกว่าปริญญาตรี จ านวน 70 คน คิดเป็นร้อยละ 20.00 
และ ส่วนใหญ่มีรายได้ต่อเดือน 15,000-25,000 บาท จ านวน 150 คน คิดเป็นร้อยละ 42.85 รองลงมาได้แก่ มี
รายได้มากกว่า 35,000 บาท จ านวน 80 คน คิดเป็นร้อยละ 22.85 มีรายได้ 25,001-35,000 บาท จ านวน 70 
คน คิดเป็นร้อยละ 20.00 และมีรายได้ต่ ากว่า 15,000 บาท จ านวน 50 คน คิดเป็นร้อยละ 14.28  

การวิเคราะห์การรับรู้ความยุติธรรมจากจริยธรรมทางพุทธศาสนา  
ผลการวิจัย พบว่า ผู้ตอบแบบสอบถามได้เรียนรู้ความยุติธรรมจากจริยธรรมทางพุทธศาสนาโดยรวมอยู่ใน

ระดับมาก โดยมีค่าเฉลี่ย (X =3.78, S.D.= .472) เมื่อพิจารณารายด้านพบว่า การรับรู้ความยุติธรรมจากกฎแห่ง
กรรมมีค่าเฉลี่ ยมากที่สุด ( X =4.02, S.D.= .709) รองลงมาได้แก่การรับรู้ ความยุติ ธรรมพรหมวิหาร 4  
(X = 3.94, S.D.= .476) และการรับรู้ความยุติธรรมจากการเว้นจากอคติ 4 (X = 3.39, S.D.= .231) ตามล าดับ 

การวิเคราะหก์ารรับรู้ความยุติธรรมในองค์การ 
ผลการวิจัยพบว่า การรับรู้ความยุติธรรมในองค์การโดยรวมอยู่ในระดับมาก (X = 3.67, S.D. = .548) เมื่อ

พิจารณารายด้าน พบว่า ปฏิสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับองค์การมีค่าเฉลี่ยมากที่สุด (X = 3.86, S.D. = .654) 
รองลงมาได้แก่  กระบวนการพิจารณาขององค์การ (X = 3.80, S.D. = .566) การแบ่งปันผลตอบแทน 
(X = 3.35, S.D. = .425) ตามล าดับ 

การวิเคราะห์สหสัมพันธ์ระหว่างจริยธรรมทางพุทธศาสนากับความยุติธรรมในองค์การ  
สมมติฐานที่ 1 
Ha1: จริยธรรมทางพุทธศาสนามีความสัมพันธ์กับความยุติธรรมในองค์การ 

ตารางท่ี 1 ค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบของจริยธรรมทางพุทธศาสนากับความยุติธรรมใน
องค์การ 

ตัวแปร PRE MIN KAR OJU 
PRE 1 .513** .394** .127** 
MIN  1 .469** .396** 
KAR   1 .124** 
OJU    1 

** มีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .01 
 จากตารางที่ 1 พบว่า ค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์ภายในระหว่างองค์ประกอบของจริยธรรมทางพุทธ
ศาสนา ประกอบด้วย การเว้นจากอคติ 4 พรหมวิหาร 4 กฎแห่งกรรม มีค่าเป็นบวก แสดงว่า ตัวแปรทั้ง 3 ตัวแปร 
มีความสัมพันธ์กันในทิศทางเดียวกันอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .01 โดยมีค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์ภายใน
อยู่ระหว่าง .394 ถึง .513 ซึ่งค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์ภายในที่มากท่ีสุด ได้แก่ สัมพันธ์ระหว่างการเว้นจากอคติ 
4 (PRE) และพรหมวิหาร 4 (MIN) 



215 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

ค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์ระหว่างอคติ 4 พรหมวิหาร 4 กฎแห่งกรรม และความยุติธรรมในองค์การ มี
ความสัมพันธ์กันอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .01 โดยมีค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์อยู่ระหว่าง .124 ถึง .396 
ซึ่งคู่ที่มีค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์มากท่ีสุด ได้แก่ ความสัมพันธ์ระหว่างพรหมวิหาร 4 (MIN) กับความยุติธรรมใน
องค์การ (OJU) 

ผลการวิเคราะห์จริยธรรมทางพุทธศาสนาที่ส่งผลต่อความยุติธรรมในองค์การ 
สมมติฐานที่ 2 
Ha2: จริยธรรมทางพุทธศาสนาส่งผลต่อความยุติธรรมในองค์การ 

ตารางท่ี 2 แสดงค่าน  าหนักความส าคัญขององค์ประกอบของจริยธรรมทางพุทธศาสนาที่ส่งผลต่อความ
ยุติธรรมในองค์การ 

ตัวแปร 
ความยุติธรรมในองค์การ 

p 
b SE   T 

ค่าคงที่ 3.072 .199  15.414** .000 
การเว้นจากอคติ 4 (PRE) .160 .047 .237 .637** .002 
พรหมวิหาร 4 (MIN) .281 .060 .384 3.019** .003 
กฎแห่งกรรม (KAR) .152 .034 .198 1.555** .002 

R2 =  .032   F =  5.429** 
Adjust R2 = .673 SE = .654 p =  .004 

** มีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .01 
จากตารางที่ 2 พบว่า จริยธรรมทางพุทธศาสนาส่งผลต่อความยุติธรรมในองค์การโดยรวมอย่างมี

นัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .01 (F = 5.429, p = .004) โดยพรหมวิหาร 4 มีค่าคะแนนมาตรฐาน (Beta = 0.384, 
p < .01) การเว้นจากอคติ 4 มีค่าคะแนนมาตรฐาน (Beta = 0.237, p < .01) และกฎแห่งกรรม มีค่าคะแนน
มาตรฐาน (Beta = 0.198, p > .01) ตามล าดับ ซึ่งเมื่อน ามาสร้างสมการถดถอยเชิงเส้นในรูปแบบการวิเคราะห์
การถดถอยแบบพหุคูณจะสามารถอธิบายความแปรปรวนของความยุติธรรมในองค์การได้ร้อยละ 67.3 (Adjust 
R2 = .673) ที่เหลืออีกร้อยละ 32.7 เป็นผลจากตัวแปรอ่ืน ที่ไม่ได้น ามาพิจารณา ซึ่งสามารถน าค่าสัมประสิทธิ์
ของตัวแปรพยากรณ์มาเขียนเป็นสมการพยากรณ์ในรูปคะแนนดิบและคะแนนมาตรฐานได้ดังนี้ 

สมการพยากรณ์จริยธรรมทางพุทธศาสนาที่ส่งผลต่อความยุติธรรมในองค์การ 
สมการพยากรณ์ในรูปคะแนนดิบ OJU = 3.072 (ค่าคงที่) + .281 พรหมวิหารธรรม 4 (MIN)+.160 

การเว้นจากอคติ 4 + .152 กฎแห่งกรรม 
สมการพยากรณ์ในรูปคะแนนมาตรฐาน OJU = .384 พรหมวิหารธรรม 4 (MIN) + .237 การเว้นจาก

อคติ 4 +. 198 กฎแห่งกรรม 
 
อภิปรายผลการวิจัย  

การรับรู้ความยุติธรรมจากจริยธรรมทางพุทธศาสนาโดยรวมอยู่ในระดับมาก เมื่อพิจารณารายด้าน 
พบว่า การรับรู้ความยุติธรรมจากกฎแห่งกรรมมีค่าเฉลี่ยมากที่สุด รองลงมาได้แก่การรับรู้ความยุติธรรมจาก
พรหมวิหาร 4 ส่วนการรับรู้ความยุติธรรมจากอคติ 4 อยู่ในระดับปานกลาง 



216 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

การรับรู้ความยุติธรรมจากอคติ 4 เมื่อพิจารณารายข้อ พบว่า การปฏิบัติต่อผู้อ่ืนโดยปราศจากความ
ล าเอียงเพราะรัก (ฉันทาคติ) มีค่าเฉลี่ยมากที่สุด รองลงมาได้แก่ การปฏิบัติต่อผู้อ่ืนโดยปราศจากความล าเอียง
เพราะหลง (โมหาคต)ิ การปฏิบัติต่อผู้โดยปราศจากความล าเอียงเพราะกลัว (ภยาคต)ิ และการปฏิบัติต่อผู้อื่นโดย
ปราศจากความล าเอียงเพราะเกลียดชัง (โทสาคติ) ตามล าดับ จากข้อค้นพบว่า ระดับความคิดเห็นเกี่ยวกับการ
เว้นจากอคติ 4 ซึ่งอยู่ในระดับปานกลางอาจตีความได้ว่าการด าเนินการในองค์การมีระบบอุปถัมภ์ มีการเล่น
พรรค เล่นพวกท าให้องค์การสูญเสียความยุติธรรมและความเที่ยงธรรม ซึ่งสอดคล้องกับหลักธรรมทางพุทธ
ศาสนาที่สอนว่าหากมนุษย์มีอคติ 4 ประการ จะเป็นปัจจัยที่ท าให้มนุษย์สูญเสียความยุติธรรมหรือความเที่ยง
ธรรม อคติจะท าให้สภาพจิตของมนุษย์ไม่เที่ยงธรรม คือ มีความล าเอียงเพราะความความชอบพอและรักใคร่ มี
ความล าเอียงเพราะความไม่ชอบหรือความเกลียดชัง มีความล าเอียงเพราะมีความหวาดกลัว หรือเกรงกลัว
ภยันตรายที่จะเกิดขึ้นต่อตนเอง และมีความละเอียงเพราะความหลงเพราะไม่รู้ หรือความรู้เท่าไม่ถึงการณ์ (ที.
ปา.11/176/196; พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 2558) ความล าเอียงทั้ง 4 ประการนี้ เป็นตัวแปรส าคัญที่
จะท าให้มนุษย์ที่อาศัยอยู่ร่วมกันในสังคมคลาดเคลื่อนหรือเบี่ยงเบนไปจากความยุติธรรมหรือความเที่ยงธรรม 
จนท าให้การกระท าการอย่างใดอย่างหนึ่งขาดความชอบธรรม ซึ่งน าไปสู่ความไม่ไว้วางใจซึ่งกันและกันของกลุ่ม
คนในองค์การและสังคม ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาของกุลภา วจนสาระ และกฤตยา อาชวนิชกุล (2555) ที่
พบว่า สังคมไทยไม่เคยมีความคิดเรื่องความเป็นธรรม แต่ยอมรับความสัมพันธ์ที่ไม่เสมอภาคระหว่างคนแต่ละชั้น
เป็นแก่นส าคัญในแบบแผนความสัมพันธ์ทางสังคม ความเป็นธรรมทางสังคมสามารถเกิดขึ้นได้บนพ้ืนฐานของ
การตระหนักถึงความเท่าเทียมในการเป็นมนุษย์ และการกระจายผลตอบแทนหรือผลประโยชน์ทางสังคมตาม
สถานภาพอย่างเหมาะสม 

การรับรู้ความยุติธรรมจากพรหมวิหาร 4 โดยรวมอยู่ในระดับมาก เมื่อพิจารณารายข้อ พบว่า การมี
ความเป็นกลาง และให้ความยุติธรรมกับทุกคนมีค่าเฉลี่ยสูงสุด รองลงมาได้แก่  มีเมตตา มีความรัก ความ
ปรารถนาดีต่อทุกคนอย่างเท่าเทียมกัน แสดงความชื่นชมยินดีต่อผู้อ่ืนเมื่อเห็นผู้อ่ืนได้ดีอย่างเท่าเทียมกัน และมี
ความกรุณา มีความปรารถนาที่จะช่วยเหลือผู้อ่ืนให้พ้นจากทุกข์อย่างเท่าเทียมกัน ตามล าดับ พรหมวิหารธรรม 
4 เป็นหลักธรรมที่ส าคัญมากที่ก่อให้เกิดความยุติธรรมและประโยชน์แก่ผู้อ่ืนโดยไม่หวังผลตอบแทน สอดคล้อง
กับค าสอนของสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆปริณายก (2545) ที่ตรัสไว้ว่า หลักพรหม
วิหารธรรม 4 เป็นหลักธรรมอันประเสริฐที่ก่อให้เกิดประโยชน์ต่อผู้อ่ืนโดยไม่เห็นแก่ตัว คือ 1. มีความปรารถนาดี 
มีไมตรีจิตไม่หวังผลตอบแทน 2. มีความสงสารเมื่อเห็นผู้อ่ืนประสบทุกข์และตั้งใจอนุเคราะห์ช่วยเหลือให้พ้นจาก
ทุกข์ที่ได้รับอยู่ 3. มีความพลอยยินดีเมื่อเห็นผู้อ่ืนได้ดีกว่าตน หรือได้ประสบกับสิ่งที่ดีงาม 4. มีจิตใจเป็นกลาง 
ด ารงไว้ซึ่งความยุติธรรม ยอมรับกฎแห่งกรรม รู้ว่าสัตว์โลกมีกรรมเป็นของตน เป็นต้น 

การรับรู้ความยุติธรรมจากความเชื่อในกฎแห่งกรรมโดยรวมอยู่ในระดับมาก เมื่อพิจารณารายข้อ พบว่า 
การยกย่องการกระท าดี มากกว่าความร่ ารวยและการมีวัตถุสิ่งของ มีค่าเฉลี่ยสูงสุด รองลงมาได้แก่ มีความเชื่อว่า
ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่วเสมอ เชื่อว่าคนจะดีหรือชั่วอยู่ที่ผลการกระท าของตนเอง และเชื่อว่ากฎแห่งกรรมให้ความ
ยุติธรรมกับทุกคน ตามล าดับ กฎแห่งกรรมเป็นการสะท้อนกลับของการกระท าที่มนุษย์ท าด้วยเจตนา ดังเช่นที่ 
สุขุมพงศ์ ชาญนุวงศ์ (2555) กฎแห่งการสะท้อนกลับของพฤติกรรมหรือกฎแห่งการกระท าเป็นกฎที่ยุติธรรม ซึ่ง
บุคคลผู้เชื่อหรือไม่เชื่อย่อมได้รับผลของกรรมเหมือนกัน ตามกฎแห่งกรรมนี้ โลกเปรียบเหมือนกระจกบานใหญ่ที่
คอยบันทึกการกระท าของมนุษย์ แล้วสะท้อนผลของการกระท านั้นออกมาให้ปรากฏ ผู้ท ากรรมใดไว้ย่อมได้รับ
ผลของกรรมนั้น 



217 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

การรับรู้ความยุติธรรมในองค์การ โดยรวมอยู่ในระดับมาก เมื่อพิจารณารายด้าน พบว่า ปฏิสัมพันธ์
ระหว่างบุคคลกับองค์การมีค่าเฉลี่ยสูงสุด รองลงมาได้แก่ กระบวนการพิจารณาขององค์การ และการแบ่งปัน
ผลตอบแทน ตามล าดับ ผลการวิจัยนี้สอดคล้องกับแนวคิดของ Folger (1998) ที่กล่าวไว้ว่า ปฏิสัมพันธ์ระหว่าง
บุคคลกับองค์การมีความส าคัญมาก ช่วยลดความเข้าใจผิดและความขัดแย้งในองค์การได้ ผู้บริหารจะต้องมี
ข้อมูลเพียงพอที่จะตอบค าถามของพนักงาน โดยเฉพาะอย่างยิ่งเกี่ยวกับกระบวนการที่ใช้เป็นกลไกในการ
ประเมินผลตอบแทน เมื่อมีกระบวนการพิจารณาทีเ่ป็นธรรม การแบ่งปันผลตอบแทนย่อมเป็นที่ยอมรับด้วย 

จากการวิเคราะห์หลักจริยธรรมทางพุทธศาสนาที่ส่งผลต่อความยุติธรรมในองค์การ พบว่า หลักพรหม
วิหาร 4 ส่งผลต่อความยุติธรรมในองค์การมากที่สุด สามารถอธิบายได้ว่า องค์การให้ความส าคัญกับเรื่องพรหม
วิหาร 4 ซึ่งช่วยท าให้องค์การมีความยุติธรรม มีความเที่ยงธรรม มีความเห็นอกเห็นใจซึ่งกันและกัน สอดคล้อง
กับหลักค าสอนทางพุทธศาสนาที่พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2558) ได้กล่าวไว้ว่า ผู้บริหารจะต้องมี
พรหมวิหาร 4 คือ เมตตา มีความรัก ความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน กรุณา มีความคิดที่จะช่วยเหลือผู้อ่ืน มุทิตา มี
ความพลอยยินดีเมื่อผู้อื่นได้ดี และอุเบกขา มีความเป็นกลาง มีความเท่ียงธรรม และความยุติธรรม  
 
ข้อเสนอแนะ 

1. ผู้ตอบแบบสอบถามแม้จะมีความเชื่อในกฎแห่งกรรม พรหมวิหาร 4 และ การเว้นจากอคติ 4 โดยรวม
อยู่ในระดับมากก็จริง แต่หลักจริยธรรมเหล่านี้ ไม่สามารถบังคับใช้ในองค์การอย่างจริงจังเนื่องจากขาดหน่วยงาน
ที่รับผิดชอบด้านจริยธรรมโดยตรงในองค์การ จึงควรหาแนวทางส่งเสริมการประยุกต์ใช้หลักจริยธรรมดังกล่าวใน
องค์การอย่างเป็นรูปธรรม  

2. ควรมีการส่งเสริมให้มีการปฏิบัติตามหลักจริยธรรมทางพุทธศาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งความเชื่อใน
กฎแห่งกรรมเพ่ือให้จริยธรรมทางศาสนาสามารถส่งผลโดยตรงต่อความยุติธรรมในองค์การ  

3. ควรมีการศึกษาเชิงส ารวจเกี่ยวกับความยุติธรรมและความเป็นธรรมในสังคม เพ่ือหาแนวทางส่งเสริม
ความยุติธรรมและความเป็นธรรมในทุกมิติของสังคม อันจะเป็นแนวทางส าคัญในการสร้างความรัก ความ
ปรองดอง และความสามัคคีของคนในชาติ 

 
 
 
 

บรรณานุกรม 
กุลภา วจนสาระ และ กฤตยา อาชวนิชกุล. (2555). ประชากรและสังคม 2555: ประชากรชายขอบและความ

เป็นธรรมในสังคมไทย. นครปฐม: สถาบันวิจัยประชากรและสังคม. 
ชะวัชชัย ภาติณธุ. (2548). สาระท่ีถูกมองข้ามทางวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์.  
บุรัญชัย จงกลนี. (2528). คุณธรรมของนักบริหาร. ขอนแก่น: คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
พระครูศรีปริยัติวิธาน (พระมหาแม้น คุปตร สี). (2563). ความคิดเห็นของประชาชนต่อการป้องกันและรักษา

โรคติดเชื อโควิด-19 ตามหลักอริสัจ 4. วารสารศิลปะการจัดการ, 14(3), 521-536. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: 

ส านักพิมพ์ผลิธรรม. 



218 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2539). พุทธศาสนากับปรัชญา. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์อมรินทร์ 
ปรินติ้ง กรุ๊พ จ ากัด. 

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, รศ.ดร. (2555). ความยุติธรรมในมุมมองของพุทธศาสตร์. สืบค้นเมื่อ 20 ตุลาคม 
2563 จาก https://ps.mcu.ac.th. 

พุทธทาสภิกขุ. (2542). จริยธรรม (การเสริมสร้างจริยธรรมส าหรับเด็กวัยรุ่น). กรุงเทพฯ: เม็ดทราย พริ้นติ้ง. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2554). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 เฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จ

พระเจ้าอยู่หัวเนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษา 7 รอบ 5 ธันวาคม 2554. 
กรุงเทพฯ : ราชบัณฑิตยสถาน. 

วิกิพีเดีย สารานุกรเสรี. (2559). ความยุติธรรม. สืบค้นเมื่อ 2 มีนาคม 2559 จาก  
https://th.wikipedia.org/wiki/. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก. (2545). ศีลและพรหมวิหาร 4. 
กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา 

สุขุมพงศ์ ชาญนุวงศ.์ (2555). นี่แหละ...คือสิ่งที่พระพุทธเจ้าสอนไอน์สไตน์ให้ฉลาดและมีความสุข. นนทบุรี: 
ส านักพิมพ์ ธิงค์ บิยอนด์. 

สุขุมพงศ์ ชาญนุวงศ ์และบุญวดี มนตรีกุล ณ อยุธยา. (2560). การประยุกต์ใช้หลักธรรมาภิบาลที่ส่งผลต่อ
ความยุติธรรมในองค์การ. วารสารการวิจัยเพื่อพัฒนาชุมชน, 10(3), 36-47. 

สุภาพร ทรงกิจทรัพย์. (2550). หลักจริยธรรมกับการบริหารทรัพยากรมนุษย์. วารสารศรีปทุมปริทัศน์, 7(2), 
114-121.  

Channuwong, S., Ruksat, S., & Ploychum, S. (2018). An integration of Buddhist teachings in 
stress management. Journal of Community Development Research, 11(4),148-158. 

Folger, R. (1998). Organizational justice and human resource management. Thousand Oaks, 
CA: Sage. 

Greenberg, J. (1990). Employee theft as a reaction to underpayment inequality: The 
hidden cost of pay cut. Journal of Applied Psychology, 75, 561-658. 

Moorman, R. H. (1991). Relationship between organizational justice and organizational 
citizenship behaviors: Do fairness perception influence Employee citizenship?. 
Journal of Applied Psychology, 76, 845-855. 

 


