
 
Received: 2020-10-16: Revised: 2020-11-27: Accepted: 2020-12-03 

 

การพัฒนาตนตามหลักการทางพระพุทธศาสนา 
Self-Development in Accordance with Buddhist Principles 

 
นิติกานต์ ธรรมหรรษากุล*  

Nitikan Dhammahansakul* 
ส านักงานส่งเสริมการศึกษาวิจัยพัฒนาศาสนาและกฎหมาย (สศก) 

บริษัท บางกอกไทย เซ็นเตอร์ จ ากัด, บริษัท ธรรมหรรษาทัวร์ แอนด์ แทรเวล จ ากัด*  
Office for Improvement of Education, Research and Development of Religion and Law, 

Bangkok Thai Center Company Limited, Dhammahansa Tours and Travel*  
Company Limited,  

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวกับการพัฒนาพฤติกรรม
และการพัฒนาศีลธรรม การพัฒนาปัญญา และการพัฒนาจิตและอารมณ์ ผลจากการศึกษาพบว่า พฤติกรรมของ
มนุษย์ได้รับอิทธิพลมาจากปัจจัยภายใน คือ สภาพจิตและอุปนิสัยที่มีมาแต่เกิด และปัจจัยภายนอก คือการได้รับ
การอบรมสั่งสอน การคบค้าสมาคมกับเพ่ือน และสิ่งแวดล้อมที่อยู่รอบตัว ศาสนาพุทธสอนให้พัฒนาศีล เพ่ือ
ช าระกาย และวาจาให้บริสุทธิ์ ปราศจากบาปและอกุศลกรรม สอนให้พัฒนาปัญญาโดยการศึกษาเล่าเ รียน การ
คิดพิจารณาไตร่ตรองอย่างมีสติ และการบ าเพ็ญสมาธิภาวนา สอนให้พัฒนาจิตและอารมณ์เพ่ือให้จิตมีความสงบ 
ความสุข ความหนักแน่น ไม่หวั่นไหวไปกับโลกธรรม ผลของการพัฒนาตามหลักการทางพระพุทธศาสนาจะท าให้
มีพฤติกรรมและกิริยามารยาทที่เหมาะสมดีงาม มีการกระท าและการแสดงออกด้วยจิตใจที่เต็มเปี่ยมไปด้วย
ความเมตตา ความกรุณา ความโอบอ้อมอารี นอกจากนี้ การปฏิบัติตามหลักค าสอนทางพุทธศาสนาสามารถท า
ให้ผู้ปฏิบัติตามมีจิตใจที่สงบ ปราศจากความเห็นแก่ตัว ความโลภ ความโกรธ ความหลง และความอาฆาต
พยาบาท ซึ่งจะก่อให้เกิดความสงบร่มเย็นทั้งแก่ผู้ปฏิบัติและแก่สังคมโดยรวม  

 
ค าส าคัญ : พระพุทธศาสนา, การพัฒนาจิต, ศีลธรรม, ปัญญา 
 
Abstract 
 The purposes of this article were to study the Buddhist principles for self-development 
in terms of behavioral and moral development, wisdom development, and spiritual and 
emotional development. The results of the study showed that human behavior is influenced 
by internal factors which are his or her mind and innate characteristic, and external factors which 
are the ways he or she is educated and trained, association with friends, and surrounding 
environments. Buddhism teaches human beings to practice in morality in order to purify physical 
and verbal behavior to be free from sin and evil-doing. Buddhism teaches human beings to 
develop wisdom by education, contemplation with consciousness, and meditation practice. It 
also teaches human beings about spiritual development in order to improve the mind to be 
peaceful, happy, stable and unmoved by worldly matters. The results of development based 
on Buddhism will lead to appropriate and acceptable behavior and etiquette as well as good 



231 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

conduct with loving kindness, compassion and generosity. Additionally, practicing in Buddhist 
principles can give practitioners a peaceful mind that is free from selfishness, greed, hatred, 
delusion, and revenge, which will lead to create peace and happiness to practitioners 
themselves and society at large.  
 
Keywords: Buddhism, spiritual development, morality, wisdom 
 
บทน า 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่เชื่อในศักยภาพของมนุษย์ว่าสามารถพัฒนาจิตใจไปสู่ความเป็นมนุษย์ที่
สมบูรณ์ได้ด้วยความเพียรของตน กล่าวคือ พระพุทธศาสนาสอนให้มนุษย์บันดาลชีวิตของตนเองด้วยผลแห่งการ
กระท าของตน ตามกฎแห่งกรรม สอนให้มนุษย์พ่ึงตนเอง เพ่ือพาตัวเองออกจากกองทุกข์ โดยมีจุดมุ่งหมายคือ
การสอนให้มนุษย์หลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวงในโลกด้วยการพัฒนาตนตามหลักของศีล สมาธิ และปัญญา 
เพ่ือให้สามารถอยู่กับความทุกข์อย่างรู้เท่าทันตามความเป็นจริง วัตถุประสงค์สูงสุดของพระพุทธศาสนา คือ การ
หลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวงและวัฏจักรของการเวียนว่ายตายเกิด เช่นเดียวกับท่ีพระศาสดาทรงหลุดพ้นได้ด้วย
ก าลังสติปัญญาและความเพียรของพระองค์เองในฐานะที่พระองค์ก็ทรงเป็นมนุษย์ (Dominique Side, 2002; 
Dalai Lama, 2001) เนื่องจากมนุษย์ประกอบไปด้วยกายกับจิต จิตมีอิทธิพลต่อการแสดงออกทางพฤติกรรม
ของกาย สามารถกล่าวได้ว่า จิตเป็นนาย กายเป็นบ่าว เมื่อมนุษย์มีความคิด และความตั้งใจแล้ว จึงได้กระท าการ
เพ่ือตอบสนองต่อความคิด และความต้องการทางด้านจิตใจ  (Mills and Spittle, 2003; Kaviratna, 1980) 
ดังนั้น พุทธศาสนาจึงสอนให้ช าระจิต อบรมจิตให้เป็นกุศล เพ่ือให้จิตมีความเฉลียวฉลาด ไม่คิดปรุงแต่งในสิ่งที่
เป็นบาปและอกุศลกรรมทั้งปวง เมื่อจิตไม่คิดปรุงแต่งในการท าบาป พฤติกรรมทางกายและวาจาก็จะเป็น
พฤติกรรมที่ปราศจากบาปไปโดยปริยาย 

พระพุทธศาสนามีความเชื่อพ้ืนฐานว่า ท าดี ได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว ความเชื่อนี้เป็นปัจจัยส าคัญที่ท าให้มนุษย์
จะต้องพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนเองเพราะตนเองจะต้องได้รับผลแห่งการกระท าของตนเอง (Wallace, 2007; 
Marcus, 2002) ผู้ที่เชื่อในกฎแห่งกรรม ยึดมั่นและด ารงตนอยู่ในหลักศีลธรรมอันดี เช่นมีศีล 5 ครบบริบูรณ์ มี
จิตใจประกอบด้วยความเมตตากรุณา ชอบให้ทาน เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ผู้อ่ืน ย่อมมีจิตใจที่เป็นสุข มีพลังแห่งความดี
คอยคุ้มกันทุกเวลา เป็นคนองอาจสง่างาม ไม่ต้องกลัวภัยที่จะมาจากที่ไหน ๆ เพราะด ารงตนด้วยความสุจริตและ
มีการงานที่ปราศจากโทษ ผู้ประพฤติดีดังกล่าวมานี้ย่อมมีความสุขทั้งในโลกนี้และโลกหน้าอย่างแน่นอน 
(Channuwong, Ruksat and Ploychum, 2018) ดังนั้น จึงอาจกล่าวได้ว่า การพัฒนาคุณภาพชีวิตในทาง
พระพุทธศาสนาคือการปฏิบัติตามหลักศีลธรรมและจริยธรรม ประกอบสัมมาอาชีพ  งดเว้นจากกายทุจริต วจี
ทุจริต และมโนทุจริต 

พระพุทธศาสนามีหลักค าสอนและการปฏิบัติเพ่ือพัฒนาตนให้บรรลุถึงความสุขทุกระดับ เช่นค าสอน
เรื่องความสุขของผู้ครองเรือน หรือสุขของคฤหัสถ์ (กามโภคีสุข) 4 ประการ คือ 1. อัตถิสุข สุขเกิดเกิดจากความ
มีทรัพย์ คือความภูมิใจ เอิบอิ่มและอุ่นใจว่าตนมีโภคทรัพย์ที่ได้มาด้วยน้ าพักน้ าแรง และความขยันหมั่นเพียรของ
ตนโดยชอบธรรม 2. โภคสุข คือความสุขที่เกิดจากการใช้จ่ายทรัพย์ คือ ความภูมิใจและเอิบอ่ิมใจว่า ตนได้ใช้
ทรัพย์ที่ได้มาโดยชอบเลี้ยงตัว เลี้ยงครอบครัว และบ าเพ็ญคุณประโยชน์ 3. อณนสุข สุขเกิดจากความไม่เป็นหนี้ 
คือ ความภูมิใจว่าตนเป็นไท ไม่มีหนี้สินติดค้างใคร ไม่ต้องดิ้นรนหรือทุกข์ร้อนใจในการหาเงินมาใช้หนี้ และ 4. 

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%8E%E0%B9%81%E0%B8%AB%E0%B9%88%E0%B8%87%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%97%E0%B8%B8%E0%B8%81%E0%B8%82%E0%B9%8C
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%A2%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%88
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%9E%E0%B8%9E%E0%B8%B2%E0%B8%99
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%9E%E0%B8%9E%E0%B8%B2%E0%B8%99
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%95%E0%B8%A3%E0%B8%B1%E0%B8%AA%E0%B8%A3%E0%B8%B9%E0%B9%89


232 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

อนวัชชสุข สุขเกิดจากความประพฤติที่ไม่มีโทษ คือความภูมิใจ และอ่ิมใจว่าตนมีความประพฤติที่สุจริต ไม่
บกพร่องเสียหาย ใครติเตียนไม่ได้ทั้งทางกาย ทางวาจา และทางใจ บรรดาสุข ๔ อย่างนี้ ท่านว่า อนวัชชสุขมีค่า
มากที่สุด (องฺ.จตุกฺก. 21/62/91 อ้างถึงในพระพรหมคุณาภรณ์, 2555) ค าสอนส าคัญที่เป็นหัวใจของ
พระพุทธศาสนาที่ควรส่งเสริมให้เกิดการปฏิบัติอย่างกว้างขวางในสังคมไทย คือการชักชวนจูงใจและสร้างปัจจัย
แวดล้อมที่ส่งเสริมให้คนไทยลดการท าชั่วและท าความดีให้มากขึ้น ตลอดจนส่งเสริมการพัฒนาด้านจิตใจให้มี
ศักยภาพที่จะลดปัจจัยที่เป็นสาเหตุให้เกิดทุกข์ โดยส่งเสริมให้คนในชุมชนเห็นถึงความส าคัญและประโยชน์ของ
การสร้างสุข (สุทธิลักษณ์ สมิตะสิริ และประภา คงปัญญา, 2553) 

พระพุทธศาสนาจึงสอนให้บุคคลพัฒนาชีวิตของตนเพ่ือเปลี่ยนแปลงชีวิตทั้งไปสู่สิ่งที่ดีงามทุกข้ันตอนเริ่ม
จากจริยธรรมเบื้องต้นเพ่ือพัฒนาตนเองและสังคมไปสู่การบรรลุถึงจุดหมายปลายทางคือพระนิพพาน (องฺ.จตุกฺก.
21/198/169) 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาหลักค าสอนในพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการพัฒนาพฤติกรรม และศีลธรรม 
2. เพ่ือศึกษาหลักค าสอนในพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการพัฒนาปัญญา 
3. เพ่ือศึกษาหลักค าสอนในพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการพัฒนาจิตและอารมณ์ 

 
ระเบียบวิธีในการวิจัย 

งานวิจัยนี้เป็นการศึกษาเชิงเอกสาร (Documentary research) โดยมุ่งศึกษาหลักการและแนวคิด
เกี่ยวกับการพัฒนาตนตามหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา ข้อมูลในการศึกษาแบ่งออกเป็น 2 ส่วนคือ 1. ข้อมูล
ขั้นปฐมภูมิ ได้แก่หลักค าสอนที่ปรากฏในพระคัมภีร์ไตรปิฎก และ 2. ข้อมูลขั้นทุติยภูมิ ได้แก่ผลงานวิจัย หนังสือ 
และต าราของนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนา 

 
แนวคิด ทฤษฎีและงานวจัิยที่เกี่ยวข้อง 

ค าว่า พัฒนา มีความหมายตรงกับภาษาบาลีว่า ภาวนา แปลว่าท าให้เจริญ ท าให้ดีขึ้น การพัฒนาตน
ตามแนวทางพระพุทธศาสนามีหลักการอยู่ 3 ประการคือ กายภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา (ที.ปา.
11/228/172) การพัฒนาตนเองดังกล่าวนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือให้เกิดประโยชน์ 3 ประการคือ 1. ท าให้บุคคลเป็น
คนดีของสังคม เป็นผู้มีระเบียบวินัย เคารพกฎหมาย จัดเป็นการพัฒนาตนเองด้านพฤติกรรมที่แสดงออกทางกาย 
และวาจา เรียกว่ากายภายภาวนา 2. ท าให้มีจิตใจและอารมณ์มั่นคง เป็นผู้สุขภาพจิตดี มีเมตตากรุณา
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ผู้อ่ืน เห็นแก่ประโยชน์ส่วนรวม เป็นคนที่ไม่มีความโลภและความอาฆาตพยาบาท นับเป็นการ
พัฒนาจิตตามหลักพระพุทธศาสนา ซึ่งเรียกว่า จิตภาวนา 3. ท าให้บุคคลได้รู้และเข้าใจสิ่งต่าง ๆ อย่างถูกต้อง
ตามความเป็นจริง มีสัมมาทิฎฐิ คือความเห็นที่ถูกต้อง การปฏิบัติข้อนี้ช่วยพัฒนาบุคคลให้เข้าใจชีวิตอย่างแจ่ม
แจ้งจนบรรลุถึงสัมมาญาณและสัมมาวิมุตติคือหลุดพ้นจากกิเลสโดยสิ้นเชิง (พระพรหมคุณาภรณ์, 2553) 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งภูมิปัญญาและการเข้าถึงธรรมที่ผู้ปฏิบัติตามสามารถรู้แจ้งเห็นจริง
ตนเอง ที่เรียกว่า สันทิฎฐิโก ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงสอนให้ทดลองประพฤติปฏิบัติเพ่ือพิสูจน์ความจริงที่พระ
พุทธองค์ทรงสอนด้วยตนเอง แต่อย่างไรก็ตาม ส าหรับบุคคลผู้ยังไม่เข้าถึงธรรมจ าเป็นที่จะต้องปลูกฝังความเชื่อ
หรือศรัทธาให้แก่กล้าเพ่ือเป็นพลังในการสร้างความดียิ่ง ๆ ขึ้นไป หลักศรัทธาในพระพุทธศาสนาประกอบด้วย



233 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

ความเชื่อในสิ่งที่สมควรเชื่อ 4 ประการคือ (1) กัมมสัทธา คือเชื่อกรรม เชื่อกฎแห่งกรรม เชื่อว่ากรรมมีอยู่จริง 
คือ เชื่อว่าเมื่อท าอะไรโดยมีเจตนา คือ จงใจท าทั้งที่รู้ ย่อมเป็นกรรม คือ เป็นความชั่ว หรือความดีซึ่งเกิดขึ้นใน
ตน เป็นเหตุปัจจัยก่อให้เกิดผลร้ายหรือผลดีสืบเนื่องต่อไป การกระท าไม่ว่างเปล่า และเชื่อว่าผลที่ต้องการจะ
ส าเร็จได้ด้วยการกระท า มิใช่ด้วยอ้อนวอนหรือนอนคอยโชคชะตา เป็นต้น (2) วิปากสัทธา คือเชื่อวิบากอันได้แก่
ผลของกรรม เชื่อว่าผลของกรรมมีจริง คือ เชื่อว่ากรรมที่ท าแล้วต้องมีผล และผลต้องมีเหตุ ผลดีเกิดจากกรรมดี 
ผลชั่วเกิดจากกรรมชั่ว มีความเชื่อว่าบุคคลหว่านพืชเช่นเดียว ย่อมได้รับผลเช่นนั้น ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว (3) 
กัมมัสสกตาสัทธา คือเชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของตน เชื่อว่าแต่ละคนเป็นเจ้าของ จะต้องรับผิดชอบต่อผล
กรรมของตน เชื่อว่าความบริสุทธิ์และไม่บริสุทธิ์ เป็นของจ าเพาะตน ไม่มีผู้ใดท าให้ผู้อ่ืนบริสุทธิ์ หรือล้างบาปให้
ผู้อ่ืนได้ ดังพระพุทธด ารัสที่ตรัสไว้ว่า ผู้ใดท ากรรมใดไว้ ผู้นั้นจะต้องได้รับผลแห่งกรรมนั้นด้วยตนเอง (4) ตถาคต
โพธิสัทธา คือความเชื่อในปัญญาตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า มั่นใจในองค์พระตถาคต ว่าทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ 
ทรงพระคุณทั้ง 9 ประการ ตรัสธรรม บัญญัติวินัยไว้ด้วยดี ทรงเป็นผู้น าทางที่แสดงให้เห็นว่า มนุษย์คือเราทุกคน
นี้ หากฝึกตนด้วยดี ก็สามารถเข้าถึงภูมิธรรมสูงสุด บริสุทธิ์หลุดพ้นได้  ดังที่พระองค์ได้ทรงบ าเพ็ญไว้เป็น
แบบอย่าง (องฺ.สตฺตก. 23/4/3) 

พระพุทธศาสนาสอนให้บ าเพ็ญกุศลกรรมบถ ได้แก่ ทางแห่งกรรมดี ทางท าดี ทางแห่งกรรมที่เป็นกุศล 
อันเป็นทางน าไปสู่สุคติ 10 อย่าง ดังนี้ (1) กายกรรม คือ กรรมที่ท าด้วยกาย 3 อย่าง ได้แก่ 1. ปาณาติปาตา 
เวรมณี เว้นจากการท าลายชีวิต 2. อทินฺนาทานา เวรมณี เว้นจากการถือเอาสิ่งของที่เขามิได้ให้ 3. กาเมสุมิจฺฉา
จารา เวรมณี เว้นจากการประพฤติผิดในกาม (2) วจีกรรม คือกรรมที่ท าด้วยวาจา 4 อย่าง ได้แก่ 1. มุสาวาทา 
เวรมณ ีเว้นจากการพูดเท็จ 2. ปิสุณายวาจาย เวรมณี เว้นจากการพูดส่อเสียด 3. ผรุสาย วาจาย เวรมณี เว้นจาก
การพูดค าหยาบ 4. สัมผัปปลาปา เวรมณี เว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ และ (3) มโนกรรม กรรมที่ท าด้วยใจ 3 อย่าง 
ได้แก่ 1. อนภิชฌา ไม่โลภอยากได้ของผู้อ่ืน 2. อพยาบาท ไม่คิดร้ายเบียดเบียนผู้อ่ืน 3.สมฺมาทิฏฐิ เห็นชอบตาม
คลองธรรม 

บุคคลควรด าเนินตามกุศลกรรมบท 10 ประการนี้ และควรเว้นจากอกุศลกรรมบท 10 ซึ่งมีนัยอัน
ตรงกันข้ามกับกุศลกรรมบถทั้ง 10 ที่กล่าวมาแล้ว กุศลกรรมส่งผลให้ประสบสิ่งที่น่าปรารถนา อกุศลกรรมส่งผล
ให้ประสบแต่สิ่งที่ไม่น่าปรารถนา การให้ผลของกรรมเป็นความจริงที่สลับซับซ้อนมาก กระบวนการบันทึกการ
กระท าของคนและสัตว์ และการให้ผลของการกระท านั้นเป็นสิ่งที่มนุษย์ยากจะเข้าใจ แต่กฎเกณฑ์ทั้งหมดเป็ น
ความจริงแท้แน่นอน ดังพระพุทธพจน์ที่ตรัสไว้ว่า “กมฺมุนา วตฺตตี โลโก” ซึ่งแปลว่า สัตว์โลกย่อมเป็นไปตาม
กรรม (ม.ม. 13/701/529) “ยาทีส  วปเต พีช  ตาทีส  ลภเต ผล  กลฺยาณการี กลฺยาณ  ปาปการี จ ปาปก ” ซึ่ง
แปลว่า บุคคลหว่านพืชเช่นใดย่อมได้ผลเช่นนั้น ผู้ท ากรรมดีย่อมได้รับผลดี ผู้ท ากรรมชั่ว ย่อมได้รับผลชั่ว (ส .ส.
15/903/316-317) 
 
ผลการวิจัย 

ผู้วิจัยน าเสนอและสรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ที่ตั้ งไว้ทั้ ง 3 ข้อ คือ 1. หลักค าสอนทาง
พระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการพัฒนาพฤติกรรมและศีลธรรม 2. หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการ
พัฒนาปัญญา และ 3.หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการพัฒนาจิตและอารมณ์ 

 
 



234 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

1. หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการพัฒนาพฤติกรรมและศีลธรรม 
1.1 การพัฒนาพฤติกรรม 

ตามหลักการทางพระพุทธศาสนาถือว่า พฤติกรรมของมนุษย์มีพัฒนาการมาจาก 1. ปัจจัย
ภายใน คือ สภาวะจิตใจและอุปนิสัยที่ติดตัวมากับดวงจิต เป็นตัวปรุงแต่งจากภายในสู่ภายนอก เช่นเดียวกับ
เมล็ดพืชซึ่งเก็บยีน (Gene) ต่าง ๆ ของพืชไว้ภายในเมล็ดครบถ้วน และพร้อมที่จะเจริญงอกงามเมื่อน ามา
เพาะปลูกลงดิน และ 2. ปัจจัยภายนอก ซึ่งช่วยเสริมแต่งให้เกิดพฤติกรรมที่พึงปรารถนา และไม่พึงปรารถนาใน
เมื่อทารกคลอดออกมาแล้ว ข้อนี้อาจเปรียบเทียบได้กับการรดน้ า พรวนดิน ใส่ปุ๋ยเข้าไป ในเมื่อเมล็ดพืชได้รับ
การเพาะปลูกบนดินแล้ว (สุขุมพงษ์ ชาญนุวงศ์, 2555) ศาสนาพุทธได้กล่าวถึงพัฒนาการทางด้านพฤติกรรมของ
มนุษย์ว่า มีการเปลี่ยนแปลงเนื่องจากปัจจัยดังต่อไปนี้ 

1. การเลี้ยงดูและการอบรมของบิดามารดา บิดามารดานับได้ว่าเป็นครูคนแรกของบุตร เพราะ
เป็นผู้สั่งสอนบุตรให้รู้สิ่งที่ควรกระท าและไม่ควรกระท า ให้รู้วิธีการบริโภคอาหาร การยืน การเดิน การนั่ง การ
นอน พร้อมทั้งสอนกิริยามารยาทในการพูด และการเข้าสังคมที่เหมาะสมอีกด้วย พระพุทธเจ้าตรัสว่า บิดา
มารดาเป็นอาจารย์คนแรกของบุตรธิดา และมีหน้าที่อบรมสั่งสอนบุตรธิดา ดังหลักค าสอนในเรื่องทิศหก ว่าบิดา
มารดามีหน้าที่ต้องปฏิบัติต่อบุตร ดังนี้คือ 1. ห้ามปรามมิให้ท าความชั่ว 2. ให้ตั้งอยู่ในความดี 3. ให้ศึกษา
ศิลปวิทยา 4. หาคู่ครองที่คู่ควรและเหมาะสมให้ และ 5. มอบทรัพย์สมบัติให้ในโอกาสอันสมควร (ที.ป. 11/198-
204/202-206) 

2. การอบรมสั่งสอนของครูในโรงเรียน ครู คือ อาจารย์คนที่สองของเด็ก เมื่อเด็กเติบโตแล้วจะ
ได้รับการอบรมสั่งสอนจากครูเป็นส่วนใหญ่ หากได้ครูที่เพียบพร้อมไปด้วยความรู้ และความประพฤติที่ดี เท่ากับ
เด็กได้แม่พิมพ์ที่ดี เป็นนิมิตหมายแห่งความเจริญรุ่งเรืองก้าวหน้า พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงหน้าที่ของครูอาจารย์
ดังต่อไปนี้ คือ 1. แนะน าตักเตือนศิษย์อย่างดี ด้วยความหวังดีและเจตนาดี 2. ตั้งใจสอนอย่างดี 3. สอนศิลปะ
วิทยาการอย่างสิ้นเชิง ไม่ปิดบังซ่อนเร้น 4. ยกย่องให้ปรากฏในหมู่เพื่อนฝูง และ 5. ช่วยเหลือศิษย์มิให้มีอันตราย
และให้มีความสุข (ที.ป. 11/198-204/202-206) 

3. การสมาคมกับเพ่ือน เพ่ือน ๆ ก็มีอิทธิพลอย่างมากต่อการเปลี่ยนแปลงทางพฤติกรรมของเด็ก 
เด็กบางคน พ่อแม่อบรมสั่งสอนมาอย่างดี แต่พอเพ่ือนชักจูงไปในทางที่ผิด ก็คล้อยตามจนในที่สุด พฤติกรรมของ
เขาก็เปลี่ยนไป จนแยกไม่ออกระหว่างนิสัยเดิมของตนกับนิสัยที่คัดลอกมาจากเพ่ือน เขาอาจลอกเลียนแบบ
พฤติกรรมของเพ่ือนมาเป็นของตนทั้งหมดจนแยกไม่ออก เหมือนเกลือที่ละลายในน้ าจนยากที่จะแยกออกว่า 
ส่วนไหน คือ ความเค็ม ส่วนไหนคือน้ า เพราะมันผสมเข้าไปเป็นอันเดียวกันหมดแล้ว ในทางพระพุทธศาสนา มี
ค าสอนให้ระวังเรื่องการคบคน ดังที่ปรากฏในมงคลสูตรว่า การไม่คบคนพาล การคบบัณฑิต เป็นมงคลอันสูงสุด 
หรือพุทธสุภาษิตที่ว่า คบคนเช่นใด ย่อมเป็นเช่นนั้น เนื่องจากอุปนิสัยและพฤติกรรมของมนุษย์สามารถ
เปลี่ยนแปลงได้ตามสภาวะแวดล้อมที่ตนเสพ ท่านจึงสอนให้เลือกคบแต่คนดี มีปัญญาและมีศีลธรรม ลองมา
พิจารณากันให้ลึกซ้ึงในค าสอนของพระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าตรัสว่า คนที่คบคนชั่ว หรือคบคนไม่ดี แม้ตนเองจะ
ยืนยันว่า ไม่ได้กระท าความชั่ว แต่ก็มีค าติฉินนินทาเสมอว่า คบคนชั่วเป็นมิตร เกียรติยศ ชื่อเสียงของผู้นั้นย่อม
เสื่อมเสีย และเน่าเหม็น ท่านเปรียบเหมือนใบไม้ดี ๆ ไม่มีกลิ่นเหม็น แต่ถูกเอาไปห่อปลาเน่า ความเน่าจากตัว
ปลา ย่อมส่งกลิ่นเหม็นฟุ้งท าให้ใบไม้มีกลิ่นไปด้วย แม้เอาปลาเน่าออกแล้วก็ยังมีกลิ่นเหม็นติดอยู่ ฉันใด การคบ
คนชั่วเป็นมิตรย่อมท าให้ความดีงามท่ีสั่งสมมาตลอดมัวหมองไปด้วย ฉันนั้น 

 



235 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

1.2 การพัฒนาศีลธรรม 
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่ส่งเสริมการเรียนรู้และการพัฒนาพฤติกรรมตลอดชีวิต การศึกษา

ทางพุทธศาสนามิเพียงมุ่งเน้นเพ่ือให้เกิดความรู้ แต่มุ่งเน้นที่การประพฤติปฏิบัติเพ่ือควบคุมกาย วาจา และใจ
ของตนให้บริสุทธิ์ด้วย เป็นการเรียนรู้เพ่ือมุ่งเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมให้สะอาดหมดจด ปราศจากอกุศลกรรมทั้ง
ปวง เพราะเหตุดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงบัญญัติศีล เป็นเครื่องช าระกาย และวาจา สมาธิเป็นเครื่องท าจิตใจให้
สงบ และปัญญาเป็นเครื่องช าระกิเลสเครื่องเศร้าหมองใจ โดยมีเป้าหมายเพ่ือช าระใจให้บริสุทธิ์หมดจด มีความ
เป็นกลาง มีความยุติธรรมและปราศจากความยึดมั่นถือมั่น หรืออุปาทาน (พระธรรมปิฎก, 2540) หลักค าสอน
ดังกล่าว เรียกว่า ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา อาจเรียกได้ว่า เป็นรากฐานแห่งความดีงามทั้งปวง ศีลจึงเป็น
เบื้องต้นแห่งกัลยาณธรรมทั้งปวง เป็นรากเหง้าแห่งความดีงามท่ีมนุษย์จ าเป็นต้องรักษา 

ศีล แปลว่า ปกติ โดยธรรมชาติของมนุษย์ขณะเป็นทารกอยู่ในครรภ์ของมารดาจะมีศีล หรือ
ความปกติที่สมบูรณ์ เพราะปราศจากการเบียดเบียนตนเอง และผู้อ่ืนให้ได้รับความเดือดร้อนทุกประการ ความ
ปกติของมนุษย์เริ่มต้นตั้งแต่ร่างกายของทารกได้แตกแขนงเป็นปัญจสาขา คือ กิ่งก้านห้าประการ ได้แก่  ส่วน
ศีรษะ 1 แขน 2 และขา 2 ปัญจสาขาท่ีเริ่มต้นตั้งแต่อยู่ในครรภ์ของมารดาเป็นนิมิตบ่งบอกให้รู้ว่ามนุษย์จะต้องมี
ศีลห้าติดตัวมาตั้งแต่แรกเกิด ดังนั้น จึงจ าเป็นที่มนุษย์จะต้องมีศีลห้าเพ่ือรักษาไว้ซึ่งความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ ผู้
ประพฤติผิดศีลห้าเป็นประจ า ความเป็นมนุษย์ก็จะค่อย ๆ เสื่อมถอย เมื่อถึงคราวแตกกายท าลายขันธ์ โอกาสที่
จะกลับมาเกิดเป็นมนุษย์ย่อมเป็นไปได้ยากย่อมมีอบายและทุคติภูมิเป็นที่ไปในเบื้องหน้า 

ศีลข้อที่ 1 การละเว้นจากการฆ่า  
สัตว์ทั้งหลายที่มีชีวิตและลมปราณ ย่อมรักตัวกลัวตายเหมือนกันหมด ชีวิตย่อมเป็นที่รักยิ่งของ

ทุกชีวิต ค าว่า สิ่งมีชีวิตและลมปราณ หมายถึง ชีวิตที่มีวิญญาณครอง ซึ่งมีมนุษย์และสัตว์เดรัจฉานทั้งน้อยใหญ่
ทุกจ าพวก แต่ไม่หมายรวมถึงพืช ผัก ผลไม้ต่าง ๆ เพราะสิ่งเหล่านี้ไม่มีวิญญาณครอง ปริมาณของบาปจะมาก
หรือน้อยขึ้นอยู่กับว่า สัตว์นั้นมีคุณมากหรือมีคุณน้อย เช่น มนุษย์ถือว่าเป็นสัตว์มีคุณมาก การฆ่ามนุษย์จึงมีบาป
มาก ในหมู่มนุษย์ก็มีการจ าแนกบาปตามอ านาจของศีลและความบริสุทธิ์ ของผู้ที่ถูกฆ่า การฆ่าผู้มีศีลจะมีบาป
มากกว่าฆ่าผู้ไม่มีศีล การฆ่าผู้บริสุทธิ์ เช่น พระอรหันต์ และผู้มีพระคุณ เช่นบิดาหรือมารดา จะมีบาปมากที่สุด 
หากมนุษย์มีศีลข้อที่หนึ่ง ทุกชีวิตก็ได้รับการคุ้มครอง และอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ปราศจากความหวาดระแวง 
ปราศจากภัยต่อชีวิต ความสงบร่มเย็นก็จะเกิดขึ้น ผู้รักษาศีลข้อที่หนึ่งดีจะส่งผลให้เป็นคนมีอายุยืน มีสุขภาพ
แข็งแรง ไม่เจ็บป่วย มีอวัยวะครบ 32 ประการ และเป็นคนมีเสน่ห์ มีรูปสมบัติงาม เป็นที่รักของเทวดาและมนุษย์
ทั้งหลาย องค์ประกอบของการผิดศีลข้อ 1 มีดังต่อไปนี้ คือ 1. สัตว์มีชีวิต 2. มีความส าคัญว่าสัตว์มีชีวิต 3. มีจิต
คิดจะฆ่า 4. มีความพยายามในการฆ่า และ 5. สัตว์เสียชีวิตเพราะความพยายามนั้น (องฺ.ปญฺจ-ฉกฺก 3/310) 

ศีลข้อที่ 2 การละเว้นจากการลักทรัพย์ 
นอกจากมนุษย์จะรักชีวิตของตนแล้ว มนุษย์ยังรักและหวงแหนในทรัพย์สินของตนด้วย ไม่

ต้องการให้ทรัพย์และสิ่งของที่ตนมีอยู่ถูกคนอ่ืนลักขโมยไป มนุษย์ต้องการสิทธิในการครอบครองสิ่งที่ตนหามาได้
โดยชอบธรรมให้ยาวนานที่สุด จนกว่าทรัพย์นั้นจะอันตรธาน หรือหมดสิ้นไปตามกาลเวลา แต่หากทรัพย์นั้นถูก
ลักขโมยไป มนุษย์จะตัดความเสียดาย และความอาลัยในสิ่งนั้นได้ยาก เพ่ือเคารพต่อสิทธิในการครอบครอง
ทรัพย์สมบัติของผู้อ่ืน พระพุทธเจ้าจึงบัญญัติศีลข้อที่สองขึ้น ผู้ประพฤติผิดศีลข้อที่สองนี้ ย่อมพบกับความเสื่อม
หลายประการ เช่นต้องไปเกิดในอบายภูมิ แม้นหากกลับมาเกิดเป็นมนุษย์ก็ย่อมมีหนี้กรรมติดตัวมาตั้งแต่แรกเกิด 
จะถูกหลอกลวง มีทรัพย์สมบัติก็ถูกคนอ่ืนฉ้อโกง ถูกลักขโมย ถูกเอารัดเอาเปรียบ ประกอบธุรกิจการงานใดก็มี



236 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

อันต้องขาดทุน จะมีเจ้ากรรมนายเวรคอยท าลายทรัพย์สมบัติที่หามาได้ให้ย่อยยับ และไม่สามารถจะรักษาทรัพย์
ที่ตนหามาได้ให้คงอยู่กับตนตลอดไป ผู้หวังความร่ ารวยจึงสมควรอย่างยิ่งที่จะรักษาศีลข้อนี้ให้หมดจด เพ่ือเป็น
ปัจจัยเกื้อหนุนให้เป็นมหาเศรษฐีในชาติต่อ ๆ ไป องค์ประกอบของการผิดศีลข้อ 2 คือ 1. ทรัพย์มีเจ้าของหวง
แหน 2. รู้ว่าทรัพย์นั้นมีเจ้าของหวงแหน 3. มีจิตคิดจะลัก 4. มีความพยายามในการลัก และ 5. ลักทรัพย์ได้มา
ด้วยความพยายามนั้น (องฺ.ปญฺจ-ฉกฺก 3/310) 

ศีลข้อที่ 3 การละเว้นจากการประพฤติผิดในกาม  
ตามธรรมชาติของมนุษย์ย่อมต้องการเป็นเจ้าของในบุคคลที่ตนรัก ไม่อยากให้คนที่ตนรักไปปัน

ใจให้บุคคลอ่ืน หรือไปหาความสุขกับผู้อ่ืน การเป็นชู้กับคนที่มีเจ้าของเป็นทางแห่งความหายนะ แม้ความสุขที่
เกิดจากการเป็นชู้จะมีอยู่ก็จริง แต่ก็เป็นความสุขที่สั้นมาก เมื่อเทียบกับความทุกข์ที่ได้รับทั้งในชาตินี้ และชาติ
หน้า ความทุกข์ในชาตินี้ คือ จะมีความหวาดระแวง ความหวาดกลัว และภัยจากผู้เป็นเจ้าของที่แท้จริง บางคน
อาจถูกปลดออกจากงานเพราะเรื่องชู้สาว เพราะถือเป็นการประพฤติบกพร่องทางศีลธรรมอย่างหนึ่ง  

พระพุทธศาสนาบัญญัติศีลข้อ 3 เพ่ือให้มนุษย์สามารถด าเนินชีวิตอยู่อย่างปกติสุขโดยปราศจาก
ภัยอันตราย และความเสื่อมเสียทางด้านเกียรติยศชื่อเสียงเพราะการประพฤติผิดศีลข้อที่ 3 มีผลเป็นความทุกข์
มากกว่าความสุข ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “กามทั้งหลายมีสุขน้อย แต่มีทุกข์มาก”(ขุ.จูฬ.30/764/305-306) 
การประพฤติผิดในกามจะมีความทุกข์มากกว่าการประพฤติชอบในกามหลายเท่าตัว คนมีชื่อเสียง หรือดารา
นักแสดงที่มีเรื่องเสื่อมเสียเพราะขาดความส ารวมในกามก็มีไม่น้อย องค์ประกอบของการผิดศีลข้อ 3 มีดังต่อไปนี้ 
คือ 1. บุคคลที่ไม่ควรเกี่ยวข้อง (หญิงมีสามี หญิงที่ยังไม่บรรลุนิติภาวะ และมีผู้หวงแหน) 2. มีจิตคิดจะเสพใน
บุคคลที่ไม่ควรเกี่ยวข้อง 3. มีความพยายามเสพ และ 4. ท ามรรคต่อมรรคให้ถึงกัน (องฺ.ปญฺจ-ฉกฺก 3/310) 

ศีลข้อที่ 4 การละเว้นจากการพูดเท็จ  
พระพุทธศาสนาสอนให้มนุษย์พูดความจริง พูดค าไพเราะ ละเว้นการพูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดค า

หยาบ และพูดเพ้อเจ้อ เพ่ือให้มนุษย์มีความจริงใจต่อกัน สามารถรักษาความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างมนุษย์ด้วยกัน 
ดังนั้น การโกหกหลอกลวง ล้วนแต่ผิดศีลข้อนี้ทั้งสิ้น สังคมใดที่มนุษย์พูดแต่เรื่องเท็จ ไม่พูดความจริง สังคมนั้น
ย่อมระส่ าระสาย ไม่น่าเชื่อถือ ขาดความไว้วางใจซึ่งกันและกัน ในยุคที่เทคโนโลยีสารสนเทศเป็นใหญ่ มนุษย์
สามารถใช้เทคโนโลยีการสื่อสารเป็นเครื่องมือในการชักจูง โฆษณาชวนเชื่อได้ทั่วทุกมุมโลก ข้อมูลข่าวสารจึงมี
ความส าคัญมาก หากผู้บริโภคสื่อได้รับข้อมูลที่เป็นเท็จ ผิดพลาดคลาดเคลื่อนจากความเป็นจริง ย่อมท าให้เกิด
ความเข้าใจผิด และมีปฏิกิริยาโต้ตอบที่ผิด ๆ ได้ อาจน ามาซึ่งความเสียหายอย่างใหญ่หลวง มนุษย์บางคนอาจพูด
ความจริง แต่หากความจริงนั้นเป็นเรื่องหยาบคาย ไม่ เป็นประโยชน์ ไม่เป็นมารยาทของผู้ดี ท่านก็ห้ามไว้
เช่นเดียวกัน การพูดส่อเสียด คือ การพูดยุแยงตะแคงรั่วให้คนทะเลาะกัน เช่น ได้ฟังจากฝ่ายหนึ่งแล้วก็น าไป
บอกอีกฝ่ายหนึ่งเพ่ือให้เขาหลงรักตนว่าเป็นคนสนิทจริงใจ ยอมเผยความลับของอีกฝ่ายหนึ่งให้ทราบ ย่อมผิดศีล
ข้อนี้เช่นเดียวกัน ค าพูดดีมีสัจจะเป็นเครื่องมือในการชักจูงและประสานให้คนรักและสามัคคีกันได้ ท าให้คนรัก 
ศรัทธา เคารพ เชื่อถือได้ ช่วยท าให้ผู้ฟังเข้าใจสถานการณ์ และเห็นอกเห็นใจกัน ในขณะเดียวกัน ค าพูดที่ผิด
ศีลธรรม อาจเป็นอาวุธร้ายแรงที่ท าลายความสงบสุขของมวลมนุษย์อย่างใหญ่หลวง องค์ประกอบของการผิดศีล
ข้อ 4 มีดังต่อไปนี้ คือ 1. เรื่องเท็จ 2. มีจิตคิดจะพูดเท็จ 3. พยายามจะพูดเท็จ และ 4. พูดเท็จต่อผู้อ่ืนและเขา
เชื่อในเรื่องเท็จนั้น (องฺ.ปญฺจ-ฉกฺก 3/310) 

ศีลข้อที่ 5 การละเว้นจากการเสพของมึนเมามีสุราและเมรัย เป็นต้น  



237 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

พระพุทธศาสนาสอนให้มนุษย์ด ารงชีพอยู่อย่างมีสติ ไม่ต้องการให้มนุษย์เป็นทาสของสิ่งมึนเมา 
เพราะจะท าให้เสียสติและสัมปชัญญะ สุราหรือสิ่งเสพติดที่เสพเข้าไปเป็นผลร้ายต่อพัฒนาการด้านสติปัญญาและ
สุขภาพของมนุษย์ คนที่ติดสุรา ไม่สามารถควบคุมตนเองได้ ผู้ที่ประพฤติผิดศีลข้ออ่ืน ๆ เพราะฤทธิ์ของสุราก็มี
อยู่เป็นจ านวนมาก จากสถิติที่ค้นพบมา ผู้ที่เมาสุราแล้วขับรถจะมีโอกาสประสบอุบัติเหตุสูงกว่าขณะที่ไม่เมาถึง 
10 เท่า คนที่ติดสุราย่อมไม่สามารถปฏิบัติภารกิจและการงานของตนได้ดี ขาดความรับผิดชอบ ปฏิบัติตนไม่
เหมาะสม ไม่น่าเคารพนับถือ ทรัพย์ที่มีอยู่ก็ต้องสูญเสียไปเพราะต้องน าไปซื้อสุราและสิ่งเสพติด ซึ่งไม่เป็น
ประโยชน์ต่อสุขภาพมาบริโภค องค์ประกอบของการผิดศีลข้อ 5 มีดังต่อไปนี้ คือ 1. ของมึนเมามีสุราและเมรัย
เป็นต้นอย่างใดอย่างหนึ่ง 2. มีจิตคิดจะดื่มของมึนเมา 3. พยายามจะดื่มหรือเสพ และ 4. ดื่มเข้าไปล่วงล าคอ 
(องฺ.ปญฺจ-ฉกฺก 3/310) 

2. หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการพัฒนาปัญญา 
พระพุทธศาสนา เป็นศาสนาแห่งผู้รู้ ผู้ตื่น และผู้เบิกบาน การรู้แจ้งและการบรรลุธรรมย่อมเกิดขึ้นได้

ด้วยปัญญาของผู้ปฏิบัติอย่างแท้จริง มิได้เกิดขึ้นด้วยสักแต่เพียงความเชื่อหรือศรัทธาในผู้ใดผู้หนึ่ง พระนามของ
พระพุทธเจ้า จึงมีความหมายว่า เป็นเจ้าแห่งความรู้ เพราะเหตุดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงเปิดโอกาสให้ผู้สนใจได้
เข้ามาศึกษา พิสูจน์ความจริงแห่งค าสอนตลอดเวลา และเปิดใจกว้างส าหรับการวิพากษ์ วิจารณ์ และอภิปรายผล
ที่ผู้ปฏิบัติได้ค้นพบเพราะความจริงเป็นสิ่งที่สามารถพิสูจน์ได้และค้นพบได้โดยการปฏิบัติตามหลักของศีล สมาธิ 
และปัญญา  

พระพุทธศาสนาสอนว่า มนุษย์มีแนวทางในการสร้างปัญญาหลายวิธี ดังที่ท่านกล่าวไว้เกี่ยวกับ
ปัญญา 3 ประการ คือ 

สุตามยปัญญา คือ ปัญญาเกิดจากการฟัง การศึกษาเล่าเรียน การรับรู้จากผู้อ่ืน ซึ่งเป็นปัญญาที่อาศัย
ประสาทสัมผัสที่เป็นอายตนะภายใน เช่น ทางตา มีการเรียนรู้จากการพบเห็นพฤติกรรมการแสดงออก หรือ
กิริยาท่าทาง ทางหู มีการเรียนรู้จากการรับฟังท่านผู้รู้ถ่ายทอดให้ เป็นต้น ในปัจจุบัน สุตามยปัญญา หมาย
รวมถึงกระบวนการจัดการเรียนการสอนทั้งที่เป็นทางการและไม่เป็นทางการ คือ การเรียนตามระบบในชั้นเรียน
และการศึกษาเล่าเรียนนอกระบบ หรือการเรียนรู้ตามอัธยาศัย ศาสนาพุทธสอนให้เป็นคนฟังเป็น ฟังอย่างมีสติ 
ฟังอย่างมีเหตุผล ฟังอย่างตั้งใจ ดังพระบาลีที่ว่า “สุสูส  ลภเต ปญฺญ  ฟังด้วยดีย่อมได้ปัญญา” มนุษย์ส่วนใหญ่
ละเลยต่อการเป็นนักฟังที่ดี แต่จะเป็นนักพูดส่วนใหญ่ จึงก่อให้เกิดปัญหามากมาย เมื่อฟังคนอ่ืนน้อยหรือไม่
สนใจฟังเลย จึงไม่สามารถเข้าใจเหตุผลของอีกฝ่ายหนึ่ง การแก้ปัญหาจึงไม่ตรงจุด และไม่มีจุดร่วมที่สามารถ
ยอมรับกันได ้(สุขุมพงษ์ ชาญนุวงศ์, 2555) 

จินตามยปัญญา คือ ปัญญาเกิดจากการคิด การวิเคราะห์ การไตร่ตรองหาเหตุผลด้วยตนเอง เมื่อได้
ฟังจากผู้อ่ืน แล้วก็มีการน ามาคิดต่อเพ่ือให้เกิดความรู้ ความเข้าใจ หรือบางครั้งอาจไม่ได้ฟังจากผู้อ่ืน แต่ใช้
ความคิดของตนพิจารณาตามหลักของเหตุผลจนเกิดความรู้แจ้งในศาสตร์ วิชา หรือแนวทางในการแก้ปัญหาก็
นับว่าเป็นจินตามยปัญญาเหมือนกัน จินตามยปัญญาเป็นปัญญาที่เกิดจากวิเคราะห์ แยกแยะ และสังเคราะห์ 
เชื่อมโยง จัดเป็นปัญญาขั้นที่สองของมนุษย์ ส่วนระดับของความรู้ขึ้นอยู่กับก าลังแห่งสติ หากคิดและวิเคราะห์
อย่างมีสติมาก ความรู้และความเข้าใจก็จะมีมากไปด้วย หากมีสติน้อย ปัญญาที่เกิดจากการคิดก็จะน้อยไปด้วย 
นักวิทยาศาสตร์ส่วนใหญ่ใช้ปัญญาที่เกิดจากความคิดและการวิเคราะห์โดยวางอยู่บนพ้ืนฐานของโลกิยะสมาธิ 
เมื่อเขาคิดและวิเคราะห์อย่างมีสติ มีจิตตั้งมั่นโดยปราศจากอารมณ์ปรุงแต่งก็เกิดเป็นความรู้ที่สามารถน ามา
ทดลองให้เห็นเป็นจริงได้ แต่นักวิทยาศาสตร์มุ่งเน้นที่จะศึกษาสิ่งที่เป็นวัตถุภายนอก โดยใช้จิตไปศึกษาและ



238 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

ก าหนดรู้สิ่งภายนอก มิได้ย้อนกลับมาดูภายในจิตของตนจึงไม่สามารถบรรลุโลกุตรธรรมได้  (พระธรรมปิฎก, 
2540) 

ภาวนามยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจากการเจริญภาวนา หรือท าใจให้สงบ พระพุทธเจ้าตรัสว่า 
“สมาธึ ภิกฺขเว ภาเวถ, สมาหิโต หิ ยถาภูต  ปชานาติ ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงบ าเพ็ญสมาธิเถิด เพราะผู้มีใจเป็น
สมาธิย่อมรู้ตามเป็นจริง” การบ าเพ็ญสมาธิ คือ การท าใจให้สงบปราศจากนิวรณ์ 5 และอารมณ์ท่ีมารบกวน เป็น
บ่อเกิดแห่งปัญญาที่น่าอัศจรรย์ยิ่ง พระอริยเจ้าทั้งหลายรู้แจ้งสัจธรรม และสภาวการณ์ของโลกด้วยอาศัยสมาธิ
เป็นที่ตั้ง 

3. หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการพัฒนาจิตและอารมณ์ 
จิต คือ ธรรมชาติที่คิดปรุงแต่งและรู้แจ้งอารมณ์ ตามข้อความในภาษาบาลีที่กล่าวไว้ว่า อารมฺมณ  

จินฺเตตีติ จิตฺต  ซึ่งแปลความว่า “สภาวะที่เรียกว่า จิตเพราะคิดซึ่งอารมณ์” จิตเป็นธรรมชาติมหัศจรรย์ที่ไม่มี
ตัวตน ไม่มีน้ าหนัก ไม่มีความสั้น ความยาว ไม่มีสี และไม่มีขนาด แต่สามารถสถิตอยู่ทั่วทุกหนทุกแห่งทั้งในสัตว์
เล็กเช่น มด หนอน และในสัตว์ใหญ่ เช่น ช้าง เป็นต้น แม้การเกิดเป็นมนุษย์ เทวดา อินทร์ พรหม ก็ล้วนเกิดด้วย
อ านาจจิตทั้งสิ้น (สุขุมพงษ์ ชาญนุวงศ์, 2555) 

สภาวะจิตอาจเปรียบเทียบได้กับเลขศูนย์ เมื่อเรียงตามหลังตัวเลขอ่ืนก็ท าให้ตัวเลขนั้น ๆ มีค่าเพ่ิม
ขึ้นมา ค่าจะมากหรือน้อยย่อมขึ้นอยู่กับตัวเลขก่อนที่จะใส่เลขศูนย์เข้าไป เช่น ถ้าเป็นจิตของมนุษย์ก็จะมี
สติปัญญา มีอานุภาพในการรับรู้ การคิดสร้างสรรค์ และปรุงแต่งอารมณ์ได้ดีกว่าจิตของสัตว์เดรัจฉาน แต่หากจิต
ของมนุษย์ได้รับการฝึกฝนอบรมและพัฒนาตามหลักศีล สมาธิ และปัญญา ก็จะมีคุณค่ามหาศาล มีความเฉลียว
ฉลาดในตัว รู้จักระงับอารมณ์ที่เป็นเหตุให้เกิดทุกข์ และประคับประคองรักษาอารมณ์ที่เป็นเหตุแห่งสุขไว้ได้ 
ความฉลาดในการรักษาอารมณ์จึงมีความส าคัญยิ่งในการเสริมสร้างสุขภาพจิตให้เข้มแข็ง มนุษย์ที่ไม่รู้จักรักษา
อารมณ์ของตนย่อมตกเป็นทาสแห่งกิเลสตัณหา และมีความทุกข์อยู่ทุกอิริยาบถและทุกขณะจิต 

สิ่งมีชีวิตในโลกประกอบด้วยร่างกายและจิตใจ หรือรูปและนาม ศาสนาพุทธถือว่าจิตใจ มี
ความส าคัญมากเพราะเป็นผู้บงการการกระท ากิจกรรมทุกอย่างของร่างกาย ไม่ว่าจะเป็นการกระท าดีหรือไม่ดี 
ล้วนแต่มีจิตใจเป็นผู้สั่งการทั้งสิ้น การกระท าและพฤติกรรมที่มีใจเป็นผู้สั่งการนี้ เรียกว่า การกระท านั้น
ประกอบด้วยเจตนา ซึ่งจะส่งผลให้การกระท านั้น ได้รับวิบากหรือผลของการกระท า ดังพระพุทธพจน์ที่ตรัสไว้ว่า 
“เจตนาห  ภิกฺขเว กมฺม  วทามิ, เจตยิตฺวา กมฺม  กโรติ กาเยน วาจาย มนสา” ซึ่งแปลว่า “ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าว
ว่า เจตนานั่นแหละเป็นกรรม บุคคลจงใจแล้ว ย่อมกรรมทางกาย วาจา หรือทางใจ” (อ .ฉ.22/334/422) 

ตามหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา มนุษย์แม้จะมีจิตใจที่แตกต่างกันหรือนานาจิตตังก็ตาม แต่
ประเภทของจิตก็สามารถรวมลงเป็น 3 อย่าง คือ  

1. กุศลจิต จิตที่ประกอบด้วยกุศล คือ ความฉลาด ความบริสุทธิ์ และความดีงาม สภาวะจิตที่เป็น
กุศลจะมีปัญญาคอยควบคุมดูแลและป้องกันมิให้ตกไปในอารมณ์ร้ายหรืออารมณ์ที่เป็นฝ่ายลบทั้งปวง ผู้มีจิตใจ
เป็นกุศลย่อมประกอบไปด้วยเมตตาธรรม มีความสุข ความสงบ และความเบิกบานเป็นอารมณ์ 

2. อกุศลจิต จิตที่ประกอบอกุศล คือ ความไม่ฉลาด ความขุ่นมัวและความเศร้าหมอง สภาวะจิตที่
เป็นอกุศลย่อมเต็มไปด้วยความโลภ ความโกรธ ความหลง ความไร้เมตตาธรรม ความฟุ้งซ่าน ความอาฆาต
พยาบาท ความคิดแก้แค้น และความอิจฉาริษยา ตามธรรมชาติของสัตว์โลกย่อมตกอยู่ภายใต้วงล้อ 3 ประการ
คือ กิเลส กรรม วิบาก เมื่อมีกิเลส คือ ความโลภ ความโกรธ ความหลง ซึ่งเป็นอกุศลเครื่องเศร้าหมองใจแล้ว 
สัตว์โลกก็สร้างกรรม เมื่อสร้างกรรมแล้วก็ต้องรับวิบาก คือ ผลของกรรม เมื่อรับผลของกรรมเสร็จแล้ว กิเลสก็



239 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

เกิดขึ้นมาใหม่ แล้วสัตว์โลกก็สร้างกรรม และรับผลของกรรมอย่างไม่มีที่สิ้นสุด มนุษย์ผู้มากด้วยความโกรธย่อม
ไปสู่ทุคติเป็นแน่ แม้นหากมีโอกาสกลับมาเป็นมนุษย์อีกย่อมมีรูปร่างหน้าตาไม่งาม อัปลักษณ์ ผิวพรรณทราม 

3. อัพยากตจิต จิตที่เป็นกลาง ๆ ไม่ดี ไม่ชั่วหรืออยู่เหนือดีเหนือชั่ว  อาจหมายรวมไปถึงสภาวะจิต
ของพระอรหันต์ที่ไม่ยินดีกับอารมณ์ที่น่าปรารถนาและไม่ยินร้ายกับอารมณ์ที่ไม่น่าปรารถนาซึ่งมากระทบทาง
กายและทางจิต เป็นสภาวะจิตที่มั่นคง ไม่กวัดแกว่ง ไม่หวั่นไหวไปกับค านินทา สรรเสริญ สุข ทุกข์ และโลกธรรม
ทั้งปวง เพราะมีสภาวะจิตที่หนักแน่นมั่นคง สามารถปล่อยวาง วางเฉย และไม่สะทกสะท้านไปกับอารมณ์ที่มา
กระทบ 
 
สรุปและอภิปรายผล 

ตามหลักการทางพระพุทธศาสนา พฤติกรรมของมนุษย์ได้รับอิทธิพลมาจากปัจจัยภายในคือตัวจิตและ
อุปนิสัยเดิมที่สั่งสมมานานหลายภพชาติ หรือที่เรียกว่า จริต ซึ่งมีอยู่ 6 ประการ คือ ราคจริต โทสจริต โมหจริต 
สัทธาจริต พุทธิจริต และวิตกจริต คนราคจริต มักชอบความสวยงาม ชอบแต่งตัวและชอบเครื่องประดับ ท างาน
ช้าแต่ประณีต คนโทสจริต มีนิสัยหงุดหงิดง่าย โกรธง่าย ใจร้อน ท างานเร็ว แต่ไม่สนใจรายละเอียด คนโมหจริต 
มีนิสัยลุ่มหลง ไร้เหตุผล ใช้ชีวิตอย่างฟุ่มเฟือย และมัวเมากับสิ่งเสพย์ติด คนสัทธาจริต มีนิสัยฝักใฝ่ในศาสนา 
และชอบสิ่งเร้นลับมหัศจรรย์ คนพุทธิจริต ชอบศึกษาเล่าเรียน ชอบคิดและค้นคว้าหาเหตุผลและความจริง คน
วิตกจริต ชอบคิดฟุ้งซ่าน มีความกลัว วิตกกังวล และขาดความมั่นใจในตนเอง ส่วนอิทธิพลภายนอก คือการ
ได้รับการเลี้ยงดูและอบรมสั่งสอน การคบเพ่ือน และสิ่งแวดล้อม ทั้งหมดล้วนแต่มีอิทธิพลต่อการแสดงออกทาง
พฤติกรรมของมนุษย์ ศีลเป็นเครื่องช าระกาย วาจาให้บริสุทธิ์ และเป็นเครื่องน าความร่มเย็นมาสู่สังคม สังคมใด
ไร้ศีลธรรม สังคมนั้นย่อมเป็นสังคมที่ป่าเถ่ือนและไร้ความสงบสุข 

พระพุทธศาสนาสอนวิธีการบ่มเพาะปัญญา 3 ประการ คือ ปัญญาเกิดจากการฟังและการศึกษาเล่าเรียน 
ปัญญาเกิดจากการค้นคว้าและคิดไตร่ตรอง และปัญญาเกิดจากสมาธิจิต คือจิตที่สงบปราศจากอารมณ์ก่อกวน 

พระพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับการพัฒนาคุณภาพชีวิตโดยเริ่มจากการสอนเรื่องจริยธรรมขั้นพ้ืนฐาน
เช่นการประกอบสัมมาอาชีพเพ่ือให้ได้มาซึ่งปัจจัยสี่คือ อาหาร เสื้อผ้า ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรคตลอดถึงการ
ปฏิบัติตามหลักศีล สมาธิ และปัญญา หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามุ่งสอนให้คนเป็นคนดีมากกว่าแสวงหา
ความร่ ารวยโดยวิธีการอันทุจริตเพราะความสุขที่ถาวรย่อมวางอยู่บนพ้ืนฐานแห่งความสุจริตทางกาย วาจา และ
ใจ สอดคล้องกับแนวคิดของสมเด็จพระมหาวีรวงศ์ (2548) ซึ่งพบว่า ความสุขของมนุษย์อยู่ที่ความฉลาดของจิต
ในการแก้ปัญหาเกี่ยวกับอารมณ์ที่มากระทบ ผู้มีสติและรู้เท่าทันอารมณ์ย่อมสามารถประคับประคองจิตใจมิให้
ตกอยู่ในอ านาจของอกุศลกรรมทั้งปวง เมื่ออารมณ์ใดมากระทบจิตใจ ผู้มีปัญญาย่อมใช้สติพิจารณาว่า อารมณ์
นั้นเป็นกุศลหรืออกุศล เมื่อรู้ว่าเป็นกุศล มีความสุขเป็นผล เป็นไปเพ่ือความสงบจากบาป ก็พยายามรักษา
อารมณ์นั้นไว้ หากรู้ว่าเป็นอกุศล มีบาปและความทุกข์เป็นผลก็ก าหนดละเสียเสียตั้งแต่แรก ไม่หล่อเลี้ยง ไม่
ส่งเสริม และไม่เพ่ิมพูนอกุศลกรรมไว้ในดวงจิต วิธีการก าหนดละก็เพียงแต่รับรู้และปล่อยวาง ไม่ปรุงแต่ง และ
เสริมแต่งต่อ เพียงท าได้ดังนี้ อารมณ์ท่ีเป็นอกุศลก็จะดับไปด้วยตัวมันเอง เพราะอารมณ์ทั้งปวงเป็นสภาวธรรมที่
เกิดขึ้นและดับไปอย่างรวดเร็วตลอดเวลา หากไม่สามารถปล่อยวางได้ ความทุกข์ย่อมมีอยู่ร่ าไป สอดคล้องกับ
งานวิจัยของสุขุมพงษ์ ชาญนุวงศ์ (2555) ซึ่งค้นพบว่า มนุษย์ที่มีอารมณ์ค้างสะสมก็เพราะมีความอาลัยเสียดาย
อารมณ์นั้น ๆ ไม่ยอมปลดปล่อยออกไปจากจิต เมื่อเป็นเช่นนี้ ความทุกข์ ความหวาดระแวง ความวิตกกังวล และ
ความเศร้าหมองจึงเกิดข้ึนอยู่ในดวงจิตเหมือนเงาติดตามตัวไปฉะนั้น 



240 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

เมื่อมนุษย์มีพัฒนาการทางสติปัญญาเพียงพอที่จะละความโลภ ความโกรธ ความหลง มนุษย์จะอยู่อย่าง
มีความสงบหรือสันติ คือ มีความสงบทางกาย เว้นจากการฆ่า การเบียดเบียน การลักขโมย และการประพฤตผิด
ในกาม ความสงบทางวาจา ไม่พูดโกหก ไม่พูดไร้สัจจะ ไม่พูดค าหยาบ ไม่พูดเพ้อเจ้อ ไม่พูดจาส่อเสียด ยุแยง
ตะแคงรั่วให้เกิดการบาดหมางใจกัน และความสงบทางใจ คือ มีจิตปราศจากความคิดปรุงแต่งที่ก่อให้เกิดทุกข์ 
ปราศจากความวิตกกังวลและความฟุ้งซ่าน สันติภาพภายนอกจะมีขึ้นมาได้ก็ต้องอาศัยสันติภาพภายในที่แต่ละ
คนมีอยู่ เมื่อรวมกันแล้วก็กลายเป็นมหาสันติภาพแก่โลก  

สภาวะจิตของมนุษย์เป็นธรรมชาติกวัดแกว่ง ดิ้นรน คิดฟุ้งซ่าน และปรุงแต่ง ไปตามอารมณ์ต่าง ๆ อยู่
ตลอดเวลา การท าใจให้สงบนิ่งอยู่ในอารมณ์ใด อารมณ์หนึ่งจึงเป็นเรื่องยาก จิตที่ ไม่ได้รับการฝึกฝนอบรมมักจะ
คิดปรุงแต่งแต่เรื่องที่จะก่อให้เกิดทุกข์ระทมอยู่ตลอดเวลาและไม่สามารถที่จะออกจากวังวนหรือวงจรแห่งความ
ทุกข์นั้นได้ เพราะยังมีความพอใจแม้ในอารมณ์ที่คิดแล้วก่อให้เกิดทุกข์ เมื่อมีการคิดตอบสนองอารมณ์เหล่านั้นก็
จะกลายเป็นกรรมทางจิตเผาไหม้ตนเองต่อไปอีก ธรรมชาติของจิตเป็นของเบา เปลี่ยนแปลงรวดเร็ว เดี๋ยวคิด
ในทางดี เดี๋ยวคิดในทางร้ายอยู่ตลอดเวลา คิดไปเรื่อย ๆ โดยไม่มีก าแพงขวางกั้น การอบรมจิตจึงต้องใช้
สติปัญญาอย่างละเอียดและชาญฉลาดที่สุด “การฝึกจิตที่ข่มได้ยาก เป็นของเบา มักตกไปในอารมณ์ตามที่ ใคร่ 
เป็นการดี เพราะจิตที่ฝึกดีแล้วน าความสุขมาให้” (25/13/17-18) 
พระพุทธศาสนาถือว่าจิตมีความส าคัญมากท่ีสุดในชีวิตมนุษย์ ดังนั้น การพัฒนาจิตและการควบคุมอารมณ์จึงเปน็
เรื่องจ าเป็นอย่างยิ่งส าหรับการมีชีวิตอยู่ในโลกอย่างอย่างมีความสุข ดังพระพุทธพจน์ที่ตรัสไว้ว่า 

“ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ ส าเร็จแล้วด้วยใจ หากบุคคลมีจิตใจไม่ดี จะพูดก็ดี จะท าก็
ดี ความทุกข์ย่อมติดตามบุคคลนั้นไป เหมือนล้อหมุนตามรอยเท้าโคที่ลากเกวียนไป ฉะนั้น หากบุคคลมีจิตใจดี 
จะพูดก็ดี จะท าก็ดี ความสุขย่อมติดตามบุคคลนั้น เหมือนเงาติดตามตัวไปฉะนั้น” (ขุ.ธ. 25/15/11) 
 
ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 

1. สังคมโลกปัจจุบันเป็นโลกที่เจริญไปด้วยวัตถุ แต่คนขาดที่พ่ึงทางด้านจิตใจ เกิดความห่างเหินศีลธรรม
มากขึ้น รัฐจึงสมควรสนับสนุนให้มีการจัดการเรียนการสอนวิชาศีลธรรมในสถาบันการศึกษาเพ่ือก าหนดแนวทาง
ปฏิบัติและมาตรฐานที่ดีงามแก่สังคมต่อไป 

2. งานวิจัยนี้จ ากัดประเด็นในการศึกษาเฉพาะการพัฒนาพฤติกรรมและศีลธรรม การพัฒนาปัญญา และ
การพัฒนาจิตและอารมณ์ จึงสมควรมีการศึกษาหลักธรรมในพุทธศาสนาเพ่ือการพัฒนาในประเด็นอ่ืน ๆ เช่น 
พุทธศาสนากับการพัฒนาเศรษฐกิจ และสังคม เป็นต้น 

3. งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงเอกสารอย่างเดียว ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะว่าสมควรมีการศึกษาแบบส ารวจ 
(Survey research) โดยมีการสัมภาษณ์กลุ่มตัวอย่างเพ่ือต่อยอดความรู้เกี่ยวกับการน าหลักธรรมไปปฏิบัติใน
ชีวิตประจ าวันของพุทธศาสนิกชนต่อไป 
 

 
 
 
 
 



241 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 21 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2563 
_________________________________________________________________ 

บรรณานุกรม 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  2500. กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2536). พระไตรปิฎกและอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: 

ส านักพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย (2525). พระไตรปิฎกขุททกนิกาย ธรรมบท เล่มที่ 25 ฉบับมหาวิทยาลัยมหามกุฎราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2540). พระพุทธศาสนาในอาเซียน. กรุงเทพฯ : ธรรมสภา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). กาลานุกรม พระพุทธศาสนาในอารยธรรมโลก. กรุงเทพฯ : 

ส านักพิมพ์ผลิธัมม์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2555). ธรรมนูญชีวิต. กรุงเทพฯ: บริษัท อกาลิโก พับลิชชิง จ ากัด  
สมเด็จพระมหาวีรวงศ์ (พิมพ์ ธมฺมธรเถร). (2548). สากลศาสนา. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สุขุมพงษ์ ชาญนุวงศ์. (2555). นี้แหละ....คือสิ่งท่ีพระพุทธเจ้าสอนให้ไอน์สไตน์ฉลาดและมีความสุข. 

กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ธิงค์ บิยอนด์. 
สุทธิลักษณ์ สมิตะสิริ และประภา คงปัญญา. (2553). ความสุข ชุมชน และวิถี: เรื่องราวจากพุทธมณฑล. 

นครปฐม: ศูนย์จิตตปัญญาศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล. 
Channuwong, S., Ruksat, S., & Ploychum, S. (2018). An integration of Buddhist teachings in 

stress management. Journal of Community Development Research, 11(4), 148-158. 
Dalai Lama, H.H. (2001). An open heart: Practicing compassion in everyday life. New York: 

Time Warner Trade.  
Dominique, Side. (2002). The spirit of peace: His Holiness the Dalai Lama. Hammersmith, 

London: An Imprint of HarperCollins Publishers. 
Kaviratna, H. (1980). Dhammapada: Wisdom of the Buddha. Pasadena, California, USA: 

Theosophical University Press. 
Marcus, B. (2002). The parallel sayings: Jesus & Buddha. Berkeley, CA: Sea stone. 
Mills, R., & Spittle, E. (2003). The wisdom within. Renton, WA: Lone Pine Publishing. 
Turner, L. (2002). A guide to meditation. London: Paragon Publishing.  
Wallace, B.A. (2007). Contemplative science. Columbia University Press. 
 


