
 

Received:2021-01-03 Revised:2021-03-23 Accepted:2021-03-29 
 

ศึกษาผู้นำในการนำหลักพุทธธรรมมาใช้ในการบริหารประเทศ ในสมัยสุโขทัย สมัยอยุธยา 
Study The Leader to Apply Buddha-Dharma Principle in Country 

Administration in Sukhothai Era and Ayutthaya Era 
 

สุเทพ เฮงจินดา* 
Suthep Hengjinda* 

นักวิชาการอิสระ* 
Independent Academic* 

 
บทคัดย่อ 

หลักพุทธธรรมกับผู้นำประเทศ นั้นมีปรากฏความสัมพันธ์ระหว่างกันและกันในลักษณ์ที่ผู้นำได้นำมาใช้
ในการบริหารและปกครอง ตั้งแต่อดีต ในประเทศไทยก็มีหลักฐานปรากฏให้เห็นตั่งแต่ในสมัยสุโขทัย ในยุคพ่อขุน
รามคำแหง ในยุคพระมหาธรรมราชาลิไท สมัยอยุธยา ในยุคสมเด็จพระนเรศวร ในยุคพระเจ้าทรงธรรม โดย
วัตถุประสงค์ที่สำคัญในการนำหลักพุทธธรรมมาใช้เพื่อการสร้างระเบียบทางสังคม และเป็นเครื่องมือชี้นำ
จริยธรรม โดยมีฐานคติที่ว่า เมื่อผู้นำประเทศและประชาชน มีจิตใจสูงเปี่ยมล้นด้วยศีลธรรม จริยธรรม และยึด
มั่นในหลักพุทธธรรม ประเทศย่อมสงบสุขมีความมั่นคงตามมาและยังเป็นการช่วยรักษาอำนาจการบริหาร
(ปกครอง)ประเทศของผู้นำให้มั่งคง 
 
คำสำคัญ : ผู้นำ, หลักพุทธธรรม, การบริหารประเทศ. 

 
Abstract 

It is apparent that the relation between the Buddha-Dharma principle and the leaders 
of the country is in the form that the leaders have been using such principle to administrate 
and rule the country beginning from the past.  In Thailand, there is evidence indicating that it 
had begun in the Sukhothai era, continuing from King Ram Khamhaeng era, King Maha Thammaracha 
I (Li Thai) era, Ayutthaya Era, King Naresuan era, and Songthamera. The key objectives of Buddha-
Dharma Principle application are to set out the social regulation and to use the principle as a 
tool for guiding morality, with the assumption that when the leaders and the citizens are high-
minded, have morality and ethics, and hold on to the Buddha-Dharma principle, the country 
will be peaceful and stable.  Apart from that, it is a way to securely retain the administrative 
(ruling) power of the leaders. 
 
Keywords : Leader, Buddha-Dharma principle, country administration. 
 
บทนำ 

หลักพุทธธรรมกับรัฐ นั้นปรากฏความสัมพันธ์ระหว่างกันและกัน มีปรากฏให้เห็นตั่งแต่สมัยพระพุทธเจ้า
ท่านเริ่มการเผยแผ่พระธรรมคำส่งสอนของพระองค์ ตั่งแต่สมัยพุทธกาล พุทธศาสนาจึงมีความเกี่ยวพันกับวิถี
ชีวิตของชาวพุทธในฐานะท่ีเป็นสถาบันหนึ่งของสังคมท่ีมีความสำคัญต่อกันตลอดมาก 



230 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 
_________________________________________________________________ 

ประเทศไทยตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันจะเห็นได้ว่าหลักพุทธธรรมทางพุทธศาสนามีความสัมพันธ์หรือมี
ความเกี่ยวข้องกับการบริหาร(ปกครอง)แบบจารีต ที่ผู้นำได้ถือปฏิบัติกันมา ผู้นำในแต่ละยุคก็จะมีการนำหลัก
พุทธธรรมมาใช้เป็นกลยุทธ์ในการบริหารประเทศอยู่ตลอด เพื่อช่วยในการสร้างระเบียบสังคม และชี้นำในการ
สร้างจริยธรรมให้แก่คนในสังคม ดั่งที่มีปรากฏให้เห็นอย่างชัดเจนถึงความสัมพันธ์ระหว่างรัฐและสถาบันศาสนา 
ที่มีในทุกยุคสมัย โดยผู้นำที่สำคัญในแต่ละยุคก็จะมีการนำหลักพุทธธรรมมาใช้เป็นเครื่องมือในการบริหาร
(ปกครอง)คน ให้เห็นมาตั้งแต่อดีตจนถึงยุดปัจจุบัน  

บทความนี้ จะกล่าวถึง ความเป็นมาของผู้นำในการนำหลักพุทธธรรมมาใช้ในการบริหาร(ปกครอง)
ประเทศ ในสมัยสุโขทัย คือ พ่อขุนรามคำแหง และพระมหาธรรมราชาลิไท สมัยอยุธยา คือ สมเด็จพระนเรศวร
และพระเจ้าทรงธรรม 
 
สมัยสุโขทัยในยุค พ่อขุนรามคำแหง 

พ่อขุนรามคำแหง พระมหากษัตริย์หรือผู้นำประเทศสมัยสุโขทัย ทรงนำระบบการบริหาร(ปกครอง)แบบ
บิดาปกครองบุตรหรือพ่อปกครองลูกมาใช้ มีเหตุผลเชื่อได้ว่าพระองค์ได้ทรงนำหลักพุทธธรรมของพุทธศาสนามา
ใช้เป็นแนวทางในการบริหาร(ปกครอง)ประเทศ เพื่อเสริมสถานะและความมั่งคงในอำนาจทางการเมืองของ
อาณาจักร(สมบูรณ์ สุขสำราญ.2534:37)ตามหลักทิศ 6 โดยมีความคิดในการนำหลักพุทธธรรมมาใช้เป็น
เครื่องมือชี้นำการสร้างจริยธรรมและเป็นหลักเกณฑ์ในการสร้างหรือจัดระเบียนในสังคม ให้แก่ประชาชน โดยมี
เชื่อว่า  เมื่อประชาชนมีจิตใจสูงเปี่ยมล้นด้วยศีลธรรม คุณธรรมและ มั่นคงในพุทธศาสนา และยึดมั่นในหลักพุทธ
ธรรม อาณาจักรย่อมสงบสุขและรุ่งเรือง (เกรียงศักดิ์ พิศนาคะ.2512:152) เพราะเมื่อสังคมมีความเรียบร้อย
ประเทศก็จะมีความมั่นคงตามมาด้วย 

พ่อขุนรามคําแหงมหาราช ทรงใช้พุทธศาสนาเป็นอุปกรณ์ครองใจชาวเมืองโดย การเปิดพ้ืนที่ให้พระสงฆ์
ได้เข้ามาทําหน้าที่ในการอบรมสั่งสอนพลเมือง และผู้นําทางการบริหารปกครอง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง พระองค์
ทรงสร้างพระแท่นมนังคศิลาอาสน์ ไว้ท่ามกลางดงตาล เมืองสุโขทัย เพื่อนิมนต์ให้พระสงฆ์มาแสดงธรรมในวัน
พระ และแม้พระองค์ก็ทรงแสดงเองอยู่ เนืองนิตย์ ทั้งนี้ จึงถือว่าทรงนําพระพุทธศาสนามาเป็นประโยชน์แก่การ
ปกครอง ถ้ากล่าวว่า การเมืองคือการปกครองรัฐ การเมืองคือความสงบสุขของประชาชนแล้ว การสร้างพระแท่
นมนังคศิลาอาสน์ของพ่อขุนรามคําแหงก็อาจได้ชื่อว่าเป็น พระแท่นการเมือง (เทพ สุนทรศารทูล.2531:42-43) 

ลักษณะการบริหารประเทศ(ปกครอง) ในยุคของพ่อขุนรามคำแหง เป็นการบริหารและปกครองแบบที่
เรียกว่า แบบบิดาปกครองบุตรหรือพ่อปกครองลูก ดังกล่าวสอดคล้องกับคุณค่าทางจริยธรรมของพุทธศาสนาที่
ได้จัดระเบียบความสัมพันธ์ทางสังคมระหว่างบิดา มารดากับบุตร ตลอดจนแยกแยะสิทธิและหน้าที่ของทั้ง 2 
ฝ่ายไว้อย่างชัดเจน เช่น ความเชื่อฟัง กตัญญูกตเวที ตอบแทนคุณบิดามารดาตามหลักทิศ 6 ของพุทธศาสนา
(Siddhi Butr-Indr.1973:149-150) หรับความคิดที่ว่าหลักพุทธธรรมเป็นหลักเกณฑ์สำคัญในการสร้างระเบียบ
ทางสังคม และเป็นเครื่องมือชี้นำจริยธรรม ของผู้นำประเทศนั้น สามารถอธิบายได้จากพระราชจริยวัตรของ
พระองค์ในการทะนุบำรุงพระศาสนา และสิ่งที่แสดงให้เห็น คือการพยายามจัดกิจกรรม เผยแพร่ และให้การ
อุปถัมภ์ พุทธศาสนาและคณะสงฆ์อย่างต่อเนื่อง เช่น ในสมัยพ่อขุนรามคำแหง พระองค์มิเพียงแต่ทรงเป็นพุทธ
มามะกะอุทิศตนให้กับพุทธศาสนาเท่านั้น แต่พระองค์ได้เสด็จออกอบรมสั่งสอนธรรมให้แก่ประชาชนเป็นประจำ 
และนอกจากนี้ยังทรงจัดให้พระภิกษุสงฆ์ออกสั่งสอนหลักพุทธธรรมแก่ประชาชนในวันพระอีกด้วย 

 



231 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 
_________________________________________________________________ 

เรื่องทิศ 6 มีใจความที่สำคัญก็คือ (พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต).2545-191-197) 
1) ปุรัตถิมทิศ ทิศเบื้องหน้า ได้แก่ มารดาบิดา 
2) ทักขิณทิศ ทิศเบื้องขวา ได้แก่ ครูอาจารย์  
3) ปัจฉิมทิศ ทิศเบื้องหลัง ได้แก่ บุตรภรรยา  
4) อุตตรทิศ ทิศเบื้องซ้าย ได้แก่ มิตรสหาย   
5) เหฏฐิมทิศ ทิศเบื้องล่าง ได้แก่ คนรับใช้และคนงาน 
6) อุปริมทิศ ทิศเบื้องบน ได้แก่ สมณพราหมณ์  

หลักพุทธธรรมเรื่องทิศ 6 นี้ถือเป็นการสอนหรือชี้นำทางจริยธรรมให้มนุษย์หรือคนหรือประชาชนที่อยู่
ร่วมกันเป็นสังคมให้ปฏิบัติต่อกัน เพ่ือสันติสุขในการอยู่ร่วมกัน 

สรุปได้ว่า ในสมัยของพ่อขุนรามคำแหงเป็นผู้นำประเทศนั้นท่านได้นำหลักพุทธธรรมเรื่องหลักทิศ 6 มา
ใช้แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ของคนในสังคมที่ควรปฏิบัติต่อกันในทางที่ดีงาม เพื่อไม่ให้มีการกดฝ่ายใดฝ่าย
หนึ่งหรือเอารัดเอาเปรียบกัน และเป็นการบอกถึงหน้าที่ของบุคคลในสังคมที่ควรมีต่อกัน เป็นการชี้นำทาง
จริยธรรมที่ดีซึ่งถือได้ว่าเป็นการแก้ไขปัญหาสังคมได้อย่างแท้จริง เพระทำให้ประเทศสงบสุขและยังมีความมั่นคง
ตามมา การบริหารและปกครองแบบที่พ่อขุนรามคำแหงนำมาใช้นี้ถูกเรียกว่า เป็นระบบการบริหาร(ปกครอง)
แบบบิดาปกครองบุตรหรือพ่อปกครองลูกนั้นเอง 

 
สมัยสุโขทัยในยุค พระมหาธรรมราชาลิไท 

ในสมัยพระมหาธรรมราชาลิไท รูปแบบการบริหาร (ปกครอง) ประเทศของสุโขทัยได้รับอิทธิพลจากลัทธิ
ฮินดูมากขึ้น พระองค์ทรงรอบรู้ในคัมภีร์พระธรรมศาสตร์ และนำมาใช้ในการบริหารประเทศด้วย เช่นในพิธี
ราชาภิเษก ซึ่งพระองค์ได้นำระเบียบแบบแผนพิธีพราหมณ์มาใช้ ในทางพุทธศาสนา พระองค์ได้ประกาศตนเป็น
พระมหาธรรมราชา ซึ่งหมายถึงความเป็นพระราชาผู้ทรงธรรมอันยิ่งใหญ่ ในรัชสมัยของพระองค์เป็นยุคสมัยที่
พุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองมาก พระองค์ทรงให้ความอุปถัมภ์พุทธศาสนา ทรงศึกษาพระไตรปิฏก และทรงเป็น
พระมหากษัตริย์พระองค์แรกอีกเช่นกันที่ได้รับการบันทึกในหลักฐานว่าได้ถวายที่ดิน และข้าพระ ซึ่งอาจจะเป็น
พวกเชลยศึกให้แก่วัด (A.B. Griswold and Prasert na Nagara.1975:48-60) ถือปฏิบัติต่อมาจนสมัยรัตนโกสินทร์ 
ตอนต้น พระมหาธรรมราชาลิไท ได้ตัดสินพระทัยออกผนวชในพระพุทธศาสนา ณ วัด ป่ามะม่วง และแนวทางนี้
ได้กลายเป็นแบบแผนปฏิบัติให้แก่กษัตริย์ในยุคต่อมาจนถึงปัจจุบันที่ ต้องออกผนวชในพระพุทธศาสนา พระองค์
ได้ทําหน้าที่เชื่อมสมานให้พระพุทธศาสนากับ สถาบันทางการเมืองมีความเกี่ ยวข้องและใกล้ชิดกันมากยิ่งขึ้น 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การนํา หลักการพระพุทธศาสนา เช่น ทศพิธราชธรรม ราชสังคหวัตถุ และจักรวรรดิวัตร มา
ออกแบบ เป็นแนวปฏิบัติสําหรับพระราชา หรือผู้ปกครอง จนทําให้พระองค์ได้รับการขนานพระ ปรมาภิไธยว่า 
พระมหาธรรมราชา (บังอร ปิยะพันธ.2538:71) ซึ่งการออกผนวชของพระองค์นั้น นับเป็นการปฏิบัติเชิงสัญลักษณ์ 
ที่สำคัญมาก เพราะนอกจากตามความเชื่อของพุทธศาสนาที่ว่าผู้ที่บวชได้รับการยกย่องและมีคุณสมบัติที่สูงส่ง
กว่าบุคคลทั่วไปแล้ว การเสด็จออกผนวชของพระองค์ยังใช้เป็นเงื ่อนไขของอำนาจทางการบริหารและกา ร
ปกครองได้อีกด้วย เพื่อสร้างความชอบธรรมและความมั่งคงในอำนาจการบริหาร  (ปกครอง) ประเทศ (สมบูรณ์ 
สุขสำราญ.2534:36-43  

พระมหาธรรมาราชาลิไทประสบความสำเร็จในการใช้พุทธศาสนาเป็นสื่อในการดึงอำนาจแว่นแคว้นทาง
เหนือมาสวามิภักดิ์หรืออย่างน้อยมาเป็นมิตร เพื่อดุลอำนาจกับอยุธยาและต่อปัญหาประเทศราช พระองค์ได้ใช้



232 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 
_________________________________________________________________ 

หลักหลักอหิงสธรรมและ หลักพรมหวิหาร 4 ในการแก้ไขปัญหา ด้วยการให้คำรับรองว่าจะบริหาร(ปกครอง)
ประเทศราชด้วยความยุติธรรม (A.B. Griswold and Prasert na Nagara.1975:57) 

นอกจากการใช้หลักธรรมทางพุทธศาสนาที่สอนเรื่องกรรม เป็นหลักในการบริหารประเทศ และสร้าง
ฐานอำนาจทางการบริหาร(ปกครอง)ของอาณาจักรแล้ว พระมหาธรรมราชาลิไทยังได้ทรงนิพนธ์ไตรภูมิพระรว่ง
เพ่ือประโยชน์ในทางการเมือง และเสริมอำนาจการบริหารประเทศของพระองค์ด้วย ไตรภูมิพระร่วง หรือ เตภูมิ
กถา ซึ่งเป็นผลงานที่ทรงประมวลจากสาระในคัมภีร์บาลีกว่า 30 คัมภีร์ทั้งพระไตรภูมิ อรรถกถา ฏีกา และปกรณ์
พิเศษ ในไตรภูมิพระร่วงได้มีการเน้นย้ำถึงลักษณะของชีวิตที่เป็นกระแสเวียนว่ายตายเกิดในไตรภพ สอนเรื่อง
กรรมและผลของกรรมให้รู้สึกละอายชั่วกลัวบาป (สุภาพรรณ ณ บางช้าง.2535:37) เนื้อหาหลักของไตรภูมิพระ
ร่วงอยู่ที่การอธิบายโครงสร้างของจักรวาลการเปลี่ยนแปลงของจักรวาล ความสัมพันธ์ระหว่างความดีและอำนาจ 
กฎแห่งกรรมที่จุดหมายปลายทางในชีวิตของมนุษย์ทุกคนได้ถูกกำหนดมาแล้ว ไตรภูมิพระร่วงได้แบ่งโลก
ออกเป็นสามโลก ซึ่งจะแบ่งเป็นชั้น ๆ ตั้งแต่สูงสุดจนต่ำสุดได้ถึง 31 ชั้น โดยมีวัตถุประสงค์ที่เห็นได้ชัดเจนก็ คือ 

(1) เจตนาของการอ้างใช้กรรมดี กรรมชั่ว บาป บุญ เพื่อวางกฎระเบียบแบบแผนที่ดี ของสังคม ให้
ประชาชนอยู่ในกรอบของศีลธรรมอันดี สังคมก็จะสงบสุขเรียบร้อยและง่ายต่อการบริหารและปกครอง  

(2) ความคิดเกี่ยวกับการลงโทษตามความดี ความชั่ว เป็นการครองงำประชาชนไม่ให้ต่อต้านกฎเกณฑ์ 
ของสังคม และท้าทายอำนาจของผู้นำ   

(3) การได้รับโทษเมื่อกระทำชั่วหรือบาปนั้น จะแบ่งแยกตามสถานะของบุคคล เช่นผู้นำกับผู้ใต้
ปกครอง พระสงฆ์กับฆราวาส กระทำผิดจะได้รับโทษไม่เท่ากัน เป็นการคุ้มคนไม่ให้กล้ากระทำผิด  

สรุปได้ว่า ในสมัยของพระมหาธรรมราชาลิไท นั้นพระองค์ได้นำหลักพุทธธรรมที่สอนเรื่องกรรมมาใช้ใน
การบริหารและปกครองประเทศของพระองค์โดยการทรงแต่งขึ้นเป็นนิพนธ์ไตรภูมิพระร่วงและท่านยังเสด็จออก
ผนวชซึ่งการออกผนวชของพระองค์นั้น นับเป็นการปฏิบัติเชิงสัญลักษณ์ที่สำคัญมากในยุคนั้นเพราะความเชื่อ
ของพุทธศาสนาที่ว่าผู้ที่บวชได้รับการยกย่องและมีคุณสมบัติที่สูงส่งกว่าบุคคลทั่วไป การเสด็จออกผนวชของ
พระองค์ยังใช้เป็นเงื่อนไข เพื่อสร้างความชอบธรรมและความมั่งคงในอำนาจการบริหารและปกครองประเทศ 
และ ทรงเป็นพระมหากษัตริย์พระองค์แรกอีกเช่นกันที่ได้รับการบันทึกในหลักฐานว่าได้ถวายที่ดิน และข้าพระ 
ซึ่งอาจจะเป็นพวกเชลยศึกให้แก่วัด และมีการถือปฏิบัติสืบต่อมาจนสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น  

 
สมัยอยุธยาในยุค สมเด็จพระนเรศวร 

จากประวัติศาสตร์การสู้รบในสงครามยุทธหัตถีของสมเด็จพระนเรศวรมหาราชกับพระมหาอุปราชาของ
ประเทศพม่า ใน พ.ศ. 2135 ขณะที่สมเด็จพระนเรศวรมหาราชทรงนำทัพ พร้อมด้วยสมเด็จพระเอกาทศรถ ได้
เกิดความโกลาหลขึ้นระหว่างทหารพม่ากับทหารของพระยาศรีไสยณรงค์ ทำให้ช้างทรงของทั้งสองพระองค์ที่
กำลังตกมันวิ่งเข้าไปท่ามกลางกองทัพข้าศึก ซึ่งเป็นผลให้แม่ทัพนายกองไม่สามารถติดตามขบวนเสด็จได้ทัน 
สมเด็จพระนเรศวรมหาราช จึงได้ทรงแก้ไขสถานการณ์จนสามารถฟันอังสะขวาของพระมหาอุปราชาขาด
สิ้นพระชนม์บนคอช้าง และเป็นผลให้สมเด็จพระนเรศวรมหาราชได้รับชัยชนะในการรบครั้งนี้ 

อย่างไรก็ตาม เมื่อพระองค์เสด็จกลับถึงพระนครแล้ว ทรงโทมนัสที่ไม่สามารถจะตีกองทัพข้าศึกให้แตก
พ่ายเช่นเดียวกับท่ีเคยเกิดขึ้นมาในอดีต ตัวแปรสำคัญเกิดจากการที่กองทัพท้าวพระยาไม่สามารถตามเสด็จไปจน
ทันการสู้รบพร้อมกันตามรับสั่ง จึงให้ลูกขุนพิจารณาพิพากษาโทษแม่ทัพนาย กองตามกฎอัยการศึกโดยตัดสินให้
พระยางศรีไสยณรงค์มีความผิดในฐานะฝ่าฝืนพระบรมราชโองการ และตัดสินให้เจ้าพระยาจักรี พระยาพระคลัง 



233 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 
_________________________________________________________________ 

พระยาเทพอรชุน พระยาพิชัยสงคราม และพระยารามคำแหง มีความผิดฐานละเลยไม่ตามเสด็จให้ทันตามรับสั่ง 
สำหรับโทษที่ได้รับจากการทำผิดในครั้งนี้คือ โทษประหารชีวิต แต่ให้จองจำแม่ทัพทั้ง 6 นายจนกว่าจะผ่านพ้น
วันพระ จึงทำให้ดำเนินการประหารชีวิตตามคำพิพากษา 

จุดเปลี่ยนที่สำคัญในประเด็นนี้เกิดจากการที่สมเด็จพระพนรัตน์วัดป่าแก้ว กับพระราชาคณะ รวม 25 
รูปตระหนักรู้ว่า บ้านเมืองกำลังเผชิญหน้ากับศัตรูที่กำลังเข้ามารุกราน ฉะนั้น จึงเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องรักษาชีวิต
ของไพร่พล อีกท้ังมุ่งหวังให้เกิดความปรองดองของชนชนปกครองในสังคมเพ่ือรวมพลังต่อสู้กับข้าศึก จึงตัดสินใจ
เข้าไปทำหน้าที่ประนีประนอมข้อพิพาทระหว่างสมเด็จพระนเรศวรมหาราชกับเหล่าแม่ทัพนายกอง โดยสมเด็จ
พระพนรัตน์ได้ถวายพรเพื่อกระตุ้นพระองค์ให้ตระหนักถึงชัยชนะว่า สมเด็จบรมบพิตรพระราชสมภารเจ้ามีชัย
แก่ข้าศึก เหตุไฉนข้าราชการทั้งปวงจึงต้องราชทัณฑ์เล่า สมเด็จพระนเรศวรมหาราช ตรัสตอบว่า 

“นายทัพนายกองเหล่านี้มันกลัวข้าศึกมากกว่ากลัวโยม ให้แต่โยมสองคนพี่น้องฝ่าเข้าไปในท่ามกลาง
ข้าศึก จนได้ทำยุทธ์หัตถีกับพระมหาอุปราชาต่อมีชัยชนะกลับมาจึงได้เห็นหน้ามัน นี้หากว่าโยมยังไม่ถึงที่ตาย หา
ไม่แผ่นดินก็จะเป็นของชาวหงสาวดีเสียแล้ว เพราะเหตุนี้โยมจึงให้ลงโทษมันตามกฎอาชญาศึก”สมเด็จพระพน
รัตน์ จึงถวายพระพรว่า อาตมาภาพพิเคราะห์ดู ข้าราชการเหล่านี้ที่จะไม่กลัวพระราชสมภารเจ้านั้นหามิได้ เหตุ
ทั้งนี้เห็นจะเผอิญเป็นเพ่ือจะให้พระเกียรติยศพระราชสมภารเจ้าเป็นมหัศจรรย์ดอก และแสดงเหตุผลให้ฟัง 

เมื่อสมเด็จพระนเรศวรเป็นเจ้าได้ทรงฟังสมเด็จพระพนรัตน์ถวายวิสัชนากว้างขวางออกพระนามสมเด็จ
พระบรมอัครโมลีโลกครั้งนั้น ระลึกถึงพระคุณนามอันยิ่งก็ทรงพระปิติโสมนัสตื้นเต็มกมลหฤทัยปราโมทย์ ยกพระ
กรประณมเหนือพระอุตตมางคสิโรตม์ มนัสการแย้มพระโอษฐ์ว่า สาธุ สาธุ พระผู้เป็นเจ้าว่านี้ควรหนักหนา  

จึงใช้โอกาสดังกล่าวถวายพระพรเพื ่อขอพระราชทานอภัยโทษแก่แม่ทัพนายกองว่า อาตมาภาพ
พระราชาคณะทั้งปวงเห็นว่า ข้าราชการซึ่งเป็นโทษเหล่านี้ก็ผิดหนักหนาอยู่แล้ว แต่ทว่าได้ทำราชการมาแต่ครั้ง
สมเด็จพระบรมอัยกาธิราชและสมเด็จพระพุทธเจ้าหลวง ทั้งทำราชการในใต้ฝ่าละอองธุลีพระบาทของพระราช
สมภารเจ้าแต่เดิมมาดุจพุทธบริษัทของสมเด็จพระบรมครูก็เหมือนกัน แต่การเจรจาดังกล่าว สมเด็จพระนเรศวร
ทรงวางเงื่อนไขสำคัญเพื่อเป็นข้อแลกเปลี่ยนว่า พระผู้เป็นเจ้าขอแล้วโยมก็จะถวาย แต่ทว่าจะต้องให้ไปตีเอา
เมืองตะนาวศรีเมืองทวายแก้ตัวก่อน (สมเด็จกรมพระยาดำรงราชานุภาพ.2517:138-151)  

สรุปได้ว่า สมเด็จพระพนรัตน์ จึงสามารถช่วยชีวิตทหารเป็นจำนวนมากไว้ได้ จากเหตุการณ์ที่สมเด็จ
พระนเรศวรทรงพระราชอภัยโทษแก่แม่ทัพและนายกองคนสำคัญ แล้วให้ทำคุณเพื่อไถ่โทษในครั้งนี้นั้นถือได้ว่า
ท่านได้ปฏิบัติตามหลักทศพิธราชธรรม ข้อทาน ก็คือการให้ทานอันยิ่งใหญ่คือชีวิต คนถึง 6 คน และยังเป็นการ
ช่วยรักษาความมั่งคงให้แก่ประเทศชาติอีกด้วยเพราะแม่ทัพเหล่านั้นเป็นกำลังที่สำคัญของประเทศมากในขนาด
นั้นเลยก็ว่าได ้
 
สมัยอยุธยาในยุค พระเจ้าทรงธรรม 

พระเจ้าทรงธรรม เป็นพระราชโอรสในสมเด็จพระเอกาทศรถกับพระสนมชาวบางปะอิน เดิมบวชเป็น
พระภิกษุอยู่ที่วัดระฆัง มีความรอบรู้ทางด้านพระไตรปิฎกมาก จนได้รับการเลื่อนสมณศักดิ์เป็นพระพิมลธรรม
อนันตปรีชา มีผู้ที่นิยมท่านมาก รวมทั้งจมื่นศรีเสารักษ์ยังได้ฝากตัวเป็นบุตรบุญธรรมของท่านด้วยในแผ่นดินของ
สมเด็จพระศรีเสาวภาคย์ จมื่นศรีเสารักษ์และบรรดาลูกศิษย์ของท่านได้ซ่องสุมกันที่วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ แล้ว
จึงบุกเข้าไปยังพระราชวังหลวงและจับสมเด็จพระศรีเสาวภาคย์นำไปสำเร็จโทษด้วยท่อนจันทน์ แล้วอัญเชิญพระ



234 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 
_________________________________________________________________ 

พิมลธรรมอนันตปรีชาให้ลาสิกขาบท ขึ้นเสวยราชสมบัติแห่งกรุงศรีอยุธยา ทรงพระนามว่าสมเด็จพระเจ้าทรง
ธรรม (มูลนิธิสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา. นามานุกรมพระมหากษัตริย์ไทย. 2554:132) 

ในสมัยอยุธยา ปรากฏการณ์สำคัญประการหนึ่งก็คือการใช้พุทธศาสนาเพ่ือความชอบธรรมในการชิงราช
บัลลังก์ เช่น เมื่อพระเจ้าทรงธรรมชิงราชบัลลังก็จากรัชทายาทองค์ก่อน และประกาศตั้งตนเป็นกษัตริย์ (พ.ศ. 
2153-2171) พระองค์ได้แสวงหาความชอบธรรมในการดำรงรักษาไว้ซึ่งอำนาจของพระองค์ด้วยการสนับสนุน
ส่งเสริมการศึกษาเผยแพร่ และการปฏิบัติพิธีกรรมทางศาสนาอย่างเคร่งครัด ซึ่งในประเด็นนี้ สมเด็จพระมหา
สมณเจ้ากรมพระยาวิชรญานวโรรส ได้ทรงอธิบายไว้ว่าพระมหากษัตริย์สามารถทำให้อำนาจนอกกฎหมายหรือ
การได้มาซึ่งอำนาจของพระองค์ในทางที่ผิดทำนองคลองธรรม ให้กลายเป็นความชอบธรรมได้ด้วยการสนับสนุน
พุทธศาสนา  สนับสนุนการศึกษาของพระสงฆ์และให้การอุปถัมภ์ด้านต่าง ๆ ชักชวนประชาชนให้เลื่อมใสแ ละ
ปฏิบัติธรรมในขณะเดียวกับที่องค์พระมหากษัตริย์เองก็จะดำรงไว้ซึ่งทศพิธราชธรรมและปฏิบัติพิธีกรรมทาง
ศาสนาเป็นนิจ(สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส.2514:273) 

สรุปได้ว่า ในกรณีพระเจ้าทรงธรรมนี้ท่านเป็นผู้มีความรอบรู้ทางด้านพระไตรปิฎกมาก เพราะเดิมเคย
บวชเป็นพระภิกษุอยู่หลายพรรษา ในกรณีนี้แสดงให้เห็นถึงการใช้หลักพุทธธรรมและพุทธศาสนาในการแสวงหา
ความชอบธรรมในการรักษาไว้ซึ่งอำนาจของพระองค์ด้วยการสนับสนุนส่งเสริมการศึกษาเผยแพร่และการปฏิบัติ
พิธีกรรมทางศาสนาอย่างเคร่งครัด และประกาศตนว่าจะ ดำรงตนอยู่ในหลักทศพิธราชธรรมในการบริหารและ
ปกครองประเทศนั้นเอง 
 
บทสรุป 

หลักพุทธธรรมกับผู้นำของรัฐ ในสมัยสุโขทัย ในยุคของพ่อขุนรามคำแหง นั้นปรากฏหลักฐานว่าท่านได้
นำหลักพุทธธรรมเรื่องทิศ 6 มาใช้ในการบริหารและปกครองประเทศ โดยการนำระบบการบริหาร(ปกครอง)
แบบบิดาปกครองบุตรหรือพ่อปกครองลูกมาใช้ เพื่อเสริมสถานะและความมั่งคงในอำนาจทางการบริหารและ
ปกครองของอาณาจักร จนมาถึงในยุคสมัยของพระมหาธรรมราชาลิไท พระองค์ได้นำหลักพุทธธรรมที่สอนเรื่อง
กรรมมาใช้ในการบริหารและปกครองประเทศ โดยการทรงแต่งขึ้นเป็นนิพนธ์ไตรภูมิพระร่วงและท่านยังเสด็จ
ออกผนวช ซึ่งการออกผนวชของพระองค์นั้น นับเป็นการปฏิบัติเชิงสัญลักษณ์ท่ีสำคัญมากในยุคนั้น เพราะความ
เชื่อของพุทธศาสนาที่ว่าผู้ที่บวชได้รับการยกย่องและมีคุณสมบัติที่สูงส่งกว่าบุคคลทั่วไป การเสด็จออกผนวชของ
พระองค์ยังใช้เป็นเงื่อนไข เพื่อสร้างความชอบธรรมและรักษาอำนาจความมั่งคงในการบริหารและปกครอง
ประเทศ 

ในสมัยอยุธยา จากเหตุการณ์ประวัติศาสตร์การสู้รบในสงครามยุทธหัตถีของสมเด็จพระนเรศวรมหาราช
กับพระมหาอุปราชาของประเทศพม่า แล้วทรงพระราชอภัยโทษแก่แม่ทัพและนายกองคนสำคัญ แล้วให้ทำคุณ
เพ่ือไถ่โทษในครั้งนี้นั้นถือได้ว่าท่านได้ปฏิบัติตามหลักทศพิธราชธรรม ข้อทาน ก็คือการให้ทานอันยิ่งใหญ่ คือชีวิต
คน ถึง 6 คน และยังเป็นการช่วยรักษาความมั่งคงให้แก่ประเทศชาติอีกด้วยเพราะแม่ทัพเหล่านั้นเป็นกำลังที่
สำคัญของประเทศมากในขนาดนั้นเลยก็ว่าได้ ในยุคสมัยของพระเจ้าทรงธรรม ในกรณีนี้แสดงให้เห็นถึงการใช้
หลักพุทธธรรมและพุทธศาสนาในการแสวงหาความชอบธรรมในการรักษาไว้ซึ่งอำนาจของพระองค์ด้วยการ
สนับสนุนส่งเสริมการศึกษาเผยแพร่และการปฏิบัติพิธีกรรมทางศาสนาอย่างเคร่งครัด และประกาศตนว่าจะ 
ดำรงตนอยู่ในหลักทศพิธราชธรรมในการบริหารและปกครองประเทศ 

 



235 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 
_________________________________________________________________ 

บรรณานุกรม 
เกรียงศักดิ์ พิศนาคะ.ไทยห้ายุค .กรุงเทพมหานคร:หอสมุดแห่งชาติ.2512 
สมเด็จกรมพระยาดำรงราชานุภาพ.พระประวัติสมเด็จพระนเรศวรมหาราช .กรุงเทพ : เจริญรัตน์การพิมพ์.

2517 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส.ประมวลพระนิพนธ์.กรุงเทพมหานคร มหามกุฏราช

วิทยาลัย:2514 
สมบูรณ์ สุขสำราญ. รายงานผลการวิจัยเรื่องพุทธศาสนากับความชอบธรรมทางการเมือง : กรณี เปรียบ 

เทียบประเทศไทย ลาว และกัมพูชากรุงเทพฯ : โครงการเผยแพร่ผลงานวิจัยฝ่ายวิจัย จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 2534 

มูลนิธิสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา. นามานุกรมพระมหากษัตริย์ไทย. กรุงเทพฯ : นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์. 2554 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.2545 
สุภาพรรณ ณ บางช้าง.พุทธธรรมที่เป็นรากฐากของสังคมไทย ก่อนสมัยสุโขทัยถึงก่อนเปลี่ยนแปลงการ

ปกครอง. กรุงเทพฯ:จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.2535 
บังอร ปิยะพันธุ์. ประวัติศาสตร์ไทย. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์.2538 
เทพ สุนทรศารทูล. พระเล่นการเมือง. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: บริษัทประยูรวงศ์ จํากัด.2531 
A. B.  Griswold and Prasert na Nagara.Kingship and Society at Sukhodaya . in Chanbge and 

Persistence in Thai Society.(ed.by Skinner and Kirsch.) Ithaca:Cornell University Press.1975 
Siddhi Butr-Indr.The Social Philosophy of Buddhism. (Bangkok:Mahamakut Buddhist University) 

1973 

 

 


