
 

Received:2021-11-09 Revised:2021-12-04 Accepted:2021-12-08 

 

รูปแบบการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง 
The Government Developmental Model of Theravada Clergy  

(Maha Nikai): A Case Study of Central Region Sangha 
 

พระมหาวีระชาติ โปธา* สัณฐาน ชยนนท์* วิจิตรา ศรีสอน* 
Phramaha Weerachat Potha* Santhan Chayanon* Wichitra Srison* 

มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา* 
Suan Sunandha Rajabhat University* 

 
บทคัดย่อ 

คณะสงฆ์เถรวาทนั้นมีพระธรรมวินัยคือพุทธบัญญัติเป็นหลักปกครอง เดิมนั้นการปกครองคณะสงฆ์ใน
ไทยเป็นไปตามพระบรมราชโองการ และจารีตประเพณีซึ่งไม่ขัดกับพระธรรมวินัย มีการตราพระราชบัญญัติการ
ปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ.121 และมีประกาศใช้พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 เป็นกฎหมายหลักในการ
ปกครองคณะสงฆ์ไทยจนปัจจุบันนี้ นับเป็นระยะเวลากว่า 59 ปี แต่ยังมีข้อบกพร่องหรือช่องว่างให้ปัญหาความ
เสียหายกับพุทธศาสนา รวมทั้งองค์กรสงฆ์ การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์ (1) เพื่อศึกษาบริบทและสภาพปัญหา
การพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง (2) เพ่ือศึกษาแนวทางการพัฒนา 
การปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง และ (3) เพ่ือนำเสนอรูปแบบการพัฒนาการ
ปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ การเก็บข้อมูล
ใช้การสัมภาษณ์เชิงลึกและการสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์เชิงลึกมีผู้ให้ข้อมูลสำคัญเป็นผู้ทรงคุณวุ ฒิ 26 คน  
เป็นฆราวาส 15 คน และบรรพชิต 11 รูป ประกอบด้วยพระสังฆาธิการนักปกครอง พระภิกษุในเขตภาคกลาง 
นักวิชาการด้านศาสนา และนักวิชาการด้านรัฐศาสตร์ ผลการวิจัยพบว่า 1) บริบทและสภาพปัญหาการพัฒนา  
การปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง มีสภาพปัญหาและอุปสรรค 3 ด้าน คือ ด้าน
ปัญหาของพระสงฆ์ ด้านขาดประสิทธิภาพในการปกครอง และด้านปัญหาโครงสร้างการปกครอง 2) แนวทาง  
การพัฒนารูปแบบการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง ด้วยการพัฒนาที่นำไปสู่
การปกครองที่ดีมี 3 หลัก คือ หลักการพัฒนาตน พระภิกษุสงฆ์ เองต้องมีการพัฒนาตนโดยใช้หลักไตรสิกขา 3 
(ศีล สมาธิ ปัญญา) หลักการพัฒนาคนในองค์กร โดยใช้หลักสัปปุริสธรรมทั้ง 7 และหลักการพัฒนางานของ
องค์กรโดยใช้หลักธรรมาภิบาล 6 เพื่อให้สามารถนำมาส่งเสริมการดำเนินงานกิจการคณะสงฆ์ได้ทั้ง 6 ด้าน คือ 
ด้านการปกครอง ด้านการศาสนศึกษา ด้านศึกษาสงเคราะห์ ด้านการเผยแผ่ ด้านการสาธารณูปการ และด้านสา
ธารณสงเคราะห์ ให้มีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น และ 3) ได้ค้นพบรูปแบบการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท 
(มหานิกาย): ศึกษาเฉพาะกรณี  คณะสงฆ์เขตภาคกลาง TSG MODEL ซึ่งประกอบด้วย การพัฒนาตัวพระสงฆ์
เองด้วยหลักไตรสิกขา 3 การพัฒนาคนด้วยหลักสัปปุริสธรรม 7 และการพัฒนางานด้วยหลักธรรมาภิบาล เพ่ือใช้
ในการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย) : ศึกษาเฉพาะกรณีคณะสงฆ์เขตภาคกลาง เป้าหมาย
ของการทำงานในองค์กรสงฆ์ให้มี 1) คนดี  2) คนเก่ง และ 3) องค์กรมีความสุข เป็นการยกย่องคนดี ส่งเสริมคน
เก่ง และการสร้างวัฒนธรรมองค์กรใหม่  

 
คำสำคัญ : รูปแบบการพัฒนา, การปกครอง, คณะสงฆ์เถรวาท. 
 
 



282 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

Abstract 
The Theravada Sangha is governed by the Dharma and Vinaya, which are the Law 

Buddhism. In the past, the Sangha Administration in Thailand was organized in accord with the 
royal command and customs that were inconsistent with the Dharma and Vinaya. The Sangha 
Administration Act, R.E. 121, and the Sangha Act, 1962, were enacted as the main law governing 
the Thai Sangha. It has been more than 59 years, but there are still flaws or gaps that damage 
Buddhism which include the organizations of Sangha. The objectives of this research were to: 
(1 )  study the context and problems of the development of Theravada Sangha (Maha Nikaya) 
Sangha Administration: A case study of the Sangha Council of Central Region; (2) study a guideline 
for the development of Theravada Sangha (Maha Nikaya) Sangha Administration: Regional Sangha 
Councils. Central Region; and (3 )  present the form of administration development of Theravada 
Sangha (Maha Nikaya): Sangha in the Central Region. This research employed a qualitative research 
method. The focus group discussion and in-depth interviews were conducted with 26  experts, 
which include 15 laity and 11 monks. The sample informants consisted of administrative monks, 
ordinary monks in the central region, religious scholars, and academics in political science. The 
research findings showed that: 1 )  in the context and problems in the development of the 
administration of Theravada Sangha (Maha Nikaya): Sangha Councils in the Central Region, there 
were problems and obstacles in three aspects: the problem of the monks, the lack of efficiency 
in administration and the problem of administrative structure; 2 )  in the guidelines for the 
development in the form of administration of Theravada Sangha (Maha Nikaya): Sangha Councils 
in the Central Region that lead to good administration consisted of three principles. They were 
the principle of self-development, monks needed to develop themselves by using Three Studies 
principles (Precept, Concentration and Wisdom), the principle of human development in organization 
using The Seven Sappirisadhammas, and the principle of organizational development using the 
six principles of good governance; so that they could promote the operation of Sangha affairs 
more efficient in six areas, namely the Administration, the Religious Studies, The Education 
Welfare, the Propagation, the Public Utilities and the Public Welfare; and 3) from this research, 
it was found that a pattern of administrative development of Theravada Sangha (Maha Nikaya): 
a case study of The Sangha Council of Central Region, was based on TSG MODEL consisted of 
developing monks by the Three Studies principles, developing people with The Seven 
Sappurisadhammas and developing work with The six Principles of Good Governance. The TSG 
MODEL was useful for the development of administration of Theravada Sangha (Maha Nikaya): 
a case study of the Sangha of the central region, to reach the goals of working in the Sangha 
organization in order to have 1) Good people (Virtue) 2) Smart people (Intelligent) and 3) Happy 
organizations (Happy). They constituted the way for honoring good people, promoting good 
governances, and creating a new corporate culture. 



283 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

Keywords : Development Model, Administration, Theravada Sangha. 
 
บทนำ 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้มีความเจริญรุ่งเรืองมาตามลำดับ ถึงแม้ว่าพระพุทธเจ้าจะทรงเสด็จดับขัน
ปรินิพพานไปแล้ว พระสาวกทั้งหลายก็ทำหน้าที่เผยแพร่พระพุทธศาสนาผ่านการทำสังคายนา (บาลี: สํคายนา) 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2546 : 487) พระพุทธศาสนาเถรวาทแบบลังกาวงศ์ได้เผยแพร่เข้ามาสู่ดินแดนสุวรรณภูมิ
แห่งเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ในราวพุทธศตวรรษที่ 16 ทั้งท่ีเมืองพุกาม Mabel Haynes Bode, (1965 : 15-16) 
เมืองพัน (หัวเมืองมอญหรือเมืองเมาะตะมะ) (ธิดา สาระยา, 2539 : 411) และทางทิศใต้อย่างนครศรีธรรมราช 
(สุเทพ สุนทรเภสัช, 2525 : 25) กระบวนการประดิษฐานของพระพุทธศาสนาเถรวาทแบบลังกาวงศ์รวมทั้ง
กระบวนการสร้างความรุ่งเรืองให้พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทลังกาวงศ์นี้ จึงรุ่งเรืองในดินแดนสุวรรณภูมิ ผ่าน
ผู้สืบทอดคือเหล่าพระภิกษุสงฆ์ โดยมีพระมหากษัตริย์แต่ละยุคสมัยให้การใส่ใจความเป็นไปของพระศาสนา ซึ่ง
เหล่าคณะสงฆ์เถรวาทไทยนั้น นอกจากจะใช้พระธรรมวินัยคือพุทธบัญญัติเป็นหลักปกครองโดยตรงแล้ว ยังถือ
ปฏิบัติตามพระบรมราชโองการของพระมหากษัตริย์ และจารีตที่ไม่ขัดกับพระธรรมวินัย ต่อมาในรัชสมัยของ
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว พระองค์ได้พระราชทานพระราชบัญญัติลักษณะการปกครองคณะ
สงฆ์รัตนโกสินทรศก 121 หรือ พ.ร.บ. คณะสงฆ์ ร.ศ. 121 เพื่อให้จัดระบบการปกครองคณะสงฆ์เป็นครั้งแรก 
แม้ได้จัดระบบการปกครองตามพระราชบัญญัติ ดังกล่าวแล้ว ก็ยังต้องยึดหลักพระธรรมวินัยเป็นหลักการ และ
อนุวัติตามจารีตเป็นส่วนเสริมอยู่ ดังนั้น จึงกล่าวได้โดยชัดเจนว่า คณะสงฆ์นั้นอยู่ภายใต้อำนาจแห่งกฎหมาย 3 
ลักษณะ คือ พระธรรมวินัย 1 กฎหมายแผ่นดิน 1 จารีต 1 โดยมีพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ซึ ่งเป็นกฎหมาย
แผ่นดิน จัดระบบการปกครองและองค์กรปกครองคณะสงฆ์ตั้งแต่ ร.ศ. 121 (พ.ศ. 2445) จนถึงปี พ.ศ. 2561 มี
มาแล้ว 6 ฉบับ คือ 

1. พระราชบัญญัติลักษณะปกครองคณะสงฆ์รัตนโกสินทรศก 121 
2. พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 
3. พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 
4. พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505  (แก้ไขฉบับที่ 2) พ.ศ. 2535 
5. พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505  (แก้ไขฉบับที่ 3) พ.ศ. 2560 
6. พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505  (แก้ไขฉบับที่ 4) พ.ศ. 2561 

ปัจจุบันแม้องค์กรสงฆ์จะมีรูปแบบโครงสร้างการปกครองก็ตามแต่คณะสงฆ์เถรวาทของไทยในปัจจุบันได้ประสบ
ปัญหาในหลาย ๆ ด้านซึ่งนำไปสู่วิกฤติศรัทธาของประชาชนที่มีต่อคณะสงฆ์ใหญ่ ๆ 3 ด้าน ได้แก่ ด้านปัญหาของ
คณะสงฆ์ ด้านการขาดประสิทธิภาพในการปกครอง และด้านโครงสร้างการปกครอง (พระมหาสัญญา ขนฺติธมฺโม 
(ตรีสวัสดิ์), 2561 : 719)  

1) ด้านของสงฆ์เองเป็นผู้ประพฤติผิดศีล ผิดพระธรรมวินัย (พระมหาสัญญา ขนฺติธมฺโม (ตรีสวัสดิ์) , 
2561 : 719) พระภิกษุประพฤติย่อหย่อนพระธรรมวินัย เน้นพัฒนาด้านวัตถุมากกว่าด้านจิตใจ ทำให้พระย่อ
หย่อนในทางประพฤติปฏิบัติ สิ่งยั่วยวนมีมากขึ้น ผู้ที่เข้ามาบวชก็มีปัญหาส่วนพระเก่าก็ขาดการสำรวม ขาด
ความรับผิดชอบที่เรียกว่า ขาดสมณสัญญา และในสภาพสังคมไทยปัจจุบัน ข่าวเสียหายเกี่ยวกับพระสงฆ์ มี
ปรากฏบ่อยขึ้น ทำให้พุทธศาสนิกชนที่มี ศรัทธาไม่แก่กล้าหรือพิจารณาไม่รอบด้าน ได้เสื่ อมศรัทธาต่อพระสงฆ์
ในภาพรวม หากพิจารณาเรื่องนี้จะพบว่า มี 2 ประเด็นหลักที่เกี ่ยวข้องพระสงฆ์ คือ 1) ความเสียหายด้าน



284 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

พฤติกรรมการปฏิบัติส่วนตัวที่ไม่สวยงาม ไม่เหมาะสมแก่สมณภาวะ 2) ความเสียหายด้านหลักการหรือการ
ตีความหลักธรรมที่ผิดไปจากพระธรรมวินัย (ภารดี พูลประภา เอี่ยมเจริญ, 2561 : 28) 

2) ด้านการขาดประสิทธิภาพในการปกครอง (พระมหาสัญญา ขนฺติธมฺโม (ตรีสวัสดิ์) , 2561 : 720) 
พ.ร.บ. คณะสงฆ์มีลักษณะเป็นอำนาจนิยม พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ต้องเป็นฐานรองรับพระธรรมวินัย กำกับ
พระภิกษุสามเณรให้เจริญใน “ไตรสิกขา” ประกอบด้วย อธิสีลสิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิปัญญาสิกขา เรียกสั้น 
ๆ ว่า ศีล สมาธิ และปัญญา (Phramongkoldhammavithan, 2019) ระบบการรวมศูนย์เป็นระบบที่ไม่โปร่งใส 
เป็นช่องทางแห่งความไม่สุจริต 

3) ปัญหาด้านการโครงสร้างการปกครอง (พระมหาสัญญา ขนฺติธมฺโม (ตรีสวัสดิ์), 2561 : 720 )ดา้นการ
โครงสร้างการปกครองของคณะสงฆ์ ไม่ทันต่อการเปลี่ยนแปลงของโลกซึ่งเป็นปัญหาของพระราชบัญญัติคณะ
สงฆ์ซึ่งมีโครงสร้างการบริหารที่ไม่มีการแก้ไขให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงทำให้การบริหารไม่สอดคล้องกับภาวะ
สังคมปัจจุบัน 

ปัญหาทั้ง 3 อย่างข้างต้นนับเป็นสิ่งที่องค์กรคณะสงฆ์จะต้องดำเนินการแก้ไขเพื่อปฏิรูปพัฒนาพระ
ศาสนาให้ดียิ่งขึ้น ซึ่งการปฏิรูปพระศาสนานั้น (พระพรหมบัณฑิต, 2558 : 3 ) กรรมการมหาเถรสมาคม อดีต
อธิการบดีมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย กล่าวว่าเพื่อความเจริญก้าวหน้าของพระศาสนา โดยการ
ปฏิรูปพระพุทธศาสนาต้องมีกฎหมาย 3 ประเภทคือ 1) กฎหมายแผ่นดิน 2) พระวินัย และ 3) จารีต หากมี 3 สิ่ง
พ้องต้องกันถึงจะปฏิรูปพระพุทธศาสนาได้ ซึ่งการปฏิรูปพระพุทธศาสนาเป็นสิ่งที่สำคัญเพราะ “การปฏิรูป
พระพุทธศาสนา” ต้องเริ่มต้นจากการตราและปรับปรุงแก้ไขกฎหมายที่เก่ียวข้องกับภิกษุสงฆ์ให้มีความสอดคล้อง 
กับพระธรรมวินัย การปรับปรุงโครงสร้างการบริหารจัดการ บทบาท หน้าที่และอำนาจขององค์กรภิกษุสงฆ์ ได้แก่ 
มหาเถรสมาคม เจ้าคณะหน เจ้าคณะภาค เจ้าคณะจังหวัด เจ้าคณะอำเภอ เจ้าคณะตำบล และเจ้าอาวาส ให้มี
การปกครองภิกษุสงฆ์ถูกต้องตามพระธรรมวินัยอย่างเคร่งครัด มีการลงโทษภิกษุสงฆ์ท่ีล่วงละเมิดพระธรรมวินัย
อย่างจริงจัง มีการคัดกรองเพศฆราวาสที่จะเข้าอุปสมบทเป็นเพศบรรพชิตอย่างมีคุณภาพและเหมาะสม ทั้งหมด
นี้เป็นปัญหาที่จะต้องได้รับการแก้ไขอย่างเป็นรูปธรรม ฉะนั้นจึงสามารถสรุปสภาพปัญหาการพัฒนาการปกครอง
คณะสงฆ์เถรวาทประเทศไทยเป็น 3 ปัญหาหลักได้แก่ ปัญหาด้านคณะสงฆ์เอง ปัญหาเกี่ยวกับการขาดประสิทธิภาพ 
ในการปกครอง และปัญหาที่เก่ียวกับโครงสร้างการปกครอง (วิชาญ ทรายอ่อน, 2559 : 5) 

จากประเด็นปัญหา ทั้ง 3 ด้าน ดังที่ได้กล่าวมาแล้วข้างต้น องค์กรคณะสงฆ์จะต้องดำเนินการแก้ไขเพ่ือ
ปฏิรูปและพัฒนา ตั้งแต่การพัฒนาตัวพระสงฆ์เองด้วยการใช้หลักไตรสิกขา 3 คือ ศีล สมาธิ และปัญญา พัฒนา
คนในองค์กรสงฆ์โดยใช้หลักสัปปุริสธรรม 7 และหลักในการพัฒนางานขององค์กรโดยใช้ธรรมาภิบาล 6 ในการ
บริหาร เพราะสังคมไทยในปัจจุบันนี้ มีการพัฒนาไปได้อย่างรวดเร็วและต่อเนื่องเป็นอย่างมาก การเปลี่ยนแปลง
และพัฒนาต้องใช้ปัญญาเพราะองค์กรสงฆ์นั้นเมื่อมีการพัฒนาการปกครองที่ดี การควบคุมดูแล การจัดระเบียบ 
และการพัฒนาที่ดี ก็เพ่ือให้เกิดความสงบสุขแห่องค์กรสงฆ์  

ดังนั้นผู้วิจัยจึงสนใจที่จะทำวิจัยเรื่อง “รูปแบบการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): 
ศึกษาเฉพาะกรณี คณะสงฆ์เขตภาคกลาง” เพราะหากมีการศึกษาวิจัยเรื่องนี้ก็จะทำให้ได้แนวทางการแก้ไข
ปัญหาการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย) และรูปแบบการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์ที่
เหมาะสมแก่การปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย) เพื่อการปกครองคณะสงฆ์เถรวาทประเทศไทยเจริญยิ่ง
สืบไป 
 



285 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
1. เพื่อศึกษาบริบทและสภาพปัญหาการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์

เขตภาคกลาง 
2. เพ่ือศึกษาแนวทางการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง 
3. เพ่ือนำเสนอรูปแบบการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง 
 

การทบทวนวรรณกรรม 
ทฤษฎีเกี่ยวกับการพัฒนาการปกครอง 
คําว่า พัฒนา ในภาษาไทย มาจาก วฑฒน ในภาษาบาลี และ วรธน ในภาษาสันสกฤต แปลว่า ความ

เจริญ หรือจําเริญ ได้แก่ เติบโตงอกงาม มากขึ้น หรือสมบูรณ์ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556 : 827) การพัฒนา โดย 
ความหมายจากรูปศัพท์ จึงหมายถึง การเปลี่ยนแปลงสิ่งใดสิ่งหนึ่งให้เกิดความเจริญเติบโตงอกงาม และดีขึ้นจน
เป็นที่พึงพอใจ ความหมายดังกล่าวนี้ เป็นที่มาของความหมายในภาษาไทยและเป็น แนวทางในการกําหนด
ความหมายอื่น ๆ โดยทั่วไป คือการเปลี่ยนแปลงสิ่งใดสิ่งหนึ่งให้เกิดคุณภาพดี ขึ้นกว่าเดิม ตามนัยความหมายนี้ 
นับว่าเป็นความหมายที่รู้จักกันโดยทั่วไป เพราะนํามาใช้มากกว่า ความหมายอ่ืน ๆ แม้ว่าจะไม่เป็นที่ยอมรับของ
นักวิชาการก็ตาม” (สนธยา พลศรี, 2547 : 2) รูปแบบการปกครองเกิดขึ ้นพร้อมกับการกำเนิดรัฐ โดยมี
วัตถุประสงค์ เพื่อใช้เป็นเครื่องมือในการควบคุม ดูแล ให้ประชาชนอยู่ภายใต้อำนาจ หรือบางทีเป้าหมายก็เพ่ือ 
ประโยชน์สุขของผู้ปกครองเองและพวกพ้อง บางทีก็เพื่อประโยชน์สุขของประชาชนที่อยู่ในรัฐ ให้อยู่กันอย่าง
ปกติสุข ทำให้สังคมมีความเป็นปึกแผ่นมั่นคง เช่น มอบให้แก่พระราชา หรือผู้ยิ่งใหญ่คนใดคนหนึ่ง โลกาธิปไตย 
หมายถึง การปกครองที่ใช้อำนาจสูงสุดขึ้นอยู่กับความเห็นของคนส่วนใหญ่ ซึ่งหมายความว่า ประซาซนส่วนใหญ่มี
ความเห็นอย่างไร ก็ถือเอาอย่างนั้น และธรรมาธิปไตย หมายถึง การปกครองที่ ยึดถือธรรมหรือความถูกต้องเป็น
ใหญ่ การตัดสินใจทุกอย่างขึ้นอยู่กับความถูกต้องเท่านั้น 

แนวคิดเกี่ยวกับการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท 
ปกครองคณะสงฆ์เถรวาท หมายถึง การควบคุมและส่งเสริมรักษาความเรียบร้อยดีงาม งานในหน้าที่

ของพระสังฆาธิการในการปกครองดูแลพระภิกษุ สามเณรในเขตปกครองของตน ให้เป็นไปด้วยความเรียบร้อย
ถูกต้องตามหลักพระธรรมวินัย ภายใต้กฎหมายไทย และตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ด้วยกฎมหาเถรสมาคม 
การควบคุมดูแล รักษา ด้วยเหตุนี้พระสังฆาธิการจึงต้องดำเนินการปกครองคณะสงฆ์ให้เป็นไปด้วยความ
เรียบร้อย ถูกต้องตามพระธรรมวินัย กฎหมาย กฎมหาเถรสมาคม ข้อบังคับ ระเบียบ คำสั่ง มติ ประกาศ และ
บัญชาของสมเด็จพระสังฆราช เป็นการปกครองตามความหมายในทางพระพุทธศาสนาเป็นการปกครองเพ่ือ
การศึกษาการปกครองและความสงบเรียบร้อยที่เกิดจากการปกครองนั้นมิใช่เป็นจุดหมายในตัวแต่เป็นปัจจัย คือ 
สภาพเอื้อเฟื้อเพื่อช่วยให้บุคคลบรรลุจุดหมายแห่งการศึกษาหรือเพื่อเป็นหลักประกันของการศึกษาทั้งสิ้น ถ้า
ปกครองด้วยการศึกษาก็ต้องปกครองด้วยอำนาจเมื่อปกครองด้วยอำนาจก็เกิดความรู้สึกในเชิงปฏิปักษ์ที่เอียงไป
ในทางที่ขัดแย้งกัน (พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2539 : 78) การปกครองคณะสงฆ์ในปัจจุบัน จึง
เป็นการพัฒนามาจากหลักพระธรรมวินัยมาใช้ในการปกครอง ควบคู่ไปกับความเจริญเติบโตของสังคมไทย มี
กฎหมายบ้านเมือง มีพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ ข้อบังคับ ระเบียบต่าง ๆ ที่มาเก้ือหนุนพระธรรมวินัย อาทิเช่น ใน
ด้านรูปแบบของการปกครองคณะสงฆ์ ที่ได้มีการพัฒนาขึ้นมาจากสมัยก่อน คือ การปกครองคณะสงฆ์ด้วย
กิจการคณะสงฆ์ 6 ด้าน คือ ด้านการปกครอง ด้านการศาสนศึกษา ด้านการศึกษาสงเคราะห์ ด้านการเผยแผ่



286 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

พระพุทธศาสนา ด้านการสาธารณูปการ ด้านการสาธารณสงเคราะห์ และรูปแบบการบริหารการปกครองมีความ
ชัดเจนมากยิ่งขึ้น โดยมีมหาเถรสมาคมเป็นองค์กรสูงสุดของการปกครองคณะสงฆ์ มหาเถรสมาคมเป็นองค์กรที่
จัดตั้งขึ้นตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์รูปแบบการปกครองของมหาเถรสมาคมปกครองเป็นแบบผสม โดยรวม
ศูนย์อำนาจไว้ที่ส่วนกลาง คือ มีศูนย์การปกครองและปฏิบัติภารกิจการคณะสงฆ์และการสั่งการอยู่ในส่วนกลาง 
และกระจายอำนาจไปยังทุกภาคส่วน โดยการแบ่งระเบียบการปกครองคณะสงฆ์เป็น 2 ส่วน คือ ระเบียบการ
ปกครองคณะสงฆ์ส่วนกลาง และระเบียบการปกครองคณะสงฆ์ส่วนภูมิภาค โดยแต่งตั้งเจ้าคณะภาค เจ้าคณะ
จังหวัด เจ้าคณะอำเภอ เจ้าคณะตำบล เจ้าอาวาส รับผิดชอบดูแลปกครองพระภิกษุสงฆ์สามเณร และสมาชิก
ภายในวัด หรือภายในเขตที่ได้รับมอบหมาย มีผู้อำนวยการสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ  เป็นเลขาธิการ
โดยตำแหน่ง และให้สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติเป็นสำนักเลขาธิการมหาเถรสมาคม 

หลักธรรมที่ใช้ในการแก้ไขการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท 
กรอบแนวคิดที่นำมาประยุกต์ที่ใช้ในการศึกษาครั้งนี้ ได้ประมวล และเสนอแนวความคิด ในการบริหาร

ที่นำไปสู่การปกครองที่ดีเป็น 3 หลัก คือ หลักการพัฒนาตน หลักการพัฒนาคน และหลักการพัฒนางาน ดังนี้ 
1. การพัฒนาตนเองตามแนวทางพระพุทธศาสนาด้วยหลักไตรสิกขา 3 
ตามแนวคิดทางพุทธศาสตร์ การพัฒนาตนเป็นการเรียนรู้และการปฏิบัติเพื่อไปสู่ความพอดี หรือ

การมีดุลยภาพของชีวิต มีความสัมพันธ์อันกลมกลืนระหว่างการดำเนินชีวิตของบุคคล กับสภาพแวดล้อมและมุ่ง
การกระทำตนให้มีความสุขด้วยตนเอง รู้เท่าทันตนเอง เข้าใจตนเองมากกว่าการพึ่งพาอาศัยวัตถุ จึงเป็ นแนว
ทางการพัฒนาชีวิตที่ยั่งยืน หลักการพัฒนาตนตามแนวพุทธศาสตร์ ได้แก่ หลักไตรสิกขา 3 พระภิกษุสงฆ์เองใน
ฐานะผู้เผยแผ่พระศาสนาต้องมีการพัฒนาตนโดยใช้หลักไตรสิกขา 3 พัฒนา ศีล สมาธิ และปัญญา คือการที่
บุคคลพยายามที่จะปรับปรุง เปลี่ยนแปลงตนด้วยตนเองให้ดีขึ ้นกว่าเดิ ม เป็นการพัฒนาตนคือการพัฒนา
ศักยภาพของตนด้วยตนเอง ให้ดีขึ้นทั้งร่างกาย จิตใจ อารมณ์ และสังคม เพ่ือให้ตนเป็นสมาชิกท่ีมี ประสิทธิภาพ
ของสังคม เป็นประโยชน์ต่อผู้อ่ืน ตลอดจนเพื่อการดำรงชีวิต อย่างสันติสุขของตน เป็นการพัฒนาตนไปสู่วิถีชีวิต
ที่ดีงาม เรียกว่า “รุ่งอรุณแห่งการพัฒนาตน” (พระเทพเวที (ป.อ.ปยุตโต, 2532)  

2. การพัฒนาคนตามแนวทางพระพุทธศาสนาหลักสัปปุริสธรรม 7 
หลักสัปปุริสธรรมนั้นเป็นข้อธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่บริษัทตามโอกาสสถานที่ต่าง ๆ กัน ซึ่ง

คุณสมบัติของผู้นำที่ดีในความหมายของพระพุทธศาสนาจะต้องเป็นผู้ ประกอบด้วยหลักธรรม 7 ประการ ใน
ชีวิตประจำวันนั้น ถ้าหากใครมีคุณธรรมของมนุษย์ที่แท้ 7 ประการนี้ และสามารถประพฤติได้อย่างถูกต้องตาม
หลักการเหล่านี้โดยสมบูรณ์แล้ว ผู้นั้นย่อมได้ชื่อว่าเป็น ผู้ที่พระพุทธเจ้ายกย่องว่าเป็น “สัตบุรุษ” หรือ “คนดี
แท้” หรือ “มนุษย์โดยสมบูรณ์ สัปปุริสธรรม หมายถึง ธรรมของสัตบุรุษ ธรรมของคนดี ธรรมที่ทำให้เป็นสัตบุรุษ 
มี 7 ประการ คือ 1) ธัมมัญญุตา รู้หลักหรือรู้จักเหตุ 2) อัตถัญญุตา รู้ความมุ่งหมายหรือรู้เหตุผล 3) อัตตัญญุตา 
รู้จักตน 4) มัตตัญญุตา รู้จักประมาณ 5) กาลัญญุตา รู้จักกาลเวลา 6) ปริสัญญุตา รู้จักชุมชน สังคม 7) ปุคคสัญญุ
ตา รู้จักบุคคล คุณธรรม 7 ประการอันเป็นคุณสมบัติภายในตัวผู้นำ ซึ่งมีคุณสมบัติทั้ง 7 ประการนี้ เป็นองค์ประกอบ 
และปัจจัยที่เกี่ยวข้องกันอย่างสมบูรณ์ ที่จะทำให้ผู้นำสามารถจัดการ สามารถปฏิบัติการในภาระงานทุกอย่างให้
บรรลุผลสำเร็จได้ตามเป้าหมาย (พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, 2538 : 276) 

3. การพัฒนางามตามแนวทางพระพุทธศาสนาหลักธรรมาภิบาล  
บทบาทของมหาเถรสมาคมในการบริหารกิจการคณะสงฆ์โดยใช้หลักธรรมาภิบาลนั้น มีบทบาทใน

การบริหารงานโดยใช้ธรรมาภิบาล เป็นแนวทางสำคัญในการจัดระเบียบให้กับวัดและ ชุมชน สามารถอยู่ร่วมกัน



287 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

อย่างสงบสุข มีความรู้รักสามัคคีและร่วมกันเป็นพลัง ก่อให้เกิดการพัฒนาอย่างยั่งยืน และเป็นส่วนเสริมความ
เข้มแข็งหรือสร้างภูมิคุ้มกัน การส่งเสริมให้เกิดการสร้างธรรมาภิบาลนั้น มาจากความร่วมมือของทั้งวัด และ
ชุมชนรวมถึงหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง คือ ผู้มีบทบาทในการวางรากฐาน และรักษากฎระเบียบต่าง ๆ การสร้างธรร
มาภิบาลนั้นจำเป็นต้องอาศัย ระบบการจัดการที่มีประสิทธิภาพ มีภาระรับผิดชอบภายใต้กฎหมาย และนโยบาย
ที่โปร่งใส ตรวจสอบได้ โดยพิจารณาจากแนวทาง 6 ประกอบด้วย 1.ยึดหลักนิติธรรม โดยมีระ เบียบ ข้อบังคับ
ชัดเจน เป็นธรรม และไม่เลือกปฏิบัติมีการตรวจสอบจากภายนอก 2. ยึดหลักคุณธรรม โดยดำเนินงานอย่าง
สุจริต ถูกต้อง ดีงาม บนพื้นฐานของศีลธรรม และจริยธรรม ภายใต้กฎระเบียบของสังคมสงฆ์ 3. ยึดหลักความ
โปร่งใส โดยการบริหารกิจการต่าง ๆ สามารถเปิดเผยในสาธารณะตรวจสอบได้มีประชาคมร่วมเป็นคณะกรรมการ 
4. ยึดหลักการมีส่วนร่วมโดยเปิดโอกาสให้ประชาชนและองค์กรมีส่วนร่วมและเสนอความ เห็นในการตัดสิน
ปัญหา 5.ยึดหลักความรับผิดชอบ โดยมุ่งปฏิบัติงานเต็มความสามารถ และรับผิดชอบต่อผลการปฏิบัติงาน 6. 
ยึดหลักความคุ ้มค่าโดยในการบริหารจัดการต้องใช้ทรัพยากรที่มีจำกัด อย่างมีประสิทธิภาพ เพื ่อให้เกิด
ผลประโยชน์คุ้มค่าแก่ส่วนรวม 
 
กรอบแนวคิดการวิจัย 

ในการศึกษาวิจัยได้ครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ศึกษาเรื่อง “รูปแบบการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท 
(มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง” สรุปมาเป็นกรอบแนวคิดการวิจัย ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

บริบทและสภาพปัญหาการปกครองคณะ
สงฆ์เถรวาท (มหานิกาย) 

1.ด้านปัญหาของพระสงฆ์ 
1.1 พระภิกษุย่อหย่อนพระธรรมวินัย 
1.2 การศึกษาของคณะสงฆ์ 

2.ด้านการขาดประสิทธิภาพในการปกครอง  
2.1 การทำให้พระธรรมวินัยให้วิปริต 
2.2 การประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย 

3.ด้านระบบโครงสร้างการปกครอง 
3.1 รวมศูนย์อำนาจ 
3.2 การขาดประสิทธิภาพในการบริหาร

กิจการพระศาสนา 6 ด้าน 

อธิการณ์หรือคดีความ
ที่เกิดขึ้นในคณะสงฆ์ 

1.กรณีพระครูใบฎีกา
นิกร ธรรมวาที 
2.กรณีพระราชภาวนา
วิสุทธิ์ (วัดพระธรรมกาย) 
3. กรณีทุจริตเงินทอนวัด 

พระราชบัญญัติการ
ปกครองคณะสงฆ์ พ.ศ. 

2505 
1. ยกเลิกสังฆมนตรี สังฆสภา 
และคณะวินัยธร 
2. อำนาจการปกครองคณะ
สงฆอ์ยู่ภายใต้มหาเถรสมาคม 

แนวทางการพัฒนาการปกครอง
คณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย) 

1.หลักธรรมในการพัฒนาตน 
   - ไตรสิกขา 3 

2. หลักธรรมในการพัฒนาคน 
    - สัปปุรสิธรรม 7 

3. หลักธรรมในการพัฒนางาน 
    - หลักธรรมมาภิบาล 6 

4.พระราชบัญญัติการปกครองคณะ
สงฆ์ พ.ศ. 2484 
 

รูปแบบการพัฒนา 
การปกครองคณะสงฆ์ 
เถรวาท (มหานิกาย) 

 

ภาพที่ 1 แสดงกรอบแนวคิดที่ใช้ในการวิจัย 
 



288 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

ระเบียบวิจัย 
เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) การได้มาซึ่งข้อมูล ผู้วิจัยใช้วิธีการรวบรวมข้อมูลจาก

เอกสาร (Documentary Research) และการลงพ้ืนที่ภาคสนาม (Field Work Research) โดยมีขั้นตอนดังนี้ 
1. สัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) โดยผู้วิจัยได้กำหนดประชากรที่ใช้ในการวิจัย ออกเป็น 4 

ส่วน คือ พระสังฆาธิการนักปกครอง จำนวน 8 รูป พระภิกษุในเขตภาคกลางจำนวน 8 รูป นักวิชาการด้านศาสนา 
จำนวน 5 รูป/คน นักวิชาการด้านรัฐศาสตร์ จำนวน 5 คน รวมทั้งสิ้น 26 รูป/คน  

2. การสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) โดยผู้ให้ข้อมูลด้านการสนทนากลุ่ม เฉพาะผู้เชี่ยวชาญ 
(Focus Group Discussion) เพื่อพัฒนารูปแบบการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): ศึกษาเฉพาะกรณี 
คณะสงฆ์เขตภาคกลาง จํานวน 7 รูป/คน โดยคัดเลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจงและมีการกําหนดคุณสมบัติ
ผู้เกี่ยวข้อง  

 
ผลการวิจัย 

1. บริบทและสภาพปัญหาการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาค
กลาง มีสภาพปัญหาและอุปสรรค ภายในองค์กร 3 ด้าน ได้แก่ ด้านปัญหาของคณะสงฆ์ ด้านการขาดประสิทธิภาพ 
ในการปกครอง ด้านปัญหาโครงสร้างการปกครอง ปัญหาและอุปสรรคการปกครองสงฆ์ไทยที่เกิดขึ้นในปัจจุบันนี้
มีอยู ่มากมายภายในองค์กรของสงฆ์เองโดยที่พระสงฆ์ไม่ประพฤติตามพระธรรมวินัย ปัญหาด้านการขาด
ประสิทธิภาพในการปกครอง และปัญหาด้านโครงสร้างระบบการปกครอง และในส่วนของ พ.ร.บ.คณะสงฆ์ที่ใช้
อยู่ในปัจจุบันนี้ยังมีจุดบกพร่องที่ต้องมีการปฏิรูประบบการปกครองให้เข้ากับยุคสมัยและทันต่อเหตุการณ์ในการ
แก้ปัญหาการครอบงําด้วยอํานาจรัฐโดยใช้พระเป็นเครื่องมือในการปกครองรัฐ และภัยจากภายนอกที่เกิดจากศา
สนิกอ่ืน ผู้วิจัยได้นําเสนอเพ่ือให้มองเห็นภาพถึงสิ่งที่บกพร่องและแนวทางในการแก้ไขปรับปรุงให้ดีขึ้น  

2. แนวทางการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง สามารถสรุป
เป็นความจริงขั้นพื้นฐาน (Grounded Theory) ได้ว่า ในการบริหารที่นำไปสู่การปกครองที่ดีเป็น 3 หลัก คือ 
หลักการพัฒนาตน ตัวพระภิกษุสงฆ์เอง ในฐานะผู้เผยแผ่พระศาสนาต้องมีการพัฒนาตนโดยใช้หลักไตรสิกขา 3 
พัฒนา ศีล สมาธิ และปัญญา คือการที่บุคคลพยายามที่จะปรับปรุง เปลี่ยนแปลงตนด้วยตนเองให้ดีขึ้นกว่าเดิม 
เป็นการพัฒนาตนคือการพัฒนาศักยภาพของตนด้วยตนเอง ให้ดีขึ้นทั้งร่างกาย จิตใจ อารมณ์ และสังคม เพ่ือให้
ตนเป็นสมาชิกที่มี ประสิทธิภาพของสังคม เป็นประโยชน์ต่อผู้อื่น ตลอดจนเพ่ือการดำรงชีวิต อย่างสันติสุขของ
ตน หลักการพัฒนาคน การใช้หลักสัปปุริสธรรมทั้ง 7 นั้น เป็นการพัฒนาบุคลากรหรือตนเองเป็นสิ่งที่จําเป นต
อการปฏิบัติงานของบุคลากร เพราะเป็นสิ่งที่จะทําให้ตัวบุคลากรในหนวยงานใหมีโอกาสได้พัฒนาตนเองใหมี
ความรูและความสามารถในการทํางานต่าง ๆ เกิดความม่ันใจในตนเองพรอมที่จะทํางานของหนวยงานดวยความ
เต็มใจ ซึ่งจะสงผลโดยตรงตอความสําเร็จของหนวยงานในที่สุด และหลักการพัฒนางาน ได้แก่ หลักธรรมาภิบาล
นั้นมีอยู่แล้ว ในพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 (ปรับปรุง 2535) เพ่ือให้สามารถนำมาส่งเสริมการดำเนินงาน 
ของคณะสงฆ์ได้ทั้ง 6 ด้าน คือ ด้านการปกครอง ด้านการศาสนศึกษา ด้านศึกษาสงเคราะห์ ด้านการเผยแผ่ ด้าน
การสาธารณูปการ และด้านสาธารณสงเคราะห์ 

3. รูปแบบการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง สามารถสรุป
เป็นความจริงขั้นพื้นฐาน (Grounded Theory) ได้ว่า ควรปรับปรุงกฎหมายคณะสงฆ์ที่ใช้อยู่ในปัจจุบัน ควร
ปรับปรุงโครงสร้างการปกครองคณะสงฆ์โดยควรอยู่ในวาระ และกระจายอำนาจการปกครอง ควรขยายการศึกษา 



289 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

ของพระสงฆ์โดยการจัดตั้งโรงเรียนพระปริยัติธรรมสามัญ และโรงเรี ยนพระพุทธศาสนาวันอาทิตย์ให้มากขึ้น
กว่าเดิมควรจะทำแผนพัฒนาวัดกับคณะกรรมการวัด และวัดต้องไม่ละเมิดในการพัฒนาจิตใจของพุทธศาสนิกชน
ในชุมชนที่ตั้งวัด เป็นการบริหารแบบมีส่วนร่วม (Participation Management) คือกระบวนการของการให้ผู้อยู่
ใต้บังคับบัญชามีส่วนเกี่ยวข้องในกระบวนการตัดสินใจ เน้นถึงการมีส่วนช่วยในการทำงานประสานความเข้าใจ
กันและกันอย่างเข้มแข็ง โดยใช้ความเชี่ยวชาญอย่างสร้างสรรค์ในการแก้ไขปัญหาของการบริหารจัดการที่สำคัญ 
จะอยู่บนพื้นฐานของแนวความคิดของการแบ่งอำนาจหน้าที่ ถือว่าผู้บริหารแบ่งหน้าที่การบริหารจัดการให้ผู้ที่อยู่
ใต้บังคับบัญชาและอยู่ที่การตัดสินใจขององค์กรไม่ใช่เพียงแต่สัมผัสปัญหาหรือ แสดงความห่วงใยเพียงส่วนเดียว 
การทำงานที่มุ่งไปที่เป้าหมายของการทำงานในองค์กรสงฆ์ 
 
อภิปรายผล 

วัตถุประสงค์ข้อที ่ 1 เพื ่อศึกษาบริบทและสภาพปัญหาการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท 
(มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลาง สามารถสรุปเป็นความจริงขั้นพื้นฐาน (Grounded Theory) ได้ว่า สภาพ
ปัญหาและอุปสรรค ภายในองค์กร 3 ด้าน ได้แก่  

1. ด้านปัญหาของคณะสงฆ์ บริบทและสภาพปัญหาการการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท 
ผู้ให้ข้อมูลด้านปัญหาของพระสงฆ์ จำนวน 19 ท่าน ให้ข้อมูลว่า เกิดจากการขาดความรู้ความเข้าใจในหลักธรรม
อย่างถ่องแท้ จำนวน 16 ท่าน ให้ข้อมูลว่า เกิดจากคณะสงฆ์ละเลยระบบการกลั่นกรองบุคคลที่จะเข้ามาบวช  
จำนวน 14 ท่านให้ข้อมูลว่า เกิดจาก ผู้บวชที่ไม่ได้ศรัทธาในพระพุทธศาสนา สอดคล้องกับบทความวิชาการของ 
วิชาญ ทรายอ่อน, (2559 : 5) ที่กล่าวว่า พระภิกษุย่อหย่อนพระธรรมวินัย นำมาซึ่งความเสื่อมศรัทธาปัญหามี
สาเหตุสำคัญ 2 ประการคือ 1. ปัญหาเกิดจากการปกครองคณะสงฆ์ การปกครองคณะสงฆ์ที่ละเลยระบบการ
กลั่นกรองบุคคลที่จะเข้ามาบวชเข้ามาสู่พระธรรมวินัยและการกล่อมเกลาผู้ที่เข้าบวชเข้ามาแล้วทำให้เกิดมีผู้บวช
ที่ไม่ได้ศรัทธาต่อศาสนาเข้ามาทำความเสื่อมเสียต่อภาพลักษณ์ของพระพุทธศาสนาเป็นจำนวนมาก และ 2. 
ปัญหาของพระสงฆ์เน้นการพัฒนาทางด้านวัตถุมากว่าการพัฒนาด้านจิตใจไม่ประพฤติตามหลักไตรสิกขา คือ ศีล 
สมาธิ ปัญญา  

2. ด้านการขาดประสิทธิภาพในการปกครอง บริบทและสภาพปัญหาการการพัฒนาการปกครอง
คณะสงฆ์เถรวาท ผู้ให้ข้อมูลด้านการขาดประสิทธิภาพในการปกครอง ข้อว่าด้วย การทำให้พระธรรมวินัยให้
วิปริตมีผลสังเคราะห์ตามลำดับดังนี้ จำนวน 19 ท่านให้ข้อมูลว่า เกิดจากการการเผยแพร่คำสอนคลาดเคลื่อนไป
จากหลักพระพุทธศาสนา จำนวน 17 ท่านให้ข้อมูลว่าการนำเอาพระไตรปิฎกฉบับอื่นๆ ภายนอกมาร่วมวินิจฉัย
พระพุทธศาสนาเถรวาท จำนวน 16 ท่านให้ข้อมูลว่าเกิดการให้เข้าใจว่าพระไตรปิฎกบาลีบันทึกคำสอนไว้ตก
หล่น และข้อว่าด้วย การประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย มีผลสังเคราะห์ตามลำดับดังนี้ จำนวน 19 ท่านให้
ข้อมูลว่า เกิดจากการละเมิดพุทธบัญญัติไม่เคร่งครัดในพระธรรมวินัย จำนวน 18 ท่านให้ข้อมูลว่าการครอบครอง
กรรมสิทธิ์ของสงฆ์ และจำนวน 16 ท่านให้ข้อมูลว่า เกิดจากการแสวงหาเงินทองลาภสักการะ สอดคล้องกับงาน
ของ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ ประยุตฺโต), (2542 : 5) เรื่องกรณีธรรมกายเคยวินิจฉัยไว้ว่า การทำพระธรรม
วินัยให้วิปริต ซึ่งร้ายแรงยิ่งกว่าการประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัยยกตัวอย่างด้านพระวินัย ถ้าพระภิกษุ
ประพฤติผิดพระวินัย ต้องอาบัติปาราชิก เรียกว่าประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย ก็ต้องแก้ไขโดยดำเนินการ
ลงโทษไปเป็นการส่วนเฉพาะบุคคล พุทธศาสนาจะเจริญมั่นคงได้เราต้องช่วยกันรักษาคำสอนของพระพุทธเจ้าไว้
อย่างถูกต้อง ไม่ใช่เพียงแค่มีวัดใหญ่โตสวยงาม หรือมีพระเป็นแสน ๆ องค์ นั่นไม่ได้เป็นหลักประกันว่าจะมีการ



290 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

รักษาคำสอนของพระพุทธเจ้าได้อย่างถูกต้อง ถ้าไม่รักษาให้ถูกต้องแล้วมีการบิดเบือนต่อไปเรื่อย ๆ ก็จะเป็น
ตัวการทำให้พุทธศาสนาเกิดความสั่นคลอนความมั่นคงของพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง 

3. ด้านระบบโครงสร้างการปกครอง บริบทและสภาพปัญหาการการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์
เถรวาท ผู้ให้ข้อมูลด้านระบบโครงสร้างการปกครอง ข้อว่าด้วย พ.ร.บ. คณะสงฆ์ปัจจุบันมีลักษณะรวมศูนย์
อำนาจ มีผลสังเคราะห์ตามลำดับดังนี้ จำนวน 22 ท่านให้ข้อมูลว่า มหาเถรสมาคมไม่อาจจะจัดการกับปัญหาทุก
เรื่องได้  จำนวน 20 ท่านให้ข้อมูลว่า ขาดการกระจายอำนาจและการมีส่วนร่วมของคณะสงฆ์ จำนวน 19 ท่าน
ให้ข้อมูลว่า การขาดกลไกหน่วยปฏิบัติการที่มีประสิทธิภาพ และข้อว่าด้วยการขาดประสิทธิภาพในการปกครอง
งานบริหารกิจการพระศาสนาทั้ง 6 ด้าน มีผลสังเคราะห์ตามลำดับดังนี้ จำนวน 21 ท่านให้ข้อมูลว่า การเผยแผ่
ไม่มีแผนการพัฒนาการเผยแผ่ในเชิงรุก จำนวน 18 ท่านให้ข้อมูลว่าการจัดการศึกษามีน้อยยังไม่เพียงพอแก่
ความต้องการ และจำนวน 17 ท่านให้ข้อมูลว่า เกิดจากการปกครองที่ขาดหลักธรรมาภิบาล สอดคล้องกับงาน
ของสุนทร ณ รังสี. (2539 : 18) ที่กล่าวไว้ในหนังสือเรื่อง สถาบันทางการเมืองตามแนวพุทธศาสตร์ : รัฐศาสตร์
แนวพุทธศาสตร์ว่า กรรมการมหาเถรสมาคมซึ่งเป็นองค์กรบริหารสูงสุดตามระบบการปกครองคณะสงฆ์ไทย ก็
เป็นสิ่งเหมาะสมแต่งานที่ท่านต้องทําควรเป็นงานระดับนโยบายงานให้คําปรึกษาชี้แนะและงานวินิจฉัยตัดสินใน
ระดับสูงสุด ไม่ควรเป็นงานระดับปฏิบัติการที่ต้องพิจารณากลั่นกรองหาแนวทางหรือวิธี ดําเนินการเกี่ยวกับการ
บริหารคณะสงฆ์ที่เหมาะสมในการดําเนินการงานระดับปฏิบัติ การควรเป็นงานขององค์กรระดับรองจากมหาเถร
สมาคม และสอดคล้องกับงานของ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , (2545 : 40) กล่าวไว้ในหนังสือการ
พัฒนาการนับถือศาสนาของคนว่า ด้านการปกครองขาดหลักธรรมาภิบาลไม่มีการกระจายอํานาจในการปกครอง
สงฆ์  การแต่งตั้งพระสังฆาธิการแต่ละระดับชั้นไม่มีการคัดสรรกันในเขตของตนเอง ส่วนมากมักจะส่งตรงมา จาก
ส่วนกลางโดยไม่ได้อยู่ในพื้นที่จึงทําให้ไม่สามารถแก้ไขปัญหาได้ตรงจุด และคณะสงฆ์ไม่มีสํานักงานเจ้าคณะ
ผู้ปกครองถาวรจึงทําให้การปฏิบัติงานของคณะสงฆ์ล่าช้าและไม่ต่อเนื่อง เมื่อเปลี่ยนเจ้าคณะปกครองสํานักงาน
ก็เปลี่ยนที่ไปตาม ระบบรวมศูนย์ยังเป็นระบบที่ไม่โปร่งใส 

วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 เพื่อศึกษาแนวทางการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะ
สงฆ์เขตภาคกลาง  

1. ด้านการพัฒนาตน ตามหลักไตรสิกขา 3 คือ ด้านศีล morality ด้านสมาธิ concentration และ 
ด้านปัญญา wisdom มีผลสังเคราะห์ตามลำดับดังนี้ จำนวน 22 ท่านให้ข้อมูลว่า ศีล คือพฤติกรรมที่แสดงออก
ทาง กาย วาจา ที่ถูกต้องตามระเบียบวินัย การเคารพกติกา และความเป็นผู้มีมารยาททางสังคม จำนวน 22 
ท่านให้ข้อมูลว่า สมาธิ คือความประพฤติทางใจ ที่แสดงออกถึงความมีสติ ความตั้งใจ ใฝ่การเรียนรู้ เป็นผู้พัฒนา
ใจ รู้เท่าทันอารมณ์ที่เข้ามากระทบใจ จำนวน 21 ท่านให้ข้อมูลว่าการปัญญา คือ พฤติกรรมความมีเหตุ มีผล มี
ความรู้ ความสามารถ สิ่งใดควร สิ่งใดไม่ควร รู้ประโยชน์ และ สิ่งที่มิใช่ประโยชน์ แก้ปัญหาทันท่วงที สอดคล้อง
กับงานของพระเทพเวที (ป.อ.ปยุตโต, 2532) เสนอวิธีการที่จะพัฒนาตนไปสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม เรียกว่า “รุ่งอรุณ
แห่งการพัฒนาตน” ไว้ว่า การรู้จักใช้สติปัญญาในการวิเคราะห์ (ปัญญาสัมปทา) การรู้จักจัดระเบียบชีวิต มีการ
วางแผนและจัดการกิจการงานต่างๆ อย่างมีระบบระเบียบ เรียกว่า ถึงพร้อมด้วยศีล (ศีลสัมปทา)การมีความงอก
งามถึงที่สุดแห่งความสามารถของตน เรียกว่า ทำให้ตนให้ถึงพร้อม (สมาธิสัมปทา) เพื่อการเตรียมตัวเป็น
บุคลากรที่ดีในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา สอดคล้องกับบทความของ วินัย วีระวัฒนานนท์ , (2538 : 168) ได้
กล่าวไว้ในหนังสือเรื่อง สิ่งแวดล้อมและการพัฒนา ว่า การให้การอบรม การสอน การเผยแผ่เป็นหน้าที่หลักของ
พระสงฆ์ท่ีสำคัญ ที่พระสงฆ์ปฏิบัติมาเป็นปกติอยู่แล้ว ทั้งท่ีเรียกว่าการเทศน์ แสดงธรรม หรือการปาฐกถาก็ตาม 



291 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

ซึ่งประชาชนทั่วไปให้ความเคารพและสนใจที่จะฟังสาระที่พระสงฆ์เป็นผู้ให้อยู่แล้ว และนับเป็นการศึกษาท่ีเข้าถึง
ประชาชนชาวบ้านได้อย่างกว้างขวาง ส่วนในเนื้อหาสาระที่พระสงฆ์ให้แก่ประชาชนจะแตกต่างกันตามโอกาส
และวาระต่าง ๆ แต่สิ่งที่เป็นธรรมะหรือคำสอนที่เป็นพระพุทธศาสนาที่นับได้ว่าเป็นสาระในพระพุทธศาสนานั้น 
เป็นเนื้อหาที่เป็นความจริงที่มีอยู่ที่เกิดขึ้นเป็นปกติ เพราะแท้ที่จริงแล้ว คำว่า “ธรรม” นั้นก็คือ “ธรรมชาติ” 
นั่นเอง 

2. ด้านการพัฒนาคน แนวทางการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย) ด้านการ
พัฒนาคนตามหลักสัปปุริสธรรม 7 1) ธัมมัญญุตา รู้หลักหรือรู้จักเหตุ 2) อัตถัญญุตา รู้ความมุ่งหมายหรือรู้
เหตุผล 3) อัตตัญญุตา รู้จักตน 4) มัตตัญญุตา รู้จักประมาณ 5) กาลัญญุตา รู้จักกาลเวลา 6) ปริสัญญุตา รู้จัก
ชุมชน สังคม 7) ปุคคสัญญุญา รู้จักบุคคล มีผลสังเคราะห์ตามลำดับดังนี้ จำนวน 26 ท่านให้ข้อมูลว่า การรู้จัก
ตน คือ การวิเคราะห์ศักยภาพของตัวเองในการวิเคราะห์จุดแข็ง จุดอ่อน และข้อจำกัด อย่างไร จึงนำผลไป
กำหนดยุทธศาสตร์โครงการต่าง ๆ จำนวน 25 ท่านให้ข้อมูลว่า การรู้จักผล คือ การกำหนดเป้าประสงค์ (ผล) 
เป็นเหตุให้เกิดผลหรือเป็นไปตาม หลักการที่จะพึงปฏิบัติเพื่อให้สามารถดำเนินการเป็นไปอย่างถูกต้องตาม
เป้าหมายนั้น จำนวน 21 ท่านให้ข้อมูลว่าการรู้จักประมาณ คือ การบริหารงานคลังและการวางแผนยุทธศาสตร์
โครงการต่าง ๆ ในการรู้ขอบเขตความพอดี พอเหมาะด้านการบริหารการเงิน การงบประมาณ ในการทำแผน
โครงการต่าง ๆ สอดคล้องกับพระนิพนธ์ของ สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณสมเด็จพระสังฆราช (อุฏฐายี) กล่าวว่า 
สัปปุริสธรรม 7 หมายถึง คุณธรรม 7 ประการที่บริบูรณ์ในผู้ใดย่อมบุคคลนั้นให้เป็น สัปปุริสชนที่เจริญด้วย
คุณสมบัติควรแก่ความเคารพนับถือของชนทั้งหลาย ทำให้บุคคลนั้นสามารถปฏิบัติการงานให้บรรลุผลสำเร็จ
ด้วยดี และเป็นหลักปฏิบัติเพื่อทำคนให้เป็นผู้สงบสุขและความเจริญรุ่งเรืองก้าวหน้าได้ เพื่อการพัฒนาศักยภาพ
ของมนุษย์ให้เป็น ผู้เพียบพร้อมทั้งร่างกายและจิตใจ ในอันที่จะดำรงชีวิตอยู่อย่างมีความสุข ความเจริญ และ
ประสบความสำเร็จตามเป้าหมายที่วางไว้  ภายใต้ระเบียบคำสอนและจุดมุ่งหมายของพระพุทธศาสนา ผู้นำที่ดี
ควรมีการพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง เพื่อให้สามารถเข้าใจถึงความเปลี่ยนแปลงแห่งโลกอย่างแท้จริง เพื่อให้
สามารถนำพามวลชนและองค์กรไปสู่จุดหมายได้ตามเป้าหมายที่วางไว้พระพุทธศาสนาได้กล่าวว่า อัตตัญญุตา 
หมายถึง การรู้จักตนเกี่ยวกับ ศรัทธา ศีล จาคะ สุตะ ปัญญา เป็นต้น สอดคล้องกับคำสอนในพระไตรปิฎก 
(องฺ.สตฺตก. 23/65/143-146.) ว่าการรู้ตนในแนวทางแห่งพระพุทธศาสนา ก็คือ การรู้หลักความเจริญอย่าง
ประเสริฐหลักความเจริญของอารยชนตามคุณธรรมที่เรียกว่า อารยวัฒิ 5 ดังต่อไปนี้ (1) ศรัทธา ความเชื่อ ความ
มั่นในพระรัตนตรัย ในหลักแห่งความเจริญความดีความงาม (2) ศีล ความประพฤติดี มีวินัย เลี้ยงชีพสุจริต      
(3) สุตะ การเล่าเรียน สดับฟัง ศึกษาหาความรู้ (4) จาคะ การเผื่อแผ่เสียสละ เอ้ือเฟ้ือ มีน้ำใจช่วยเหลือ ใจกว้าง 
พร้อมที่จะรับฟังและร่วมมือ ไม่คับแคบเอาแต่ตัว (5) ปัญญา ความรอบรู้ รู้คิด รู้พิจารณา เข้าใจเหตุผล คือ รู้จัก
โลกและชีวิตตามความเป็นจริง และสอดคล้องกับงานของ พระสามารถ อานนฺโท, (2549 : 33-34) ว่า จ. เปรียญ 
ได้กล่าวว่า หลักสัปปุริสธรรม 7 หมายถึง ธรรมของสัตบุรุษ ธรรมของคนดี บุคคลที่มีคุณธรรมประจำใจ โดยยึด
เอาหลักสัปปุริสธรรมเป็นหลักในการดำเนินชีวิต บุคคลที่ยึดเอาหลักสัปปุริสธรรม เป็นธรรมประจำใจยังได้ชื่อว่า
เป็นผู้ดี เพราะเป็นผู้มีเหตุผลมีผลในการปฏิบัติตน เมื่อบุคคลรู้จักเหตุผลแล้ว การปฏิบัติตนก็เพียบพร้อมด้วย
ความดี คือ รู้จักเหตุ รู้จักผล รู้จักตน รู้จักประมาณ รู้จักกาล รู้จักชุมชน รู้จักบุคคล แล้วบุคคลนั้นเป็นคนดี คือ 
สัตบุรุษในทางพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นคนดี เพราะเป็นผู้รักสงบ รักความเที่ยงธรรม รู้จักหน้าที่ของตน รู้จัก
กาลเทศะ มีเหตุมีผลในการทำงาน โดยเฉพาะผู้ที่ทำหน้าที่ปกครองคนอ่ืน จะสามารถบริหารงานได้อย่างราบรื่น  



292 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

3. การพัฒนางานตามหลักธรรมาภิบาล แนวทางการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย) 
ด้านการพัฒนางานตามหลักธรรมาภิบาล 6 ได้แก่ 1. หลักนิติธรรม Rule of Law 2. ความโปร่งใส Transparency 
3. การมีส่วนร่วม Participation 4. ความรับผิดชอบ Accountability 5. ประสิทธิภาพ Efficiency และ 6. การ
ประเมินผล Effectiveness มีผลสังเคราะห์ตามลำดับดังนี้ จำนวน 23 ท่านให้ข้อมูลว่า ความโปร่งใส Transparency 
คือ ตรวจสอบได้ทุกเรื่องราวในการทำงานตามภาระหน้าที่ จำนวน 22 ท่านให้ข้อมูลว่า การมีส่วนร่วม Participation 
คือ ระลึกไว้ว่าตัวเองเป็นสมาชิกถาวรของสถาบันสงฆ์ จำนวน 21 ท่านให้ข้อมูลว่า นิติธรรม Rule of Law คือ 
การบริหารงานเคารพ และปฏิบัติตามกฎกติกา ระเบียบแบบแผนของคณะสงฆ์ สอดคล้องกับ สถาบันราชประชา
สมาสัย กล่าวในหนังสือเรื่อง ธรรมาภิบาลบันดาลสุขว่า บริหารกิจการบ้านเมืองที่ดี คือ ขบวนการ หรือขั้นตอน
ในการทำงานหรือกิจกรรมใด ๆ ที่จัดขึ้นในสถาบันฯ เริ่มจากงานในหน้าที่รับผิดชอบของแต่ละคน งานที่ได้รับ
คำสั่งให้ทำหรืองานที่ร่วมกันทำจะต้องเป็นไปตามหลักธรรมาภิบาล 6 หลักคือ 1) นิติธรรม เคารพ และปฏิบัติ
ตามกฎกติกา ระเบียบแบบแผนและกฎหมายต่าง ๆ 2) คุณธรรม ในหลายแง่มุม เช่น เมตตาธรรม คือความ
ปรารถนาให้ผู้อื่นเป็นสุข 3) ความโปร่งใส ตรวจสอบได้ทุกเรื่องราวในการทำงานตามภาระหน้าที่ 4) การมีส่วน
ร่วม พึงระลึกไว้ว่าตัวเองเป็นสมาชิกถาวรของสถาบันฯ 5) ร่วมรับผิดชอบต่อผลงานที่ทำเอง ทำโดยกลุ่ม ทำใน
นามสถาบันฯ 6) ความคุ้มค่า ทั้งในแง่ของรูปธรรมและนามธรรม สอดคล้องกับ ไชยวัฒน์ ค้ำชูและคณะ, (2545 : 
44-49) ที่ได้กล่าวว่า “องค์ประกอบพ้ืนฐานของการสร้างธรรมาภิบาล” ได้แก่ 1. ภาระรับผิดชอบ หมายถึง การ
กำหนดให้บุคคลและองค์กร ต้องมีภาระความรับผิดชอบต่อสาธารณะ 2. มีความโปร่งใส หมายถึง การที่
สาธารณะชนมีโอกาสรับรู้นโยบายด้านต่าง ๆ ขององค์กร และ 3. มีการปราบปรามการทุจริตและการประพฤติมิ
ชอบความหมายนี้ครอบคลุมรูปแบบการฉ้อราษฎร์บังหลวง จึงจะถือเป็นตัวชี้วัดสำคัญที่แสดงความตั้งใจจริงใน
การสร้างธรรมาภิบาลให้เกิดขึ้นในองค์กรได้ และ 4.การจัดวิธีการปกครองแบบมีส่วนร่วม การมีส่วนร่วมในการ
ทำงานขององค์กร 

วัตถุประสงค์ข้อที่ 3 เพื่อนำเสนอรูปแบบการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะ
สงฆ์เขตภาคกลาง พบว่า ควรปรับปรุงกฎหมายคณะสงฆ์ที่ใช้อยู่ในปัจจุบัน ควรปรับปรุงโครงสร้างการปกครอง
คณะสงฆ์โดยควรอยู่ในวาระ และกระจายอำนาจการปกครอง เป็นการบริหารแบบมีส่วนร่วม (Participation 
Management) คือกระบวนการของการให้ผู้อยู่ใต้บังคับบัญชามีส่วนเกี่ยวข้องในกระบวนการตัดสินใจ เน้นถึง
การมีส่วนช่วยในการทำงานประสานความเข้าใจกันและกันอย่างเข้มแข็ง โดยใช้ความเชี่ยวชาญอย่างสร้างสรรค์
ในการแก้ไขปัญหาของการบริหารจัดการที่สำคัญ จะอยู่บนพื้นฐานของแนวความคิดของการแบ่งอำนาจหน้าที่ 
การทำงานที่มุ่งไปที่เป้าหมายของการทำงานในองค์กรสงฆ์ โดยใช้รูปแบบการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถร
วาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาคกลางตามแบบ TSG MODEL ได้แก่ การพัฒนาตัวพระสงฆ์เองด้วยหลัก
ไตรสิกขา 3 Three studies (ศีล สมาธิ ปัญญา) การพัฒนาคนในองค์กร ตามหลักธรรม สัปปุริสธรรม 7 
Sappurisa Dhamma และพัฒนางาน พัฒนาองค์กร และการบริหารงานอย่างโปร่งใสตามหลัก (ธรรมาภิบาล) 
ซึ่งหลักธรรมาภิบาล 6 Good governance 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

จากการศึกษาเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้องการเก็บรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์ผู้วิจัยขอเสนอองค์
ความรู้ใหม่จากการวิจัยเรื่อง รูปแบบการพัฒนาการปกครองคณะสงฆ์เถรวาท (มหานิกาย): คณะสงฆ์เขตภาค
กลาง  



293 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

ภาพที่ 2 รูปแบบโครงสรางการปกครองคณะสงฆไทยตามแบบ TSG MODEL 
 

จากภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัยสามารถอธิบายได้ว่ารูปแบบโครงสรางการปกครองคณะสงฆ
ไทยตามแบบ TSG MODEL  ด้านหลักการพัฒนาตน ตามหลักไตรสิกขา 3 (Three Studies) คือ ศีล สมาธิ 
ปัญญา ด้านพัฒนาคนตามหลักสัปปุริสธรรม 7 (Sappurisa Dhamma) คือ รู ้จักเหตุ รู ้จักผล รู้จักตน รู้จัก
ประมาณ รู้จักกาล รู้จักชุมชน รู้จักบุคคล และพัฒนางานตามหลักธรรมาภิบาล 6  (Good governance) คือ 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

สมเด็จพระสังฆราช สนง.พระพุทธศาสนา
แห่งชาติ 

สนองงานคณะสงฆ ์

มหาเถรสมาคม 

ที่ปรึกษา 

 ทรงใช้อำนาจผ่าน 

สังฆสภา 

อำนาจบัญญตั ิ

สังฆมนตร ี

อำนาจบริหาร 

สังฆวินัยธร 

อำนาจวินิจฉัย 

ช้ันฎีกา 

ช้ันอุทธรณ์ 

ช้ันต้น 

 การปกครองส่วนกลาง การปกครองส่วนภูมภิาค 

1) การปกครอง  

2) การศาสนศึกษา  

3) การศึกษาสงเคราะห์  

4) การเผยแผ่  

5) การสาธารณูปการ  

6) การสาธารณสงเคราะห์ 

การปกครองส่วนจังหวัด 

(เจ้าคณะจังหวัดเลือกจากเจา้คณะอำเภอในเขต) 

การปกครองส่วนอำเภอ 

(เจ้าคณะอำเภอเลือกจากเจ้าคณะตำบลในเขต) 

การปกครองส่วนตำบล 

(เจ้าคณะตำบลเลือกจากเจ้าอาวาสในเขต) 

การปกครองวัด 

(การแต่งตั้งเจ้าอาวาสจากพระและโยมในเขต) พัฒนาตน ไตรสิกขา 3        พัฒนาคน สัปปุริสธรรม7    พัฒนางาน ธรรมาภิบาล 6 

TSG 

MODEL 



294 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

หลักนิติธรรม ความโปร่งใส การมีส่วนร่วม ความรับผิดชอบ ประสิทธิภาพ และการประเมินผล มีรายละเอียด
ดังนี้ 

1. การพัฒนาตัวพระสงฆ์เองด้วยหลักไตรสิกขา 3 Three studies (ศีล สมาธิ ปัญญา) เพราะไตรสิกขา 
คือ กระบวนการเรียนรู้ทางพระพุทธศาสนาที่มีจุดมุ่งหมายในการพัฒนามนุษย์ทั้ง 3 ด้าน คือ 

  (1) การฝึกฝนตนเองเรื่องศีล (self-training morality) 
  (2) การฝึกฝนตนเองเรื่องสมาธิ (self-training in mentality or concentration) 
  (3) การฝึกฝนตนเองเรื่องปัญญา (self-training in wisdom) (สุมน อมรวิวัตน์, 2547 : 15) 
 เกิดผลในการพัฒนาตน ได้แก่ “ศีล” นั้นคือ สะอาด (clean) ทางกาย และวาจา และเพื่อการ

ฝึกอบรมข้อปฏิบัติความประพฤติทางกาย “สมาธิ” เพ่ือความสงบ (calm) รวมถึงการฝึกอบรมทางจิตใจ ให้เกิด
คุณธรรม และศึกษา “ปัญญา” สว่าง (clear)    

2. การพัฒนาคนในองค์กร กำหนดกรอบแห่งการแสวงหาความรู้ว่า การจะทำงานให้สำเร็จตามความ
มุ่งหมาย หรือแนวทางการดำเนินชีวิตสำหรับคนที่ต้องการพัฒนาตนเอง ตามหลักธรรม สัปปุริสธรรม 7 Sappurisa 
Dhamma 

 (1) ธัมมัญญุตา (ความรู้จักธรรม รู้หลัก หรือ รู้จักเหตุ คือ รู้หลักความจริง รู้หลักการ รู้หลักเกณฑ์ 
รู้กฎแห่งธรรมดา รู้กฎเกณฑ์แห่งเหตุผล และรู้หลักการที่จะทำให้เกิดผล รู้ว่าจะต้องกระทำเหตุอันนี้ ๆ หรือ
กระทำตามหลักการข้อนี้ ๆ จึงจะให้เกิดผลที่ต้องการอันนั้น ๆ เป็นต้น -knowing the law; knowing the cause) 

 (2) อัตถัญญุตา (ความรู้จักอรรถ รู้ความมุ่งหมาย หรือ รู้จักผล คือ รู้ความหมาย รู้ความมุ่งหมาย 
รู้ประโยชน์ที่ประสงค์ เมื่อทำไปแล้วจะบังเกิดผลอะไรบ้าง knowing the meaning; knowing the purpose; 
knowing the consequence) 

 (3) อัตตัญญุตา (ความรู้จักตน คือ รู้ว่า เรานั้น ว่าโดยฐานะ ภาวะ เพศ กำลังความรู้ ความสามารถ 
ความถนัด และคุณธรรม แล้วประพฤติให้เหมาะสม และรู้ที่จะแก้ไขปรับปรุงต่อไป -knowing oneself) 

 (4) มัตตัญญุตา (ความรู ้จ ักประมาณ คือ ความพอดี moderation; knowing how to be 
temperate) 

 (5) กาลัญญุตา (ความรู้จักกาล คือ รู้กาลเวลาอันเหมาะสม กระทำหน้าที่การงาน เช่น ให้ตรงเวลา 
ให้เป็นเวลา ให้ทันเวลา ให้พอเวลา ให้เหมาะเวลา เป็นต้น knowing the proper time; knowing how to 
choose and keep time) 

 (6) ปริสัญญุตา (ความรู้จักบริษัท คือ รู้จักชุมชน และรู้จักที่ประชุม รู้กิริยาที่จะประพฤติต่อชุมชน
นั้นๆ ว่า ชุมชนนี้เมื่อเข้าไปหา จะต้องทำกิริยาอย่างนี้ จะต้องพูดอย่างนี้ ชุมชนนี้ควรสงเคราะห์อย่างนี้ เป็นต้น - 
knowing the assembly; knowing the society) 

 (7) ปุคคลัญญุตา หรือ ปุคคลปโรปรัญญุตา (ความรู้จักบุคคล คือ ความแตกต่างแห่งบุคคลว่า โดย
อัธยาศัย ความสามารถ และคุณธรรม ว่าควรจะคบหรือไม่ จะใช้จะตำหนิ ยกย่อง และแนะนำสั่งสอนอย่างไร 
เป็นต้น - knowing the individual; knowing the different individuals) (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺ
โต), 2547 : 23-25) 

 เพ่ือเกิดผลต่อการพัฒนาคน คือ 1. รู้หลักการและกฎเกณฑ์ 2. รู้ความหมายและวัตถุประสงค์ 3. 
มีความรู้ ความสามารถ ความถนัด มีจุดแข็ง จุดอ่อน 4. รู้จักความพอดี รู้ประมาณความพอดีทำด้วยปัญญา 5. รู้
กาลเวลาอันเหมาะสม วางแผนด้านเวลา 6. รู้จักชุมชน และวัฒนธรรชุมชน 7. รู้ความแตกต่างระหว่างบุคคล  



295 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

3. การพัฒนางาน พัฒนาองค์กร และการบริหารงานอย่างโปร่งใสตามหลัก (ธรรมาภิบาล) ซึ่งหลักธรร
มาภิบาล Good governance คือ การปกครอง การบริหาร การจัดการการควบคุมดูแล กิจการต่าง ๆ ให้เป็นไป
ในครรลองธรรม นอกจากนี้ยังหมายถึงการบริหารจัดการที่ดี ซึ่งสามารถนำไปใช้ได้ทั้งภาครัฐและเอกชน ธรรมที่
ใช้ในการบริหารงานนี้ มีความหมายอย่างกว้าง กล่าวคือ หาได้มีความหมายเพียงหลักธรรมทางศาสนาเท่านั้น 
แต่รวมถึง ศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม และความถูกต้องชอบธรรมทั้งปวง ซึ่งวิญญูชนพึงมีและพึงประพฤติ
ปฏิบัติ อาทิ ความโปร่งใสตรวจสอบได้ การปราศจากการแทรกแซงจากองค์กรภายนอกซึ่งประกอบไปด้วย 6 
หลักการ คือ 

 (1) หลักนิติธรรม (The rule of law) การปฏิบัติตามกฎหมาย กฎ ระเบียบ ข้อบังคับต่าง ๆ โดย
ถือว่าเป็นการปกครองภายใต้กฎหมายมิใช่ตามอำเภอใจ หรืออำนาจของตัวบุคคล จะต้องคำนึงถึงความเป็น
ธรรม และความยุติธรรม รวมทั้งมีความรัดกุมและรวดเร็วด้วย 

 (2) หลักคุณธรรม (Morality) การยึดมั่นในความถูกต้อง ดีงาม การส่งเสริม ให้บุคลากรพัฒนา
ตนเอง ไปพร้อมกัน เพ่ือให้บุคลากรมีความซื่อสัตย์ จริงใจ ขยัน อดทน มีระเบียบ วินัย ประกอบอาชีพสุจริตเป็น
นิสัยประจำชาติ 

 (3) หลักความโปร่งใส (Accountability) หลักความโปร่งใส ตรงข้ามกับการทุจริต คอร์รัปชั่น ยึด
หลักความสุจริต ความบริสุทธิ์ใจ 

 (4) หลักการมีส่วนร่วม (Participation) การให้โอกาสให้บุคลากรหรือผู้มีส่วนเกี่ยวข้องเข้ามามี
ส่วนร่วมทางการ บริหารจัดการเกี่ยวกับการตัดสินใจในเรื่องต่าง ๆ เช่น เป็นคณะกรรมการ คณะอนุกรรมการ 
และหรือ คณะทำงานโดยให้ข้อมูล ความคิดเห็น แนะนำ ปรึกษา ร่วมวางแผนและร่วมปฏิบัติ 

 (5) หลักความรับผิดชอบ (Responsibility) การตระหนักในสิทธิและหน้าที่ ความสำนึกในความ
รับผิดชอบต่อสังคม การใส่ใจปัญหาการบริหารจัดการ การกระตือรือร้นในการแก้ปัญหา และเคารพในความ
คิดเห็นที่แตกต่าง รวมทั้งความกล้าที่จะยอมรับผลดีและผลเสียจากกระทำของตนเอง 

 (6) หลักความคุ้มค่า (Cost-effectiveness or economy) การบริหารจัดการและใช้ทรัพยากรที่
มีจำกัด เพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุดแก่ส่วนรวม โดยรณรงค์ให้บุคลากรมีความประหยัด ใช้วัสดุอุปกรณ์อย่างคุ้มค่า 
และรักษาทรัพยากรธรรมชาติให้สมบูรณ์ยั่งยืน (มินตรา ศรนิมิต, 2563 : 34-35) 

 เพื่อเกิดผลต่อองค์กร คือ 1. นิติธรรม เคารพ และปฏิบัติตามกฎกติกา ระเบียบแบบแผนของ
คณะสงฆ์ 2. ความโปร่งใส ตรวจสอบได้ทุกเรื่องราวในการทำงานตามภาระหน้าที่ 3. การมีส่วนร่วม พึงระลึกไว้
ว่าตัวเองเป็นสมาชิกถาวรของสถาบันสงฆ์ 4. ร่วมรับผิดชอบต่อผลงานที่ทำเอง ทำโดยกลุ่ม ทำในนามสถาบัน
สงฆ์ 5. ประสิทธิภาพ เช่น มีเมตตาธรรมต่อคณะคือความปรารถนาให้ผู้อื่นเป็นสุข 6. การประเมินผลความคุ้มค่า 
ทั้งในแง่ของรูปธรรมและนามธรรม  

สรุปตัวแบบ TSG MODEL ประกอบด้วย พัฒนาตัวพระสงฆ์เองด้วยหลักไตรสิกขา 3 Three studies  
การพัฒนาคนด้วยหลักสัปปุริสธรรม 7 Sappurisa Dhamma และพัฒนางานด้วยหลักธรรมาภิบาล Good 
governance เพื่อเป้าหมายของการทำงานในองค์กรสงฆ์ให้มี (1) คนดี ( Intelligent)  (2) คนเก่ง ( Virtue)  (3) 
องค์กรมีความสุข (Happy) การยกย่องคนดี ส่งเสริมคนเก่ง และการสร้างวัฒนธรรมองค์กรใหม่หากความสัมพันธ์
ขององค์ประกอบพื้นฐานทั้งสามนี้ดำเนินไปอย่างถูกต้องแล้ว พระธรรมวินัยของพระพุทธเจ้าจะได้รับการเชิดชู 
อลัชชีในพระพุทธศาสนาจะถูกขจัดออกไป การปรับปรุงโครงสร้างการปกครองคณะสงฆ์โดยควรอยู่ในวาระ และ
กระจายอำนาจการปกครอง ภายใต้การบริหารองค์การคณะสงฆ์ตามหลักธรรมาธิปไตย ภายใต้บรรยากาศเช่นนี้



296 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

พระพุทธศาสนาจะกลับฟื้นคืนสู่ความเจริญรุ่งเรืองบนผืนแผ่นดินไทยอีกครั้งหนึ่ง และจะเป็นที่พึ่งแก่ชาวโลกใน
การแก้ไขวิกฤตการณ์นานาประการที่โลกเผชิญอยู่ในปัจจุบัน 
 
ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
1. ควรให้มีการวิจัยในรายละเอียดเพิ่มเติมเกี่ยวกับการจัดระเบียบการปกครองคณะสงฆ์โดยเฉพาะใน

ที่เก่ียวกับการจัดโครงสร้างองค์กรและอำนาจหน้าที่ขององค์กรปกครองคณะสงฆ์ในระดับส่วนภูมิภาค เพื่อให้มี
การแก้ไขปรับปรุงพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505  

2. ควรให้มีการวิจัยในรายละเอียดเพิ่มเติมเกี่ยวกับการบริหารจัดการองค์กรสงฆ์และกำกับตามหลัก
นิติธรรมและคุณธรรมภายใต้มาตรฐานเดียวกัน ในพระพุทธศาสนา เพ่ือให้มีการปรับปรุง หรือแก้ไขกฎหมาย 
กฎกระทรวงประกาศ ระเบียบ ข้อบังคับ หรือหลักเกณฑ์ ตลอดจนคำสั่งต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการบริหารจัดการ
องค์กรสงฆ์โดยไม่ขัดหรือแย้งกับหลักพระธรรมวินัยและกฎหมายบ้านเมือง เพื่อให้การบริหารจัดการองค์กรสงฆ์ 
ในพระพุทธศาสนามีความสอดคล้อง หรือคล้อยตามหลักการบริหารกิจการบ้านเมืองและสังคมที่ดีหรือ 
หลักธรรมาภิบาล  

3. ควรวิจัยเรื่อง การมีส่วนร่วมของคณะสงฆ์ในการบริหารงานมหาเถรสมาคม โดยสำนักงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติเป็นผู้ให้ทุนการวิจัย หรือ มหาวิทยาลัยสงฆ์ท้ังสองแห่งควรจะขอทุนวิจัยในเรื่องรูปแบบ
การปกครอง รูปแบบการศึกษา เป็นต้น 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



297 

วารสารสริินธรปริทรรศน ์      ปีท่ี 22 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 
_________________________________________________________________ 

บรรณานุกรม 
สุมน อมรวิวัตน์. (2547). การพัฒนาการเรียนรู้ตามแนวพุทธศาสตร์. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัย 

สุโขทัยธรรมาธิราช. 
ไชยวัฒน์ ค้ำชู และคณะ. (2545). แนวทางการนำหลักธรรมาภิบาลมาประยุกต์ใช้กับองค์กรปกครองท้องถิ่น.

กรุงเทพฯ : บพิธการพิมพ์. 
ธิดา สาระยา. (2539). อารยธรรมไทย. กรุงเทพฯ : เมืองโบราณ. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2532). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (2539). การปกครองคณะสงฆ์ไทย. พิมพ์ครั้งที่ 9. กรุงเทพฯ : บริษัท 

สหธรรมิก จำกัด. 
พระไพศาล วิสาโล. (2546). แนวโน้มพระพุทธศาสนาในอนาคต. กรุงเทพฯ : มูลนิธิสดศรีสฤษดิวงศ์  
พระไพศาล วิสาโล. (2552). พระพุทธศาสนาไทยในอนาคต แนวโนมทางออกจากวิกฤต. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์

วีพริ้นท, 
พระพรหมคุณาภรณ์ ( ป.อ. ปยุตฺโต).(2545). การพัฒนาการนับถือศาสนาของคน. พิมพ์ครั้งที่ 23. กรุงเทพฯ : 

บริษัทพิมพ์สวย จํากัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 12. กรุงเทพฯ : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสัญญา ขนฺติธมฺโม (ตรีสวัสดิ์). “รูปแบบการปกครองสงฆ์ไทยในอนาคต” วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์. 

6 (2).711-712. 
พระสามารถ  อานนฺโท. (2549). ภาวะผู้นำตามหลักสัปปุริสธรรม. (ปริญญานิพนธ์). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มินตรา ศรนิมิต. (2563). การปฏิบัติราชการหลักธรรมาภิบาล. Journal of Roi Kaensarn Academi. 5 (1).34 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ : ศิริวัฒนา 

อินเตอร์พริ้นท์. 
สถาบันราชประชาสมาสัย. (2549). ธรรมาภิบาลบันดาลสุข. กรุงเทพฯ : กระทรวงสาธารณสุข. 
วิชาญ ทรายอ่อน, (2559). ปฏิรูปและจรรโลงกิจการพระศาสนา, วารสารสำนักวิชาการ สำนักงานสภาผู้แทนราษฎร. 

1-7. 
วินัย วีระวัฒนานนท์. รองศาสตราจารย์ ดร. (2538). สิ่งแวดล้อมและการพัฒนา. กรุงเทพฯ: เรือนแก้วการพิมพ์. 
สนธยา พลศรี. (2547). ทฤษฎีและหลักการพัฒนาชุมชน. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ : โอเดียนสโตร์. 
สุเทพ สุนทรเภสัช. (2525).“ศาสนาในนครศรีธรรมราช: “ศาสนากับการพัฒนาทางสังคม เศรษฐกิจและ

การเมือง”, รวมบทความประวัติศาสตร์. มปท. 
สุนทร ณ รังษ,ี (2539). การปกครองคณะสงฆ์ : อดีต ปัจจุบัน อนาคต, วารสารพุทธศาสน์ศึกษา. 3 (3). 6-18.  
อำนวย วีรวรรณ. (2555). พระมหากษัตริย์ไทยกับพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 
Mabel Haynes Bode. (1965) The Pali Literature of Burma, (Rangoon: Barma Research Society. 
Phramongkoldhammavithan. (2019 January – February). To Study on the threefold training for 

Human Resource Development. Humanities, Social Sciences and arts. 12 (1) 890. 


