
๑๗๒ ขวงผญา๑๑๑๑๗๗๗๗๗๒๒๒๒๒ ขขขวงผญญาาา

 ในดินแดนประเทศไทยปรากฏมีพระเจดียอยูรูปแบบหน่ึงมีลักษณะเปนเจดีย 

ทรงระฆงัหรือเจดยีทรงกลม ทีส่วนฐานจะมปีระติมากรรมปนูปนรปูชางประดบัอยู

โดยรอบ มีชื่อเรียกไปตามรูปทรงและองคประกอบทางศิลปกรรมวา “เจดียแบบ

พระพุทธศาสนาลังกาวงศกับการปรากฏข้ึนของเจดีย
แบบชางลอมในสุโขทัยและลานนา๑

สุรพล  ดําริหกุล๒

๑ บทความน้ีเปนสวนหน่ึงของงานวิจัย ซ่ึงรับทุนอุดหนุนการวิจัยจากคณะกรรมการวิจัยแหงชาติ 
 สาขาปรัชญา และไดตีพิมพเปนหนังสือเร่ือง “เจดียชางลอมกับประวัติศาสตรบานเมืองและ
 พระพุทธศาสนาลังกาวงศในประเทศไทย” (กรุงเทพฯ : สํานักพิมพแหงจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, 
 ๒๕๕๔). 
๒ ศาสตราจารยเกียรติคุณสาขาศิลปะไทย คณะวิจิตรศิลป มหาวิทยาลัยเชียงใหม.



๑๗๓เจดียแบบชางลอม

ชางลอม”๓ เจดียแบบชางลอมน้ีไดปรากฏมีอยูตามเมืองตางๆ หลายแหง โดยเฉพาะ 

เปนรูปแบบของพระธาตุเจดียท่ีสําคัญๆ ซ่ึงมีความสัมพันธเก่ียวของกับการประดิษฐาน 

พระพทุธศาสนาลงักาวงศ เชน พระบรมธาตนุครศรธีรรมราช เมอืงนครศรธีรรมราช 

พระเจดียวัดชางลอม เมืองศรีสัชนาลัย พระเจดียวัดชางลอม เมืองสุโขทัย พระเจดีย 

วัดมเหยงค กรุงศรีอยุธยา พระธาตุเจดียหลวง เมืองเชียงใหม และพระธาตุเจดีย

ชางค้าํ เมอืงนาน ฯลฯ เปนตน แบบแผนของเจดยีดงักลาวนีเ้ปนอทิธพิลของศลิปะ

ลงักาทีแ่พรหลายเขามาพรอมกบัพระพทุธศาสนานกิายลงักาวงศ ซึง่ไดรบัรปูแบบ

มาจากสถูปรุวันเวลิ (Ruvanweli) ณ เมืองอนุราธปุระ อันเปนพระเจดียที่ศักดิ์สิทธิ์

แหงหนึ่งของเกาะลังกา๔ 

 ในชวงเวลาที่ผานมาความรูที่เกี่ยวกับเจดียแบบชางลอมจะเปนเรื่องราว

ของเจดียชางลอมท่ีปรากฏอยูแตในพื้นที่ของแควนสุโขทัยเสียเปนสวนมาก 

เนื่องจากพบมีเจดียรูปแบบดังกลาวเปนจํานวนมากในพื้นที่แถบนั้น โดยเฉพาะ

เร่ืองราวเกี่ยวกับเจดียวัดชางลอม เมืองศรีสัชนาลัย ซึ่งเดิมเคยเชื่อกันวาจะเปน

เจดียชางลอมองคแรกๆ ที่สรางขึ้นในสมัยพอขุนรามคําแหง เพื่อประดิษฐาน

พระบรมสารีริกธาตุ และมีความเก่ียวของกับพระพุทธศาสนาลังกาวงศจากเมือง

นครศรีธรรมราช ตามหลักฐานท่ีปรากฏในศิลาจารึกหลักท่ี ๑๕ รวมท้ังเชื่อวา

อทิธพิลศลิปะลงัการะลอกสาํคัญทีไ่ดเผยแผเขามาสูสโุขทยัในคราวทีพ่ระศรศีรทัธา

ราชจุฬามณีเสด็จกลับจากลังกาในรัชกาลของพระเจาเลอไท ดังปรากฏหลักฐาน

งานสรางปฏิสังขรณที่วัดมหาธาตุ เมืองสุโขทัย ซึ่งมีงานปูนปนประดับแสดง

อิทธิพลของศิลปะลงักา และรูปแบบของเจดียที่มีชางลอม อาจเริ่มเผยแพรเขามา

๓ รศ.ดร.สันติ เล็กสุขุม เจดีย ความเปนมา และคําศัพท เรียกองคประกอบเจดียใน 
 ประเทศไทย ศิลปวัฒนธรรมฉบับพิเศษ (กรุงเทพฯ : สํานักพิมพมติชน ๒๕๓๕) หนา ๒๗.
๔ เอ บี กริสโวลด ศิลปในประเทศไทย กรมศิลปากรจัดพิมพ ดวยความรวมมือของ
 มูลนิธิอาเซีย (พระนคร : หางหุนสวนจํากัดศิวพร ๒๕๐๕), หนา ๑๐๑.
๕ สมเด็จกรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานพุทธเจดีย, พิมพครั้งที่ ๖ (พระนคร : หางหุน
 สวนจํากัด ศิวพร, ๒๕๑๐), หนา ๑๑๑–๑๑๒.



๑๗๔ ขวงผญา

ในระยะน้ัน๖ แตผลของการวิจยัทีผู่เขยีนไดทาํการศึกษาในชวงเวลาท่ีผานมา ทาํให
แนวความคิดเหลานั้นเปลี่ยนแปลงไป และทําใหทราบวาการปรากฏขึ้นของเจดีย
แบบชางลอมท้ังในแควนสุโขทัยและลานนาจะอยูในชวงพุทธศตวรรษท่ี ๒๐–๒๑ 
โดยเฉพาะแควนสุโขทัยนั้น จะเริ่มปรากฏขึ้นในรัชสมัยของพระยาลิไทย ซึ่งเปน
ระยะเวลาที่พระพุทธศาสนาลังกาวงศกําลังเฟองฟู และเกิดการแขงขันของนิกาย
หรือสํานักทางพระพุทธศาสนาลังกาวงศเพื่อชิงความเปนใหญ ซึ่งมีความสําคัญ
เกีย่วของกบัทางการเมือง ทีส่งผลใหแควนสโุขทยัถกูผนวกเขาไปเปนสวนหน่ึงของ
กรุงศรีอยุธยาในเวลาตอมา บทความนี้เปนเพียงสวนหน่ึงของงานวิจัยที่นําเสนอ
เรื่องราวพระพุทธศาสนาลังกาวงศกับเจดียชางลอมท่ีปรากฏในแควนสุโขทัย
และลานนา จะเก่ียวของกับประวัติศาสตรบานเมือง ประวัติพระพุทธศาสนา
และศิลปะสถาปตยกรรม ซึ่งความรูที่ไดจากการศึกษาครั้งนี้จะทําใหเกิดความรู
ความเขาใจในความเปนมาของพระพุทธศาสนาลังกาวงศทีเ่ผยแผเขามาต้ังมัน่อยู
ในประเทศไทย รวมท้ังยังชวยเสริมเรื่องราวทางประวัติศาสตรของบานเมืองใหมี
ความชัดเจนมากย่ิงขึ้น

สถูปรุวันเวลิ เมืองอนุราธปุระ ประเทศศรีลังกา

๖ สันติ เล็กสุขุม, เจดียสมัยสุโขทัย ที่วัดเจดียเจ็ดแถว, (กรุงเทพฯ : บริษัท เคล็ดไทย จํากัด, 
 ๒๕๓๔) หนา ๑๕๗.



๑๗๕เจดียแบบชางลอม

ประวัติพระพุทธศาสนาลังกาวงศ
 พระพุทธศาสนาลังกาวงศในเกาะลังกา

 พระพุทธศาสนาที่เจริญรุงเรืองอยูในเกาะลังกาน้ันเปนพระพุทธศาสนา 

ฝายเถรวาท มูลเหตุแหงการเกิดลัทธิหินยานฝายเถรวาทน้ัน ภายหลังจากท่ี

พระพุทธองคไดเสด็จดับขันธปรินิพพาน แลวเปนเวลาประมาณ ๑๐๐ ป ไดมี

คณะสงฆคณะหน่ึง ไดพากันแกไขบทบัญญัติในทางศาสนาใหตางไปจากพุทธบัญญัติ 

แตพระเถรานุเถระสวนใหญไมเห็นดวย ไดยึดถือไปตามผลของการสังคายนา

ในภายหลังจากที่พระพุทธองคไดเสด็จดับขันธปรินิพพานแลวสามเดือน เปนเหตุ

ใหเกิดความแตกแยกในคณะสงฆ แยกออกเปนฝายเถรวาท หรือหินยาน 

กับฝายมหายาน ตอมาในราวพุทธศตวรรษที่ ๓ พระเจาอโศกมหาราชโปรด

ใหกระทําสังคายนาพระธรรมวินัยและทรงชําระสมณวงศใหบริสุทธิ์ แลวโปรด

ใหจัดสงพระเถระพรอมดวยบริวารใหไปเผยแผพระศาสนาในนานาประเทศ 

๙ สาย ซึ่งในจํานวนนั้นมีพระมหินทรมหาเถระ พรอมดวยเถระอ่ืนๆ ไดอัญเชิญ

พระพุทธศาสนาไปประดิษฐานยังเกาะลังกา ในระยะแรกๆ ชาวลังกานับถือ

พระพุทธศาสนาฝายเถรวาท ซึ่งพระมหินทรมหาเถระไดนําเขามาเผยแผ ตอมา

ในราวปลายพุทธศตวรรษที่ ๘ พระพุทธศาสนาในเกาะลังกาแตกแยก จึงทํา

ใหมีปญหาความแตกแยกเกิดขึ้น ในเกาะลังกา๗ จนเมื่อพระเจาปรักกรมพาหุที่ ๑ 

ขึ้นครองราชยในตนพุทธศตวรรษที่ ๑๘ ไดโปรดใหมีการฟนฟูพระพุทธศาสนา

แบบเถรวาท แลวจัดวางระเบียบปฏิบัติในพระพุทธศาสนาและสังฆมณฑลให

เรียบรอย ตั้งแตนั้นมาพระสงฆในลังกาจึงนิยมศึกษาเลาเรียนจนเชี่ยวชาญ

พระธรรมวินัยและรอบรูพุทธวจนะ กษัตริยลังกาก็ทรงปฏิบัติพระองคเปน 

“ธรรมราชา” เชนเดียวกับพระเจาอโศกมหาราช ทาํใหกติตศิพัทเลือ่งลือออกไปยัง

นานาประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนา จึงมีพระสงฆในประเทศพมา มอญ ไทย 

๗ พระโสภณคณาภรณ (ระแบบ ฐิตญาโณ), ประวัติศาสตรพระพุทธศาสนา (กรุงเทพฯ : 
 หางหุนสวนจํากัดศิวพร, ๒๕๒๙), หนา ๑๖๐-๑๖๑.



๑๗๖ ขวงผญา

และเขมร สนใจเดินทางไปยังเกาะลังกาทวีป เพือ่ศกึษาพระพุทธศาสนาท่ีปรบัปรุง

ใหม และนํามาประพฤติปฏิบัติในบานเมืองของตน๘

 การประดิษฐานพระพุทธศาสนาลังกาวงศในประเทศไทย

 พระพุทธศาสนาลังกาวงศไดเผยแผเขามายังดินแดนประเทศไทยเปนคร้ังแรก 

ทีเ่มืองนครศรธีรรมราชในราวพทุธศตวรรษที ่๑๘ ซึง่การเขามาของพระพทุธศาสนา

ลังกาวงศคร้ังน้ีน้ัน ไดมีการกลาวถึงเร่ืองราวแตกตางกันอยู ๒ ประการ คือ ประการแรก 

กลาวกันวา ในราวปลายพุทธศตวรรษที่ ๑๘ ครั้งรัชสมัยพระเจาศรีธรรมาโศกราช

จันทรภานุ โดยพระสงฆไทยจํานวนหน่ึงไดเดินทางไปศึกษาพระธรรมวินัย

ที่เกาะลังกาจนรอบรูดีแลว จึงเดินทางกลับมาซึ่งในการเดินทางกลับมา ครั้งนั้น

ไดชกัชวนพระสงฆชาวลังกาเขามาดวย เพือ่ตัง้สาํนักเผยแผพระศาสนาอยูทีเ่มอืง

นครศรีธรรมราช๙ สวนอีกประการหน่ึงกลาววา พระราหุลเถระพระสงฆชาวลังกา

ซ่ึงเปนหน่ึงในกลุมพระเถระ ๔ รูปท่ีเดินทางจากเกาะลังกาไปเผยแผพระพุทธศาสนา 

ในประเทศพมาพรอมกับพระฉปฏ ตอมาไดเดินทางมายังเมืองนครศรีธรรมราช 

ไดรับความเล่ือมใสจากกษัตริยเมืองนครศรีธรรมราช แตงตั้งใหเปนพระราชครู๑๐ 

และพระมหาธาตุเจดียนครศรีธรรมราชไดรับการบูรณะในชวงเวลาน้ีมีรูปทรงเปน

อยางเจดียลังกาหรือเจดียแบบชางลอม๑๑

 

๘ สุธิวงศ พงศไพบูลย, พุทธศาสนาแถบลุมทะเลสาบสงขลาฝงตะวันออกสมัยกรุงศรีอยุธยา, 
 สถาบันทักษิณคดีศึกษา พ.ศ.๒๕๒๓, หนา ๓๑-๓๒. 
๙ ตรี อมาตยกุล, “นครศรีธรรมราช,” รวมเร่ืองเมืองนครศรีธรรมราช (พระนคร : รุงเรืองรัตน, 
 ๒๕๑๐), หนา ๓๖.
๑๐ สมเด็จพระเจาบรมวงศเธอกรมพระยาดํารงราชานุภาพ, เที่ยวเมืองพมา, (กรุงเทพฯ : 
 สํานักพิมพคลังวิทยา, ๒๕๑๗), หนา ๓๓๘-๓๔๐.
๑๑ มานิต วัลลิโภดม, ทักษิณรัฐ, กรมศิลปากรจัดพิมพ (กรุงเทพฯ : บริษัทรุงศิลปการพิมพ (๑๙๗๗) 
 จํากัด, ๒๕๓๐), หนา ๑๖๘-๑๗๑.



๑๗๗เจดียแบบชางลอม

แควนสุโขทัย
 พระพุทธศาสนาลังกาวงศในแควนสุโขทัย

 เมอืงสโุขทยัในระยะเร่ิมแรกเม่ือราวพุทธศตวรรษท่ี ๑๘ นัน้ ไมมหีลกัฐาน

ที่แนชัดวาชาวเมืองสุโขทัยนับถือศาสนานิกายใด ไดมีผูเสนอความเห็นไววา 

เนื่องจากไดเคยคนพบพระพิมพชนิดหนึ่งทั้งที่เมืองสุโขทัยและศรีสัชนาลัย 

ซึ่งเหมือนกับพระพิมพที่พบท่ีเมืองพุกาม ประเทศพมา และท่ีเมืองลําพูน 

จึงสันนิษฐานวาแตเดิมชาวสุโขทัยนาจะไดนับถือพระพุทธศาสนาลัทธิเถรวาท

ตามแบบท่ีไดนับถือในเมืองพุกามมากอน  แลวจึงหันมานิยมนับถือพระพุทธศาสนา 

หินยานตามแบบพวกมอญเมืองสะเทิม ทั้งนี้เพราะในสมัยนั้นเมืองสะเทิม

มีพระสงฆซ่ึงมีความรูเก่ียวกับพระพุทธศาสนาอยูเปนอันมาก๑๒ แตในอีกความเห็น

หน่ึงกลาววา ในระยะแรกน้ันศาสนาในเมืองสุโขทัยคงเปนพระพุทธศาสนา

แบบมหายาน ดังปรากฏหลักฐานของศาสนสถานและรูปเคารพทางศาสนา

พระบรมธาตุเจดียนครศรีธรรมราช เมืองนครศรีธรรมราช

๑๒ สนิชยั กระบวนแสง, ประวตัศิาสตรสมยัสุโขทยั (พษิณโุลก : มหาวทิยาลยัศรนีครนิทรวโิรฒ, 
 ๒๕๒๐), หนา ๕๐-๕๑.



๑๗๘ ขวงผญา

ทีโ่บราณสถานวัดพระพายหลวง และศาสนสถานท่ีสรางขึน้ในรุนราวคราวเดียวกนั
คือพระปรางคที่เรียกวา ศาลตาผาแดง กับพระปรางคสามองคที่วัดศรีสวาย๑๓ 
ตอมาในชวงคร่ึงหลังของพุทธศตวรรษท่ี ๑๘ ไดมีการเปล่ียนแปลงราชวงศ
ครองเมืองสุโขทัย ซึ่งพอขุนศรีอินทราทิตยไดขึ้นครองราชยเปนปฐมกษัตริยแหง
ราชวงศพระรวง การเปลี่ยนแปลงครั้งนั้นนาจะมีผลทําใหคติความเชื่อทางศาสนา
มีการเปล่ียนแปลงดวย เชื่อวาในระยะนี้พระพุทธศาสนาลังกาวงศจากเมือง
นครศรีธรรมราชคงไดแพรหลายเขามายังเมืองสุโขทัยแลว ทั้งนี้มีเรื่องราวอยูใน
เอกสารของลานนากลาวถึงพระโรจราช ซึ่งควรหมายถึงพอขุนศรีอินทราทิตย
ไดอัญเชิญพระพุทธสิหิงคจากนครศรีธรรมราชมาสูเมืองสุโขทัย๑๔

 นอกจากน้ี ศาสตราจารยขจร สขุพานิช ยงัไดวเิคราะหเรือ่งราวท่ีแสดงถึง
การเก่ียวของกนัระหวางสโุขทัยกับนครศรีธรรมราชไววา ปูไสสงครามหรือท่ีตาํนาน
เมืองนครศรีธรรมราชเรียกเพี้ยนไปเปน “พระยาศรีไสยณรงค” นั้น นาจะเปน
โอรสของพอขุนศรีอินทราทิตยกับพระราชมารดาชาวนครศรีธรรมราช ผูซึ่งเปน
พระราชธิดาของพระยาศรีธรรมาโศกราช โดยใหเหตุผลวา เม่ือพอขุนศรีอินทราทิตย 
ลงไปเมืองนครศรีธรรมราช ซึ่งในครั้งนั้นไดอัญเชิญพระพุทธสิหิงคมาดวย และ
การที่ปูไสสงครามไดนํากองทัพลงไปเมืองนครศรีธรรมราช และไดรับการตอนรับ
เปนอยางดีใหเขาไปในเมือง จึงทําใหเชื่อวาเพราะปูไสสงครามเปนพระญาติ
เนื่องจากมีพระราชมารดาเปนเจาหญิงแหงเมืองนครศรีธรรมราช๑๕ หลักฐานทาง
ประวัติศาสตรเหลานี้สะทอนถึงความสัมพันธของแควนสุโขทัยกับเมือง
นครศรีธรรมราชวาเปนไปอยางใกลชิด และแสดงใหเห็นวาพระพุทธศาสนาลังกาวงศ
คงไดแพรหลายเขามายังเมืองสุโขทัย โดยผานทางเมืองนครศรีธรรมราชมาตั้งแต
ครั้งนั้นแลว

๑๓ พิเศษ เจียจันทรพงษ, สุโขทัยเมืองพระรวง, กรมศิลปากรจัดพิมพ พ.ศ.๒๕๓๑, หนา ๑๗.
๑๔ พระรัตนปญญาเถระ (ร.ต.ท.แสง มนวิทูร แปล) ชินกาลมาลีปกรณ, กรมศิลปากรจัดพิมพ 
 (พระนคร : หางหุนสวนจํากัดศิวพร, ๒๕๐๑), หนา ๑๐๐-๑๐๑.
๑๕ นคร พันธุณรงค (บรรณาธิการ), รายงานผลการสัมมนาการเมืองและสภาพสังคมสมัยสุโขทัย 
 (กรุงเทพฯ : โรงพิมพพิฆเณศ, ๒๕๒๑), หนา ๑๗๖-๑๗๗.



๑๗๙เจดียแบบชางลอม

 ในราวตนพุทธศตวรรษที่ ๑๙ ไดปรากฏหลักฐานในศิลาจารึกหลักท่ี ๑ 
วา พอขุนรามคําแหงไดนิมนตพระสงฆจากเมืองนครศรีธรรมราช ซึ่งมีความรู
เกี่ยวกับพระไตรปฎกเขามาเผยแผพระพุทธศาสนาในสุโขทัย รวมทั้งสรางวัดขึ้น
ในอรัญญิกดวย หลักฐานดังกลาวสอดคลองกับขอความท่ีปรากฏในหนังสือ
ชินกาลมาลีปกรณของลานนาในตอนท่ีวาดวยพระเถรานุเถระสวดอนุโมทนา
ในคราวเมือ่พระเจาพลิกปนดัดาธิราชทรงบาํเพญ็กศุล มคีวามกลาววา “เพือ่จะยงั
พระศาสนาของพระพุทธ ซึง่กษตัรยิทรงพระนามวา รามราช เปนตนเคา นาํมาแต

ลังกานั้นใหรุงเรือง”๑๖

วัดมหาธาตุ เมืองสุโขทัย

๑๖ พระรัตนปญญาเถระ (ร.ต.ท.แสง มนวิทูร แปล), ชินกาลมาลีปกรณ, กรมศิลปากรจัดพิมพ 
 (พระนคร : หางหุนสวนจํากัดศิวพร, ๒๕๐๑), หนา (๑๖).



๑๘๐ ขวงผญา

 มเีรือ่งราวปรากฏอยูในใบลานพืน้เมอืงนครศรธีรรมราช ซึง่สนันษิฐานวา

เขียนขึน้โดยชาวเมอืงนครศรีธรรมราชในสมยัสมเดจ็พระนารายณมหาราช มคีวาม

กลาววา “นางเมืองทาวโคตมีลิติไดสรางวัดและพระพุทธรูปกับขุนรามกําแหงผูผัว 

ซึง่มผีูสนันษิฐานวา นางเมือง “ทาวโคตมีลติ”ิ นีก้ค็อื พระนาง “พลติ”ิ ซึง่เปนมเหสี

ของพอขุนรามคําแหง ที่ตํานานเมืองนครศรีธรรมราชระบุวา เปนเครือญาติของ

พระเจาศรธีรรมาโศกราชจนัทรภาณุ พระเจาศรธีรรมาโศกราชจันทรภาณคุงจะยก

ถวายพอขนุรามคําแหงแหงสโุขทยัในคราวเสด็จเมืองนครศรีธรรมราช”๑๗ หลกัฐาน

ทางประวัติศาสตรเหลานี้ไดสะทอนใหเห็นวาความสัมพันธของแควนสุโขทัยกับ

เมืองนครศรีธรรมราชคงดําเนินไปอยางใกลชิด ซึ่งชวยสนับสนุนเร่ืองราวของ

พระสงฆชาวเมืองนครศรีธรรมราชที่นําพระพุทธศาสนาลังกาวงศเขามาสูเมือง

สุโขทัยใหมีน้ําหนักมากขึ้น

 พระพทุธศาสนาลงักาวงศไดเขามาสูแควนสโุขทัยอกีครัง้หนึง่ในราวปลาย

พุทธศตวรรษท่ี ๑๙ ถึงตนพุทธศตวรรษท่ี ๒๐ ซ่ึงในคร้ังน้ีเปนพระพุทธศาสนาลังกาวงศ

ทีพ่ระมหาเถรศรศีรทัธาราชจฬุามุนไีดจาริกแสวงบญุเดนิทางไปศกึษาพระศาสนา

ยังเกาะลังกาและนํากลับมาเผยแผยังแควนสุโขทัย เร่ืองราวดังกลาวน้ีปรากฏหลักฐาน 

ในศิลาจารึกหลักที่ ๒ และหลักที่ ๑๑ ซึ่ง ศาสตราจารย ดร.ประเสริฐ ณ นคร 

ไดสรุปไววา พระมหาเถรศรีศรทัธาราชจุฬามุนนีัน้เปนพระโอรสของพระยาคําแหง

พระราม ซึง่เปนราชนัดดาของพอขนุศรนีาวนําถมุ ปฐมกษัตรยิผูสรางเมืองสุโขทัย 

เปนบุคคลที่อยูรวมยุคสมัยกับพระยาเลอไทและพระมหาธรรมราชาลิไทของ

กรงุสโุขทยั ทีไ่ดไปบาํเพญ็กรณีเกีย่วกบัพระพทุธศาสนา ซึง่ขอความในจารึกไดเลา

ถึงประวัติของพระองคตั้งแตสมัยยังเปนฆราวาสวา มีฝมือรบพุงมาก คือขี่ชางพัง

ไปรบชางพลายที่ตกน้ํามันชนะ และกไ็ดรับคําชมเชยจากพระยาเลอไทวาเกงมาก 

ในที่สุดเขาใจวาลูกชายของทานเสียชีวิต จึงเห็นวาโลกนี้ไมเที่ยงแทแนนอน ก็เลย

๑๗ นคร พันธุณรงค, ประวัติศาสตรไทยสมัยสุโขทัย (กรุงเทพฯ : ไทยวัฒนาพานิช จํากัด, 
 ๒๕๒๘), หนา ๘๕.



๑๘๑เจดียแบบชางลอม

สละเหยาเรือนออกผนวช ไดกลาวถึงพระมหาเถรศรีศรัทธาราชจุฬามุนีเดินทาง

ไปไหวพระธาตุตางๆ ที่มีอยูในเมืองไทย เริ่มต้ังแตแถวสระหลวง สองแคว ขึ้นไป

เมืองขวาง คือ เมืองอุตรดิตถ และข้ึนไปถึงลําพูน ลงมาตาก เชียงทองแถวตาก

ระแหง ขามไปอินเดีย ไปปาตาลีบุตร ไปไหวสถานท่ีสําคัญของพระพุทธศาสนา

ทั้งหลาย แลวผานมาทางอินเดียใตลงไปถึงเกาะลังกา ไดทําการอุปสมบทใหม

ตามลัทธิลังกาวงศ และจําพรรษาอยูที่ลังกาเปนเวลาถึง ๑๐ ป ระหวางนั้นไดไป

บูรณะวัดสําคัญๆ เชน ถูปาราม และมหิยังคเจดีย กษัตริยลังกาจึงทรงแตงตั้ง

ใหเปนพระมหาสวามี เม่ือเดินทางกลับมาแลวไดนําเอาพระบรมสารีริกธาตุมา

บรรจุไวในเมืองไทย โดยการเดินทางกลับผานทางภูเขาตะนาวศรี ผานเมืองเพชรบุรี 

ราชบุรี จากน้ันมาถึงเมืองอโยธยาศรีรามเทพนคร และถึงเมืองสุโขทัยในท่ีสุด๑๘ 

และสมเด็จพระมหาเถรศรีศรทัธาราชจุฬามุนฯี นีค้งจะเปนหลกัสาํคญัในการขยาย

และบูรณะวัดมหาธาตุกลางเมืองสุโขทัย งานเหลานีม้ชีางจากเกาะลังกาเขามาชวย 

ดวยเหตุนั้นจึงปรากฏมีอิทธิพลของศิลปะลังกาปะปนอยูในศิลปะสุโขทัย๑๙

 พระพุทธศาสนาที่พระมหาเถรศรีศรัทธาราชจุฬามุนีไดนําเขามาเผยแผ

ในแควนสุโขทัยนั้นเปนพระพุทธศาสนาลังกาวงศจากเกาะลังกาโดยตรง จึงเปน

พระพุทธศาสนาลังกาวงศสายหน่ึง ที่เรียกกันวา ลังกาวงศสายสีหล หรือ 

สํานักสีหล การเผยแผพระพุทธศาสนาลังกาวงศสายสีหลในแควนสุโขทัยนี้

นาจะไดรับความสําเร็จและมีผูสนใจเลื่อมใสมากขึ้น ทําใหการศึกษาทางศาสนา

ขยายตัวออกไป อยางกวางขวางและพระพุทธศาสนามีความเจริญรุงเรือง

เปนอันมาก

๑๘ ศาสตราจารย ดร.ประเสริฐ ณ นคร, “การอภิปรายในหัวขอเรือ่ง ประวตัศิาสตรสมยัสุโขทัย”, 
 รายงานผลการสัมมนาสังคโลกใตอาวไทยกับการวินจิฉัยปญหาเศรษฐกิจการเมืองและ
 สงัคมในสมยัสโุขทยั, คณะโบราณคด ีมหาวทิยาลยัศลิปากรจดัพมิพ (กรงุเทพฯ : โรงพมิพ
 พิฆเณศ, ๒๕๑๙), หนา ๓๘-๓๙.
๑๙ ศาสตราจารย หมอมเจาสุภัทรดิศ ดิศกุล, ประวัติศาสตรเอเชียอาคเนยถึง พ.ศ.๒๐๐๐, 
 คณะกรรมการชําระประวัติศาสตรไทย สํานักนายกรัฐมนตรีจัดพิมพ (กรุงเทพฯ : โรงพิมพ
 สํานักนายกรัฐมนตรี, ๒๕๒๒), หนา ๒๓๘.



๑๘๒ ขวงผญา

 อยางไรก็ดีเม่ือราวปลายพุทธศตวรรษที่ ๑๙ ในรัชกาลของสมเด็จ-

พระมหาธรรมราชาลิไท ไดมีพระพุทธศาสนาลังกาวงศอีกสายหน่ึงเผยแผเขามา

ที่สุโขทัย ภายใตการนําของพระสงฆชาวสุโขทัยสองรูป คือ พระอโนมทัสสีและ

พระสุมนเถระ ซึ่งเคยบวชครั้งแรกในฝายคามวาสี ตอมาไดเดินทางไปยังเมืองพัน

หรือเมาะตะมะ และเขาบวชใหมในฝายอรัญญวาสีทีส่าํนกัของพระอุทมุพรบุบผา

มหาสวามี๒๐ เมื่อเดินทางกลับมายังแควนสุโขทัย ไดเผยแผพระพุทธศาสนา

ลังกาวงศตามแนวทางของสํานักพระพุทธศาสนาลังกาวงศสายรามัญ จึงเรียกกัน

วา ลังกาวงศสายรามัญ หรือ สํานักรามัญ และไดรับการสนับสนุนและศรัทธาจาก

พระมหาธรรมราชาลิไทเปนอันมาก ซึ่งตอมาพระมหาธรรมราชาลิไทเสด็จ

ออกผนวช โดยมีพระอุทุมพรบุบผามหาสวามีเปนพระอุปชฌาย ภายหลังท่ี

พระมหาธรรมราชาลิไทลาผนวชแลว ไดสงพระสงฆที่ไดเคยไปศึกษาพระศาสนา

ที่เมืองพัน ใหไปเผยแผพระพุทธศาสนาลังกาวงศสายรามัญนี้ยังเมืองตางๆ 

ภายนอกอาณาจักร คือ พระปยทัสสี ไปเผยแผพระศาสนาท่ีเมืองอโยธยา 

พระสุวัณณคีรีไปท่ีเมืองหลวงพระบาง พระเวสสภูไปเผยแผยังเมืองนาน 

สวนพระพุทธสาคร พระสุชาตะ พระเขมะ พระสัทธาติสสะ ใหไปอยูที่เมือง

สองแคว พระอานนทอยูที่วัดปามะมวง๒๑ และใน พ.ศ.๑๙๑๒ พระสุมนเถระ

ไดเดินทางไปเจริญพระพุทธศาสนาในเมืองเชียงใหมตามที่ไดรับนิมนตจาก

พระเจากอืนา กษตัรยิแหงลานนา๒๒ ดงันัน้แควนสโุขทัยในชวงพุทธศตวรรษที ่๒๐ 

คงปรากฏมีทั้งพระพุทธศาสนาลังกาวงศสํานักสีหล ซึ่งเปนสายเดิมท่ีเผยแผ

เขามากอนและสํานักรามัญ ซึ่งเปนสายใหมที่เขามาและไดรับการสนับสนุนจาก

สมเด็จพระมหาธรรมราชาลิไท 

๒๐ พระพุทธพุกามและพระพุทธญาณ, ตํานานมูลศาสนา, (กรุงเทพฯ : เสริมวิทยบรรณาคาร, 
 ๒๕๑๙), หนา ๓๑๖.
๒๑ พระพุทธพุกามและพระพุทธญาณ, เรื่องเดิม, หนา ๓๒๐.
๒๒ ชินกาลมาลีปกรณ, หนา ๙๙.



๑๘๓เจดียแบบชางลอม

 เจดียชางลอมในแควนสุโขทัย

 ในแควนสุโขทัยปรากฏมีเจดียชางลอมอยูตามเมืองตางๆ รวมจํานวน 

๑๒ แหง ไดแก เมืองสุโขทัย จํานวน ๕ แหง คือ เจดียวัดชางลอม เจดียวัดสรศักดิ์ 

เจดียวัดชางรอบ เจดียวัดเจดียสี่หอง และเจดียชางลอมบานไสยาสน เมือง

ศรสีชันาลัย จาํนวน ๓ แหง คอื เจดียวดัชางลอม เจดียรายชางลอมภายในวัดเจดีย

เจ็ดแถว และเจดียวัดนางพญา เมืองกําแพงเพชร จํานวน ๓ แหง คือ เจดียชางเผือก 

ภายในวดัพระแกว เจดยีวดัชาง และเจดยีวดัชางรอบ และทีเ่มอืงพษิณโุลก จาํนวน 

๑ แหง คือ เจดียวัดอรัญญิก

 การปรากฏข้ึนของเจดียชางลอมในแควนสุโขทัย

 เจดียชางลอมในแควนสุโขทัยนั้นมีหลักฐานของการกอสรางชัดเจน

อยูเพียง ๒ แหง คือ เจดียวัดชางลอม เมืองสุโขทัย สรางข้ึนใน พ.ศ.๑๙๒๗ 

และเจดียวัดสรศักดิ์ สรางใน พ.ศ.๑๙๕๕ แตผลของการศึกษาคร้ังนี้สรุปไดวา 

การเกิดขึ้นของเจดียชางลอมน้ันเปนผลมาจากความขัดแยงและแขงขันกันของ

สาํนักพระพุทธศาสนาลังกาวงศทัง้สองสํานกั เพือ่แสวงหาความชอบธรรมเพ่ือให

ภาพเกาเจดียวัดชางลอม เมืองศรีสัชนาลัย



๑๘๔ ขวงผญา

ไดรับการยอมรับ ซึ่งแตละฝายจะไดรับการสนับสนุนจากเชื้อพระวงศและกษัตริย
ของสุโขทัย จนกลายเปนความขัดแยงทางการเมืองและสงผลใหแควนสุโขทัย
ถูกผนวกเขาเปนสวนหน่ึงของกรุงศรีอยุธยาในเวลาตอมา กลาวคือ สํานักสายสีหล
นั้นเปนพระพุทธศาสนาลังกาวงศสายเดิมที่เผยแผผานมาทางนครศรีธรรมราช
และกรุงศรีอยุธยา มีพระมหาเถรศรีศรัทธาราชจุฬามุนี๒๓ เปนผูนําและไดรับการ
สนับสนุนจากเชื้อพระวงศในสายวงศพอขุนศรีนาวนําถุม ปฐมกษัตริยผูสราง
เมอืงสโุขทยั สวนสาํนกัรามญัหรอืมอญนัน้เปนพระพทุธศาสนาลงักาวงศสายใหม
ที่เขามา โดยไดรับการสนับสนุนจากสมเด็จพระมหาธรรมราชาลิไท ในสาย
ราชวงศพระรวงหรือพอขุนศรีอินทราทิตย

 เหตุการณทางประวัติศาสตรของสุโขทัย เม่ือพอขุนรามคําแหงสวรรคตแลว 
พระยาเลอไท พระราชโอรส ไดครองราชสมบัติสืบตอมา๒๔ ในชวงเวลาน้ีเมืองตางๆ 

๒๓ พระมหาเถรศรีศรัทธาราชจุฬามุนี เปนเช้ือพระวงศในสายวงศพอขุนศรีนาวนําถุม ปฐมกษัตริย
 ผูสรางเมืองสุโขทัย

เจดียวัดชางลอม 
เมืองศรีสัชนาลัยปจจุบัน

แผนผังเจดียวัดชางลอม 
เมืองศรีสัชนาลัย



๑๘๕เจดียแบบชางลอม

ที่เคยอยูในอํานาจของอาณาจักรสุโขทัยไดแตกแยกกัน จนตองดําเนินนโยบาย
รวบรวมบานเมอืงตางๆ เขามาสูราชอาณาจกัรอกีครัง้ ไมปรากฏหลกัฐานเกีย่วกบั
การสวรรคตของพระองค ตอจากรชัสมยัพระยาเลอไท มกีษตัรยิทีป่รากฏพระนาม
ในศิลาจารึกอีกองคหนึ่งคือ พระยางัวนําถม ขึ้นครองราชยใน พ.ศ.๑๘๘๔ 
ซึ่งขณะนั้นพระยาลิไทไดเปนพระมหาอุปราช ครองเมืองศรีสัชนาลัย ชวงเวลานี้
อาณาจกัรสโุขทยัแตกแยกออกจากกนัเปนหลายฝาย เมือ่พระยางวันาํถมสวรรคต 
ไดมีการแยงชิงราชสมบัติกัน ทําใหพระยาลิไทตองเสด็จมาจากเมืองศรีสัชนาลัย 
เขาปราบดาภเิษกเปนกษตัรยิครองสุโขทยัสบืตอมา ทรงเฉลมิพระนามวา สมเดจ็-
พระศรีสุริยพงศมหาธรรมราชาธิราช และสมเด็จพระมหาธรรมราชาลิไททรงสนับสนุน 
พระพุทธศาสนาลังกาวงศสายรามัญและทรงออกผนวชใน พ.ศ.๑๙๐๔ โดยอัญเชิญ
มีพระอุทุมพรบุบผามหาสวามีจากเมืองพันมาเปนพระอุปชฌาย และจําพรรษา
อยูทีว่ดัปามะมวง ภายหลงัทีพ่ระมหาธรรมราชาลิไทลาผนวชแลว ไดมกีารเผยแผ
พระพุทธศาสนาลังกาวงศสายรามัญนี้ไปยังเมืองตางๆ 
 เจดียวัดชางลอม เมืองศรีสัชนาลัย ซึ่งมีลักษณะเปนเจดียชางลอมแบบ
พิเศษลักษณะเปนเจดียสี่เหลี่ยมผสมทรงกลมตั้งอยูบนฐานประทักษิณชางลอม 
ควรจะเปนเจดียแบบชางลอมแหงแรกท่ีสรางข้ึนในแควนสุโขทัย ทั้งนี้แตเดิม
เช่ือกันวาเจดียวัดชางลอม เมืองศรีสัชนาลัยแหงน้ีสรางข้ึนในสมัยพอขุนรามคําแหง 
เพื่อประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ แตจากการวิจัยของกรมศิลปากรในระหวาง 
พ.ศ.๒๕๒๗-๒๕๒๘ ไดขอสรุปวา นาจะสรางขึ้นในสมัยพระมหาธรรมราชาลิไท
เมื่อราวตนพุทธศตวรรษที่ ๒๐๒๕ การสรางเจดียชางลอม ที่เมืองศรีสัชนาลัยครั้งนี้ 
เพือ่ประกาศแสดงสญัลกัษณของพระพทุธศาสนาลงักาวงศและยนืยนัความถกูตอง
ชอบธรรมของพระพุทธศาสนาลังกาวงศสายรามญั ซึง่จะสอดคลองกบัการปรากฏ
ขึ้นของพระธาตุเจดียวัดสวนดอก เมืองเชียงใหม เปนเจดียแบบชางลอมเชนกัน 
ทีพ่ระสมุนเถระซึง่พระมหาธรรมราชาลไิทโปรดใหไปเผยแผพระพทุธศาสนาลงักา

๒๔ มีนักวิชาการหลายทานระบุวา พระยาไสสงครามไดเปนกษัตริยครองราชยสืบตอมาจาก
 พอขุนรามคําแหง.
๒๕ กรมศิลปากร, การศึกษาวิจัยเรื่อง วัดชางลอม ในอุทยานประวัติศาสตรศรีสัชนาลัย 
 อ.ศรีสัชนาลัย จ.สุโขทัย (กรุงเทพฯ : บริษัทวิคตอรี่เพาเวอรพอยท จํากัด, ๒๕๓๐), 
 หนา ๑๗๔-๑๗๖.



๑๘๖ ขวงผญา

วงศสายรามัญในลานนา เปนผูสรางข้ึนใน พ.ศ.๑๙๑๖ เพ่ือบรรจุพระบรมสารีริกธาตุ
ที่ไดอัญเชิญมาจากเมืองสุโขทัย๒๖

 การแขงขันของสํานักพระพุทธศาสนาลังกาวงศและความขัดแยงทาง
การเมืองในแควนสุโขทัย คงเปนสวนที่ทําใหกองทัพกรุงศรีอยุธยาเขามายึด
เมืองสองแคว (พิษณุโลก)๒๗ ในเวลาตอมา ทําใหพระมหาธรรมราชาลิไทตองทรง
ยายไปประทบัท่ีเมืองพษิณุโลกในระหวาง พ.ศ.๑๙๐๖-๑๙๑๒ สวนเมืองสโุขทัยได
ใหพระขนิษฐาของพระมหาธรรมราชาลิไทครองอยูระยะหน่ึง จนกระท่ัง พ.ศ.๑๙๑๒ 
เมื่อสมเด็จพระรามาธิบดีที่ ๑ แหงกรุงศรีอยุธยาสวรรคต พระมหาธรรมราชาลิไท
จึงกลับมาครองเมืองสุโขทัยดังเดิม และสวรรคตใน พ.ศ.๑๙๑๑
 ตอมาเจดียวัดชางลอม เมืองสุโขทัย ไดปรากฏข้ึนใน พ.ศ.๑๙๒๗ หลังจาก 
ทีพ่ระมหาธรรมราชาลไิทสวรรคต มลีกัษณะเปน เจดียชางลอมทรงระฆังแบบลังกา 
ซึ่งมีลักษณะเปนเจดียทรงระฆังแบบเรียบงาย รูปทรงเตี้ย องคระฆังผายใหญตาม
แบบฉบบัของเจดียในศลิปะสโุขทยัทีเ่รียกวา เจดยีทรงกลมแบบลังกา มปีระวตักิาร
กอสรางปรากฏหลักฐานในศิลาจารึกวา พนมไสดํา ซึ่งเปนสามีของแมนมของ
พระศรีเทพาหูราช เปนผูสรางและพระศรีเทพาหูราชนี้นาจะเปนพระนามของ
สมเด็จพระนครินทราชาธิราช กษัตริยแหงกรุงศรีอยุธยาเมื่อครั้งมาครองเมือง
สุโขทัย๒๘ ซึ่งเมื่อพระมหาธรรมราชาลิไทสวรรคตแลว พระพุทธศาสนาลังกาวงศ
สํานักรามัญคงออนแอลง ขณะท่ีพระพุทธศาสนาลังกาวงศสํานักสีหล ซึ่งตั้งมั่น
มาแตเดิมอยูที่เมืองสุโขทัยคงเขมแข็งมากข้ึน เนื่องจากไดรับการสนับสนุนจาก
เช้ือพระวงศสุโขทัยและกรุงศรีอยุธยาซ่ึงมีอิทธิพลทางการเมืองตอแควนสุโขทัย
ขณะนัน้ การปรากฏข้ึนของเจดียวดัชางลอม เมอืงสโุขทัย คงเพือ่เปนการประกาศ
ถึงความถูกตองชอบธรรมของพระพุทธศาสนาลังกาวงศสํานักสีหลท่ีสืบสายตรง
มาจากเกาะลังกา รวมท้ังการปรากฏข้ึนของเจดียชางลอมทรงระฆังแบบลังกาอ่ืนๆ 
อาทิ เจดียวัดชางรอบ เจดียวัดสรศักด์ิ เจดียชางลอมบานไสยาสนในเขตเมืองสุโขทัย 

๒๖ เรื่องเดียวกัน หนา ๑๐๕.
๒๗ เมืองสองแคว เปนสถานท่ีสมภพและประทับคร้ังเยาววัยของพระมหาเถรศรีศรัทธาราชจุฬามุนี 
 ซึ่งสะทอนใหเห็นวาเปนเมืองสําคัญที่เกี่ยวของกับเช้ือพระวงศสายพอขุนศรีนาวนําถุม 
 ปฐมกษัตริยผูสรางเมืองสุโขทัย.
๒๘ พิเศษ เจียจันทรพงษ, เรื่องเดิม, หนา ๖๔-๗๐.



๑๘๗เจดียแบบชางลอม

และเจดียชางเผือกในวัดพระแกว เมืองกําแพงเพชร ควรสรางขึ้นในระยะเวลา
ที่ใกลเคียงกันคือในราวครึ่งแรกของพุทธศตวรรษที่ ๒๐

ภาพเกาเจดียวัดชางลอม เมืองสุโขทัย แผนผังเจดียวัดชางลอม เมืองสุโขทัย

เจดียวัดสรศักดิ์ เมืองสุโขทัย ที่ไดรับการบูรณะใหม



๑๘๘ ขวงผญา

 ตอมาเจดยีชางลอมทรงกลมหรอืทรงระฆงัแบบทรงสงู  เปนเจดยีชางลอม
ลักษณะเดนอีกรูปแบบหนึ่งของแควนสุโขทัย ลักษณะเปนทรงกลมแบบทรงสูง 
คลายคลึงกับเจดียในกลุมแรก แตไดเพิ่มความสูงและจํานวนช้ันของฐานใตชั้น
มาลัยเถาเพ่ือยืดเจดียใหมีความสูงมากข้ึน จึงทําใหเจดียเพรียวสูงข้ึนและองคระฆัง
มีขนาดเล็กลง มีจํานวน ๓ แหง ไดแก เจดียวัดชาง เมืองกําแพงเพชร เจดียวัดอรัญญิก 
เมืองพิษณุโลก และเจดียรายชางลอมในวัดเจดียเจ็ดแถว เมืองศรีสัชนาลัย เจดีย
กลุมน้ีเปนศิลปะผสมระหวางสุโขทัยกับอยุธยาท่ีมีพัฒนาการเกิดข้ึนนับต้ังแตคร่ึงหลัง 
ของพุทธศตวรรษท่ี ๒๐ ข้ึนมา ซ่ึงในชวงเวลาน้ีอิทธิพลทางการเมืองของกรุงศรีอยุธยา 
ไดเขามาครอบงําสุโขทัยชัดเจนขึ้น

 ในชวงพทุธศตวรรษที ่๒๑ เมือ่แควนสโุขทยัถกูผนวกเขาเปนสวนหนึง่ของ
กรุงศรีอยุธยาอยางเปนทางการแลว เจดียแบบชางลอมถูกสรางขึ้นอีก ๒ แหง คือ 
เจดียวัดชางรอบ เมืองกําแพงเพชรกับเจดียวัดนางพญา เมืองศรีสัชนาลัย เจดีย
วัดชางรอบ เมืองกําแพงเพชรเปนเจดียชางลอมขนาดใหญที่มีลักษณะเปนเจดีย
ทรงกลมตั้งอยูบนฐานประทักษิณชางลอม ชางปูนปนประดับฐานเจดียเปนชาง

เจดียวัดชาง เมืองกําแพงเพชร 
แผนผังเจดียวัดชาง 
เมืองกําแพงเพชร



๑๘๙เจดียแบบชางลอม

ทรงเคร่ืองขนาดใหญ ยืน สองขาหนาและหัวโผลออกมาคร่ึงตัวจากผนัง สวนเจดีย
วัดนางพญา เมืองศรีสัชนาลัยน้ันเปนเจดียชางลอมทรงกลมแบบมีซุมทิศ ชางปูนปน
ประดับฐานเจดียเปนแบบชางยืน สองขาหนาและหัวโผลออกมาคร่ึงตัวจากผนัง 
มีเสาตามประทีปและพุมดอกบัวตูมประดับอยูทั้งสองดาน เจดียชางลอมทั้งสอง
แหงนี้ปรากฏอิทธิพลของศิลปะอยุธยาตอนตนอยางชัดเจน

เจดียชางรอบ เมืองกําแพงเพชร

แผนผังและรูปทรงสันนิษฐานสวนยอดของ
เจดียวัดชางรอบ เมืองกําแพงเพชร



๑๙๐ ขวงผญา

แควนลานนา
 พระพุทธศาสนาลังกาวงศในลานนา

 พระพุทธศาสนาของลานนาในระยะเร่ิมแรกน้ันควรเปนพระพุทธศาสนา

ท่ีสืบทอดมาจากเมืองหริภุญไชย  เมืองหริภุญไชยเคยเปนศูนยกลางของพระพุทธศาสนา 

และที่ตั้งของพระธาตุเจดียสําคัญที่มีอายุเกาแกที่สุดแหงหนึ่งของภูมิภาคแถบนี้ 

แควนหริภญุไชยไดมกีารติดตอเก่ียวของกับอาณาจักรพุกามอยางใกลชดิ จงึพบวา

หลักฐานดานโบราณศิลปวัตถุและโบราณสถานของหริภุญไชยไดรับอิทธิพล

จากศิลปะและสถาปตยกรรมของพุกามเปนอันมาก จึงคาดวาพระพุทธศาสนา

ที่ปรากฏอยูในแควนหริภุญไชยนาจะเปนพระพุทธศาสนาฝายเถรวาทตามแบบ

ที่ปรากฏในเมืองพุกาม ตอมาในตอนตนพุทธศตวรรษท่ี ๑๙ แควนหริภุญไชย

ไดกลายเปนสวนหน่ึงของอาณาจักรลานนา ดังน้ันพระพุทธศาสนาของลานนา

เจดียชางลอมวัดนางพญา
เมืองศรีสัชนาลัย

แผนผังเจดียชางลอมวัดนางพญา
เมืองศรีสัชนาลัย



๑๙๑เจดียแบบชางลอม

ในระยะเร่ิมแรก จึงเปนพระพุทธศาสนาฝายเถรวาทท่ีสืบทอดมาจากแควนหริภุญไชย 
นั่นเอง
 ตอมาในราวตนพุทธศตวรรษท่ี ๒๐ พระพุทธศาสนาลังกาวงศไดเผยแผ
เขามาสูดินแดนลานนา ปรากฏเร่ืองราวชัดเจนอยูในเอกสารตํานานวา พระเจากือนา 
กษัตริยแหงราชวงศมังรายมีพระราชประสงคใหพระภิกษุฝายอรัญวาสีมาอยูใน
นครเชียงใหมและสามารถทําสังฆกรรมไดทั้งหมด จึงสงคณะทูตไปยังสํานัก
พระอุทมุพรบุบผามหาสวามทีีเ่มอืงพันหรือเมืองเมาะตะมะ ซึง่พระอุทมุพรบุบผา 
มหาสวามีก็ไดอนุญาตใหพระอานนทเถรศิษยมายังเมืองเชียงใหม๒๙ แตพระอานนทเถร 
ยังไมไดรับอนุญาตใหกระทําสังฆกรรม เนื่องจากบุคคลที่ไดรับอนุญาตใหทํา
สังฆกรรมทุกอยางไดคือ พระสุมนเถระ ซึ่งขณะนั้นอยูที่เมืองสุโขทัย พระเจา
กือนา จึงทรงสงคณะทูตไปสุโขทัยถึงสองคร้ังเพื่ออาราธนาพระสุมนเถระใหมา
เผยแพรพระพุทธศาสนาในลานนา จนกระท่ังใน พ.ศ.๑๙๑๒ พระมหาธรรมราชาลิไท 
จึงโปรดใหพระสุมนเถระรับนิมนตและเดินทางมายังลานนาพรอมทั้งนําพระบรม
สารีริกธาตุมาดวย๓๐

 ในสมัยนั้นถือกันวาพระพุทธศาสนาลังกาวงศนั้นเปนศาสนาที่บริสุทธิ์ 
เพราะมีการทําสังฆกรรมถูกตองมาแตโบราณ พระสุมนเถระน้ันไดเคยไปศึกษา
และอปุสมบทใหมในสาํนกัของพระอทุมุพรบบุผามหาสวามทีีเ่มอืงพนั ซึง่ขณะนัน้
เปนศูนยกลางท่ีสําคัญของพระพุทธศาสนาลังกาวงศอยูในภูมิภาคน้ี เม่ือพระสุมนเถระ 
ไดรบันมินตและเดนิทางมาสูลานนาแลว ในระยะแรกไดพาํนกัอยูทีว่ดัพระยนืเมอืง
หริภุญไชยหรือลําพูน ตอมายายมาอยูท่ีวัดสวนดอก เมืองเชียงใหม พระสุมนเถระน้ัน 
ถือไดวามีบทบาทอยางสําคัญในการวางรากฐานพระพุทธศาสนาลังกาวงศใน
ดินแดนลานนา เพราะหลังจากท่ีพระสุมนเถระไดมาพํานักอยูที่วัดสวนดอกแลว 
พระเจากือนาไดสนับสนุนใหพระภิกษุจากเมืองตางๆ ในลานนา เชน เมืองเชียงแสน 

๒๙ ชินกาลมาลีปกรณ, หนา ๙๘.
๓๐ สํานักนายกรัฐมนตรี, “ศิลาจารึกวัดพระยืน,” ประชุมศิลาจารึกภาคที่ ๓, คณะกรรมการ
 จัดพิมพเอกสารทางประวัติศาสตร วัฒนธรรมและโบราณคดี (พระนคร : โรงพิมพสํานัก
 ทําเนียบนายกรัฐมนตรี, ๒๕๐๘), หนา ๑๓๖.



๑๙๒ ขวงผญา

เมืองเชียงตุง และอื่นๆ เดินทางเขามาศึกษาพระพุทธศาสนาที่วัดสวนดอก
แหงน้ี จึงทําใหวัดสวนดอกและเมืองเชียงใหมกลายเปนศูนยกลางของการศึกษา
พระปริยัติธรรมและพระธรรมวินัยแทนท่ีเมืองหริภุญไชย ตอมาทรงสรางวัดบุปผาราม 
หรือวัดสวนดอกเพ่ือใหเปนที่จําพรรษาของพระสุมนะเถระ คณะสงฆที่สืบตอมา
จากพระสุมนเถระน้ี ตอมาเรียกวา บุปผวาสีคณะ หรือ ชาวเจาคณะสวนดอก 
เพราะมีศูนยกลางอยูที่วัดสวนดอกและบางครั้งก็เรียกวา สํานักรามัญ เนื่องจาก
พระสุมนเถระไดบวชเรียนจากสํานักของพระอุทุมพรบุบผามหาสวามีที่เมืองพัน
ในรามัญประเทศ๓๑

 พระสงฆสํานักรามัญนั้นเปนฝาย
อรัญวาสี ซึ่งมีวัตรปฏิบัติที่แตกตางไปจาก
คณะสงฆพ้ืนเมืองเดิม สวนมากจะเปนพระธุดงค
ตามปา ยึดม่ันในการบําเพ็ญภาวนาแสวงหา
ความสงบ มีความเครงครัดในพระวินัยและ
มักตั้งสํานักสงฆในที่หางไกลผูคน ดวยเหตุนี้
ในระยะแรกท่ีเขามาสูเมืองเชียงใหมจึงไดรับ
ความนิยมและไดรับการอุปถัมภจากกษัตริย 
ขุนนาง ตลอดจนประชาชนเปนอันมาก จึงทํา 
ใหพระสงฆมคีวามสมัพนัธกบัฝายอาณาจกัร
มาก และเขามาเกี่ยวของในทางโลกมากขึ้น 
เชน ทรัพยสินเงินทอง ขาวของ ไรนา ท่ีมีผูอุทิศ
ใหแกพระศาสนา ยิ่งเมื่อพระพุทธศาสนา
มีความเจริญรุงเรืองมากข้ึนพระสงฆก็จะไดรับ
การยกยองในสังคมสูงขึ้น เนื่องจากบทบาท

๓๑ ปริญญา กายสิทธิ์, ประวัติศาสตรพุทธศาสนาในลานนาไทย ตั้งแต พ.ศ.๑๙๑๒ ถึง 
 พ.ศ.๒๑๐๑, ปริญญานิพนธการศึกษามหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 
 ประสานมิตร พ.ศ.๒๕๒๘, หนา ๘๓.

ภาพเกาพระธาตุเจดียวัดสวนดอก
เมืองเชียงใหม กอนไดรับ

การบูรณะคร้ังใหญเมื่อ พ.ศ.๒๔๗๔



๑๙๓เจดียแบบชางลอม

ของพระสงฆจะมีบทบาทเกี่ยวของกับบานเมืองในหลายๆ ดานโดยเฉพาะในดาน
การเมืองและการศึกษา นับต้ังแตสมัยพระเจากือนาเปนตนไป ไดพบหลักฐานวา
พระสงฆไดเขามามีสวนรวมในการพิพากษาคดีตางๆ รวมกับขุนนาง และในบางคร้ัง 
ยังมีบทบาทในการวากลาวตักเตือนพระมหากษัตริยท่ีประพฤติตนไมถูกตองอีกดวย 
บทบาทของพระสงฆจะเริ่มมีมากขึ้นนับตั้งแตสมัยพระเจากือนาเปนตนมา๓๒ 
ซึ่งเปนเหตุหนึ่งของความเสื่อมนิยมในคณะสงฆสํานักรามัญในเวลาตอมา
 ในราวคร่ึงหลังของพุทธศตวรรษท่ี ๒๐ ไดมีความความต่ืนตัวในการ
ศึกษาพระธรรมวินัยในหมูพระสงฆในลานนาเปนอยางมาก ความเจริญของ
พระพุทธศาสนาลังกาวงศไดทําใหพระสงฆลานนาหลายรูปเดินทางไปศึกษา
เลาเรยีนพระศาสนาภายนอกอาณาจกัรโดยเฉพาะทีเ่กาะลงักา และไดรบัการตาํหนิ
จากพระสงฆลังกาหลายประการ จึงทําใหเกิดความคลางแคลงใจเก่ียวกับ
ความถูกตองในพระธรรมวินัยที่ถือปฏิบัติอยู ดังนั้นใน พ.ศ.๑๙๖๗ จึงไดมี
พระสงฆที่อยูในเมืองเชียงใหม ๒๕ รูป มีพระมหาธัมมคัมภีร พระมหาเมธังกร 
พระมหาญาณมงคล พระมหาสีลวงศ พระมหาสารีบุตร พระมหารตนากร พระ
มหาพุทธสาคร ฯลฯ เปนตน พรอมดวยพระสงฆในแควนกัมโพช (ลพบุรี) ๘ รูป 
และพระสงฆชาวมอญอีก ๖ รูป รวมเปน ๓๙ รูป ไดเดินทางไปเกาะลังกา พระสงฆ
เหลานั้นไดเลาเรียนอักษรศาสตร การอานออกเสียงตามตัวอักษรที่ใชอยูใน
ลังกาทวีป และไดตัดสินใจขออุปสมบทใหมทั้งหมดโดยมีพระธรรมมาจารยเปน
พระอุปชฌาย พระมหาสวามีวนรัตเปนพระกรรมวาจาจารย บวชกันในเรือขนาน
ที่ทาเรือยาปา แมน้ํากัลยาณี
 คณะสงฆกลุมน้ีอยูในลังกาไดไมนานนักเพราะในลังกาเกิดทุพภิกขภัยจึงตอง 
เดนิทางกลับ และไดพาพระเถระชาวลังกามาดวย ๒ รปู คอื พระมหาอุตตมปญญา
และพระวิกกมพาหุ เพ่ือจะใหมาเปนพระอุปชฌาย กับท้ังอัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุ 

๓๒ อรุณรัตน วิเชียรเขียว, “ประวัติศาสตรเมืองเชียงใหมสมัยราชวงศมังรายและสมัยพมา
 ปกครอง,” ลานนาไทย, อนุสรณพระราชพิธีเปดพระบรมราชานุสาวรียสามกษัตริย 
 (เชียงใหม : ทิพยเนตรการพิมพ, ๒๕๒๗), หนา ๒๗๗-๒๗๘.



๑๙๔ ขวงผญา

องคหนึ่งเพ่ือเอามากราบไหวบูชา เมื่อเดินทางกลับมาจากเกาะลังกาไดเผยแผ
พระพทุธศาสนานกิายสหีลตามเมืองตางๆ เชนที ่กรงุศรีอยธุยา ศรสีชันาลยั สโุขทัย 
แลวเดนิทางกลับถงึเชียงใหมใน พ.ศ.๑๙๗๓ พาํนกัอยูทีว่ดัปาแดงหลวง คณะสงฆ
กลุมนี้ถือไดวาเปนคณะสงฆลังกาวงศกลุมใหมที่เรียกวา สํานักสีหล๓๓

 ดวยเหตุนี้ในเมืองเชียงใหมขณะน้ันจึงมีคณะสงฆอยู ๓ สํานัก คือ สํานัก
พื้นเมืองเดิมที่สืบทอดมาจากเมืองหริภุญไชย มีศูนยกลางอยูที่วัดพระสิงห สํานัก
รามัญหรือบุปผวาสี แหงวัดสวนดอก และสํานักสีหล ซ่ึงต้ังอยูท่ีวัดปาแดงมหาวิหาร 
หรอืวัดปาแดงหลวง เนือ่งจากคณะสงฆลงักาวงศสาํนกัสหีลหรือลงักาวงศสายใหม
ประพฤตปิฏบิตัติามพระวนิยัอยางเครงครดั และแตกตางจากพระสงฆสาํนกัรามญั
หรอืลงักาวงศสายเกา ทาํใหไดรบัความเล่ือมใสศรัทธาจากประชาชน ขนุนาง และ
เชื้อพระวงศ รวมทั้งไดมีการชี้ใหเห็นถึงความวิปลาสของพระสงฆในสํานักรามัญ 
โดยเฉพาะในเร่ืองของการอุปสมบทท่ีพระอุทุมพรบุบผามหาสวามีแหงเมืองพัน
ไดนําเอาพระพุทธรูปมานับรวมในหัตถบาสใหครบสงฆจํานวน ๕ รูป แทนพระสงฆ 
รูปท่ีมรณภาพไป แลวทําพิธีอุปสมบทในทามกลางมหาสมุทร จึงถือวาการอุปสมบท 
โดยวิธดีงักลาวผิดพระวินยั ทาํใหพระภกิษกุลุมเกาไมเปนพระภกิษอุยางสมบูรณ๓๔ 
ดงันัน้จงึไดมพีระสงฆในนกิายเดิมและผูมคีวามเล่ือมใสไดเขามาบวชใหมในนกิาย
สีหลเปนจํานวนมาก เปนเหตุใหเกิดความขัดแยงกันระหวางคณะสงฆในเมือง
เชียงใหมในเวลาตอมา
 ขณะเดียวกันความแตกแยกของคณะสงฆดังกลาวยังโยงใยไปเก่ียวของกับ 
ความขัดแยงระหวางกษัตริยกับขุนนางและเช้ือพระวงศอีกดวย ท้ังน้ีไดมีขุนนางและ 
เช้ือพระวงศกลุมหน่ึงท่ีสนับสนุนคณะสงฆสํานักสีหล แตขณะท่ีพระเจาสามฝงแกน
กษัตริยเมืองเชียงใหมซ่ึงครองราชยอยูในระหวาง พ.ศ.๑๙๔๕-๑๙๘๔ ทรงสนับสนุน 

คณะสงฆสาํนกัรามญั เมือ่ความขดัแยงของคณะสงฆทัง้สองฝายมคีวามรนุแรงขึน้

๓๓ ชินกาลมาลีปกรณ, หนา ๑๐๗-๑๐๘.
๓๔ บําเพ็ญ ระวิน, “ความขัดแยงของสงฆลานนาในอดีต : พินิจจากตํานานวัดปาแดงถึง
 คัมภีรมูลสาสนาญาณคัมภีร,” เสวนาไทศึกษา ชุดที่ ๑, สํานักสงเสริมศิลปวัฒนธรรม 
 มหาวิทยาลัยเชียงใหม พ.ศ.๒๕๓๗, หนา ๒๑๔.



๑๙๕เจดียแบบชางลอม

พระเจาสามฝงแกน๓๕  จึงขับไลคณะสงฆสํานักสีหลออกจากเมืองเชียงใหม๓๖ ดังน้ัน 
คณะสงฆสํานักสีหลเหลานั้นจึงไดไปอยูที่นครลําปาง ซึ่งขณะน้ันมีเช้ือพระวงศ
หรือมหาอํามาตยชื่อสุระหรือหมื่นโลกนครเปนเจาเมือง คณะสงฆสํานักสีหล
ไดรับการสนับสนุนเปนอันดี และยังไดรับการสงเสริมใหเผยแผพระพุทธศาสนา
วงศสายสีหลนี้ออกไปจนถึงเมืองเชียงราย และเมืองเชียงแสน๓๗

 ใน พ.ศ.๑๙๘๕ ไดเกิดการเปล่ียนแปลงทางการเมืองขึ้นในแควนลานนา 
โดยพระเจาสามฝงแกนถูกบรรดาขุนนางยึดอํานาจและสนับสนุนใหทาวลกราช
บุตรองคที่ ๖ ของพระเจาสามฝงแกนข้ึนเปนกษัตริยแทน ทรงพระนามวา 
พระมหาศรีสุธรรมติโลกราช หรือพระเจาติโลกราช ตอมาขุนนางชื่อเจาแสนขาน
ไดเปนกบฏ พระเจาติโลกราชจึงขอใหหมื่นโลกนคร เจาเมืองนครลําปางซ่ึงมีศกัดิ์
เปนอาของพระองคมาชวยเหลือปราบปราม หลังจากปราบกบฏเสร็จแลวก็ทรง
ขอใหหมื่นโลกนครมาชวยราชการในเมืองเชียงใหมและพระราชทานใหเปน
หมื่นสามลาน๓๘ การเปลี่ยนแปลงทางการเมืองคร้ังน้ันไดทําใหคณะสงฆสายสีหล
ไดรับการอุปถัมภจากพระเจาติโลกราชเปนอยางดียิ่ง
 ตลอดรัชกาลของพระเจาติโลกราชซึ่งครองราชยอยูในระหวาง พ.ศ.
๑๙๘๔-๒๐๓๐ นั้น คณะสงฆสายสีหลไดรับการอุปถัมภบํารุงอยางมากมาย 
ทรงโปรดใหมีการอุปสมบทกรรมหลวงแกกุลบุตรชาวเชียงใหม จํานวน ๕๐๐ คน
ที่ทาสฐานหลวงในแมน้ําปง ไดโปรดใหพระมหาเมธังกรบูรณะพระเจดียมหาธาตุ
หริภุญไชยครั้งใหญ๓๙ และทรงเสด็จออกผนวชเปนเวลา ๗ วันในสํานักสงฆ

๓๕ ในตํานานมูลศาสนาจะกลาววาเปนพระเจาแสนเมืองมา แตในชินกาลมาลีปกรณเปน
 พระเจาสามฝงแกน.
๓๖ ตํานานมูลศาสนา, หนา ๓๕๖.
๓๗ ชินกาลมาลีปกรณ, หนา ๑๐๙.
๓๘ สํานักนายกรัฐมนตรี, ตํานานพื้นเมืองเชียงใหม, คณะกรรมการจัดพิมพเอกสารทาง
 ประวัติศาสตร (พระนคร : โรงพิมพสํานักทําเนียบนายกรัฐมนตรี, ๒๕๑๔), หนา ๔๙.
๓๙ ชินกาลมาลีปกรณ, หนา ๑๑๑. ผูแปลไดปริวรรตคําวามหาธาตุเจติยในตอนนี้วาหมายถึง
 พระเจดยีหลวง วดัเจดยีหลวง กลางเมอืงเชยีงใหม แตในพงศาวดารโยนกขอความคลายคลงึ
 กนันีห้มายถึงมหาเจดียวดัปาแดงหลวง เมอืงเชียงใหม อยางไรก็ตามเม่ือตรวจสอบเหตุการณ
 ดังกลาวน้ีในตํานานพระธาตุหริภุญชัยกับตํานานมูลศาสนาแลว อาจสรุปไดวาหมายถึง
 พระธาตุหริภุญไชย เมืองลําพูน.



๑๙๖ ขวงผญา

สายสีหลวัดปาแดงหลวงโดยมีพระมหาเมธังกรเปนพระอุปชฌาย ตอมาจึงทรง

ถวายนามสมณศักดิ์แกพระมหาเมธังกรวา พระอดุลศักตยาธิกรณมหาสวามี๔๐ 

ทรงโปรดใหสรางวัดใหมที่เปนของคณะสงฆสายสีหลหลายแหงในเมืองเชียงใหม 

เชน วัดราชมณเฑียร วัดปาตาล วัดปาแดงหลวง วัดมหาโพธาราม และวัดอื่นๆ 

อีกเปนอันมาก

 นอกจากนีย้งัทรงสนบัสนนุใหมกีารเผยแพรพระพทุธศาสนาลงักาวงศสาย

สหีลไปท่ัวราชอาณาเขต เชนใน พ.ศ.๑๙๘๘ โปรดใหพระมหาญาณมงคลไปเผยแผ

พระศาสนาทีเ่มอืงเชยีงแสน และใน พ.ศ.๑๙๙๒ โปรดใหพระโสมจติเถระไปเผยแผ

พระศาสนายังเมืองเชียงตุง๔๑ ตอมาใน พ.ศ.๒๐๒๐ พระเจาติโลกราชทรงอุปถัมภ

การสงัคายนาพระไตรปฎกทีว่ดัโพธารามมหาวหิารหรอืวดัเจ็ดยอด เมอืงเชยีงใหม 

การชาํระพระไตรปฎกคร้ังนีท้าํใหพระสงฆทัง้สาํนกัรามญัหรอืสายวดัสวนดอกและ

สํานักสีหลสายวัดปาแดง สามารถทําสังฆกรรมรวมกันได จึงทําใหความขัดแยง

ของคณะสงฆฝายตางๆ ลดลง

 เจดียชางลอมในลานนา

 ในแควนลานนามีเจดียแบบชางลอมปรากฏอยูตามเมืองตางๆ จํานวน

ทั้งสิ้น ๑๑ แหง ที่เมืองเชียงใหม ๕ แหง ไดแก เจดียวัดปาแดงหลวง (ราง) 

พระธาตุเจดียหลวง วัดเจดียหลวง พระธาตุเจดียวัดเชียงม่ัน พระธาตุเจดียวัด

พระสิงห พระธาตุเจดียวัดสวนดอก ที่เวียงกุมกาม ๒ แหงไดแก เจดียวัดหัวหนอง 

(ราง) และพระธาตุเจดียวัดชางคํ้า ท่ีเมืองเชียงแสน ๒ แหง คือ เจดียวัดชางเผือกหรือ

ชางคํ้า (ราง) และพระธาตุเจดียวัดพระธาตุปูเขา ท่ีเมืองนาน ๑ แหง คือ พระธาตุ

เจดียวัดชางค้ําวรวิหาร และที่เมืองแพรอีก ๑ แหง คือ พระธาตุเจดียวัดหลวง

๔๐ ตํานานมูลศาสนา, หนา ๓๕๘.
๔๑ ภาคสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา, ตํานานมูลศาสนาฉบับวัดปาแดง ภาคปริวรรต 
 ลําดับที่ ๙, เอกสารเย็บเลม มหาวิทยาลัยเชียงใหม พ.ศ.๒๕๑๙, หนา ๒๔.



๑๙๗เจดียแบบชางลอม

 การปรากฏข้ึนของเจดียชางลอมในแควนลานนา

 ผลการศกึษาพบวา เจดียแบบชางลอมทีป่รากฏขึน้ในดนิแดนลานนาเปน

แหงแรก คือ พระธาตุเจดียวัดสวนดอก เมืองเชียงใหม ซึ่งมีประวัติความเปนมา

เกี่ยวของกับเรื่องราวของพระพุทธศาสนาลังกาวงศสํานักรามัญท่ีพระสุมนเถระ

จากสุโขทัย ไดนําเขามาเผยแผท่ีเมืองเชียงใหมในตอนตนพุทธศตวรรษท่ี ๒๐ รูปแบบ 

ของเจดียมีลักษณะเปนเจดียทรงกลมตั้งอยูบนฐานประทักษิณชางลอม ซึ่งไดรับ

อิทธิพลจากเจดียในศิลปะพมาแบบพุกาม การสรางพระธาตุเจดียวัดสวนดอกใหมี 

รูปแบบเปนเจดียแบบชางลอม คงเปนไปในลักษณะเชนเดียวกับการสรางเจดีย

วัดชางลอม เมืองศรีสัชนาลัย เพ่ือยืนยันความถูกตองชอบธรรมของพระพุทธศาสนา 

ลังกาวงศสายรามัญ รวมท้ังประกาศสัญลักษณเผยแผพระพุทธศาสนาลังกาวงศ

ในลานนา

ภาพลายเสนของชาวตะวันตก
ที่เดินทางมาเมืองเชียงใหม เมื่อ พ.ศ.๒๔๒๔

แผนผังพระธาตุเจดียวัดสวนดอก
เมืองเชียงใหม



๑๙๘ ขวงผญา

  ในราวปลายพุทธศตวรรษที่ ๒๐ เจดียวัดปาแดงหลวง (ราง) เมือง

เชียงใหมไดปรากฏข้ึน เจดียชางลอมแหงนี้มีความเก่ียวของกับการเผยแผเขามา

ใหมของพระพุทธศาสนาลังกาวงศสํานักสีหลหรือสายวัดปาแดง เพ่ือแขงขันกับ

พระพุทธศาสนาลังกาวงศสายเดิมของวัดสวนดอกและประกาศถึงความถูกตอง

ชอบธรรมของพระพุทธศาสนาลังกาวงศสายสีหล รูปแบบของเจดียมีลักษณะเปน

เจดยีสีเ่หลีย่มผสมทรงกลมมีฐานชางลอม ทีไ่ดรบัอทิธพิลจากเจดียในศิลปะสโุขทัย 

ซึ่งขณะนั้นพระพุทธศาสนาลังกาวงศสํานักสีหลไดตั้งมั่นอยูอยางมั่นคงในแควน

สุโขทัยภายใตการสนับสนุนจากกรุงศรีอยุธยา เนื่องจากสุโขทัยถูกผนวกเปนสวน

หนึ่งราชอาณาจักรอยุธยาแลว 

พระธาตุเจดียวัดสวนดอก 
เมืองเชียงใหม ปจจุบัน



๑๙๙เจดียแบบชางลอม

ภาพเกาพระธาตุเจดียวัดปาแดงหลวงราง 
เมืองเชียงใหม กอนการบูรณะ

แผนผังพระธาตุเจดียวัดปาแดงหลวง
เมืองเชียงใหม

พระธาตุเจดียวัดปาแดงหลวงราง
เมืองเชียงใหม ในปจจุบัน



๒๐๐ ขวงผญา

 ในพุทธศตวรรษที่ ๒๑ ไดปรากฏเจดียชางลอมที่มีลักษณะเดนเปน
เอกลักษณของลานนาข้ึน เจดียดังกลาวมีรูปแบบเปนเจดียทรงปราสาทยอดเจดีย
ทั้งแบบที่มีฐานประทักษิณชางลอมและแบบที่ไมมีฐานประทักษิณชางลอม 
เจดียชางลอมรูปแบบนี้มีจํานวน ๓ แหง ไดแก พระธาตุเจดียหลวง วัดเจดียหลวง 
พระธาตุเจดียวัดเชียงม่ัน ท่ีเมืองเชียงใหม และเจดียวัดหัวหนอง (ราง) ในเวียงกุมกาม 
การปรากฏข้ึนของเจดียแบบชางลอมในชวงเวลานีจ้ะเกีย่วของกบัพระพทุธศาสนา
ลังกาวงศสํานักสีหลเปนสวนมาก เนื่องจากไดรับการสนับสนุนเปนอยางดีจาก
พระเจาติโลกราช กษัตริยลานนา แตหลังจากท่ีพระเจาติโลกราชทรงสังคายนา
พระไตรปฎกท่ีวัดโพธารามมหาวิหารหรือวัดเจ็ดยอด เมืองเชียงใหมแลว ความขัดแยง 
และการแขงขันของคณะสงฆฝายตางๆ ลดลง จึงไมปรากฏการสรางเจดียแบบ
ชางลอมในดินแดนลานนาอีกเลย

แผนผังรูปทรงสันนิษฐานสวนยอดพระธาตุเจดียหลวง
เมืองเชียงใหม



๒๐๑เจดียแบบชางลอม

สรุป
 การปรากฏข้ึนของเจดียแบบชางลอมท้ังในแควนสุโขทัยและลานนา 

เปนผลมาจากความขัดแยงและแขงขันของพระพุทธศาสนาลังกาวงศสองสํานัก 

คือ สํานักสีหล ซึ่งเปนสํานักพระพุทธศาสนาเดิมที่สืบทอดมาจากเกาะลังกา 

ผานมาทางเมืองนครศรีธรรมราชและกรุงศรีอยุธยา กับสํานักรามัญ ที่เปน

สํานักใหมที่กอต้ังขึ้นโดยพระอุทุมพรบุบผามหาสวามีที่เมืองพันหรือเมาะตะมะ 

ซึ่งเผยแผเขามาตั้งมั่นในดินแดนประเทศไทยคร้ังแรกที่แควนสุโขทัยภายใต

การอุปถัมปของสมเด็จพระมหาธรรมราชาลิไท เจดียแบบชางลอมเปนสัญลักษณ

ของพระพุทธศาสนาลังกาวงศ ซึ่งมีรูปแบบมาจากสถูปรุวันเวลิ (Ruvanweli) 

ณ เมืองอนุราธปุระ อันเปนพระเจดียที่ศักดิ์สิทธิ์แหงหน่ึงในเกาะลังกา การสราง

เจดียแบบชางลอมจงึเปนการประกาศแสดงสัญลกัษณและความถกูตองชอบธรรม

ของการเปนตัวแทนของพระพุทธศาสนาลังกาวงศ การปรากฏขึ้นของเจดียแบบ

ชางลอมเกือบทั้งหมดของสุโขทัยและลานนาจะอยูในชวงพุทธศตวรรษที่ ๒๐ 

ถึงครึ่งแรกของพุทธศตวรรษที่ ๒๑ ซึ่งเปนชวงเวลาของความขัดแยงและแขงขัน

พระธาตุเจดียหลวง วัดเจดียหลวง 
เมืองเชียงใหม

พระธาตุเจดียวัดเชียงมั่น
เมืองเชียงใหม



๒๐๒ ขวงผญา

อยางรุนแรงของพระพุทธศาสนาลังกาวงศทั้งสองสํานัก ภายใตการสนับสนุน

จากกษัตริยและเช้ือพระวงศของทั้งแควนสุโขทัยและลานนา และสงผลใหเกิด

ความขัดแยงทางการเมือง ซึ่งเปนผลสวนหนึ่งที่ทําใหกรุงศรีอยุธยาเขายึดครอง

และผนวกแควนสุโขทัยเขาไปเปนสวนหนึ่งของราชอาณาจักรอยุธยา รวมท้ัง

การปราบดาภิเษกข้ึนครองราชยของพระเจาตโิลกราชแหงลานนาก็ลวนเปนผลมา

จากความขัดแยงของพระพุทธศาสนาลังกาวงศสํานักรามัญหรือสายวัดสวนดอก

กับสํานักสีหลหรือสายวัดปาแดงดวย 

 ในที่สุดความขัดแยงของสํานักพระพุทธศาสนาลังกาวงศคงลดนอยลง 

ทัง้นีเ้นือ่งจากพระพทุธศาสนาลงักาวงศสายสหีลจะไดรบัการสนบัสนนุอยางมัน่คง

ทั้งในแควนสุโขทัย ลานนา และกรุงศรีอยุธยา และมีพัฒนาการสืบทอดตอมาจน

เปนพระพทุธศาสนาสายหลกัของประเทศไทยในทกุวนันี ้รวมทัง้ยงัเผยแผกลบัไป

ตั้งมั่นอยูที่เกาะลังกาในนามพระพุทธศาสนาฝายสยามวงศอีกดวย.


