
บทความวิชาการ 

 

พระบฏเมืองสะบ้าย้อย: พุทธศลิปบ์นผืนผ้า  

จากพื้นที่จังหวดัชายแดนใต ้

Saba Yoi Phra Bodh: The Buddhist Art on Canvas  

from the Southern Border Provinces 

 

 

ลักษมณ์   บุญเรือง 

Luxamun Boonrueng 

ภัณฑารักษ์ช านาญการพิเศษ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ สงขลา 

Curator, Senior Professional Level, Songkhla National Museum 

 

 

 

 

 

วันที่รับบทความ :  วันที่ ๑๙ สิงหาคม ๒๕๖๔  

วันที่ส่งบทความที่แก้ไข : วันที่ ๑๒ ตุลาคม ๒๕๖๔ 

วันที่ตอบรับบทความเพื่อตีพิมพ์ : วันที่ ๒๕ ตุลาคม ๒๕๖๔      



89 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

บทคัดย่อ 
 การศึกษาพระบฏจากวัดคูหา อ าเภอสะบ้าย้อย จังหวัดสงขลา เป็นผลจากการปฏิบัติงานด้านโบราณวัตถุ 

ในพ้ืนที่จังหวัดชายแดนภาคใต้ตอนล่าง ซึ่งเป็นภารกิจหลักของพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ สงขลา ส านักศิลปากรที่ 

๑๑ สงขลา ซึ่งมีหน้าที่ส าคัญในการดูแลรักษา ปกป้องสมบัติทางวัฒนธรรมที่จับต้องได้ ( Intangible Culture)              

ในพ้ืนที่ภาคใต้ตอนล่าง 

 ผลจากการศึกษาท าให้ทราบว่า รูปแบบของการสร้างงานพระบฏที่วัดคูหา สามารถแบ่งออกได้เป็น                  

๒ รูปแบบ และ ๒ อายุสมัย คือ รูปแบบที่ ๑ การเขียนภาพพระอดีตพุทธเจ้า ลงบนพ้ืนผ้าไหม ฝีมือช่างสมัยอยุธยา

ตอนปลายถึงรัตนโกสินทร์ตอนต้น โดยมีความมุ่งหมายเพ่ือเป็นพุทธบูชา โดยฝีมือเชิงช่างเป็นแบบงานช่างหลวง

สมัยอยุธยาตอนปลายถึงรัตนโกสินทร์ตอนต้น มีความเก่าแก่มากกว่า พระบฏแบบที่ ๒ ซึ่งเขียนงานด้วยสีพหุรงค์

ลงบนผืนผ้าดิบหนา ใช้สีหลากหลาย มีการเขียนจารึกก ากับภาพ เพ่ือแสดงให้ทราบว่า ช่างต้องการเขียนภาพอะไร 

นอกจากนี้ยังบอกวัตถุประสงค์ในการสร้างภาพ รวมทั้งผู้บริจาคทุนทรัพย์ในการสร้างงาน ก าหนดอายุสมัย                    

ในช่วงรัตนโกสินทร์ราวปลายพุทธศตวรรษที่ ๒๔ ถึงต้นพุทธศตวรรษที่ ๒๕ ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้า

เจ้าอยู่หัว ถึงรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว 

 ด้านรูปแบบการเขียนภาพและการใช้งานในสมัยปัจจุบันแสดงให้เห็นถึงการสร้างสรรค์งานศิลปกรรม

ออกมาในรูปแบบใหม่ ๆ ซึ่งไม่ปรากฏพบมากนักส าหรับการเขียนภาพพระอดีตพุทธเจ้า และภาพพระพุทธบาท             

ลงบนงานผืนผ้าอย่างพระบฏ รวมทั้งการใช้งานในปัจจุบันที่ได้จากการสัมภาษณ์ ท าให้ทราบว่า เคยมีการน ามาใช้

ประกอบประเพณี “วันว่าง” ในช่วงเทศกาลสงกรานต์ของคนในชุมชน ซึ่งแตกต่างจากพ้ืนที่อ่ืน ๆ ในประเทศ                

ที่ใช้ภาพพระบฏในประเพณีเทศน์มหาชาติ การสวดพระมาลัย หรือในงานบุญออกพรรษา แม้กระทั่งในภาคใต้เอง 

ที่นิยมใช้ในประเพณีแห่ผ้าขึ้นธาตุ โดยมีประเพณีแห่ผ้าขึ้นธาตุเมืองนครศรีธรรมราชเป็นแม่แบบ ในการใช้งาน                 

ของชุมชนนี้ยังผิดแปลกออกไป แสดงให้เห็นถึงคุณค่าในเชิงศิลปกรรมและในเชิงพิธีกรรมการรับใช้สังคม               

ที่แตกต่างจากชุมชนอ่ืน ๆ จึงมีคุณค่าทางประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม และประเพณี ที่สมควรได้รับการอนุรักษ์             

ให้คงอยู่สืบไป  
 

ค าส าคัญ:  พระบฏ พระอดีตพุทธ รอยพระพุทธบาท โสฬสมหาสถาน 

 

 

 



90 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

Abstract        

The study of the Phra Bodh (a piece of cloth with an image of Budha) from Khuha temple, 
Saba Yoi district, Songkhla province is a result from local archaeology work and the remarkable 
artifacts collection in the lower southern border provinces. This is the main mission of the Songkhla 
National Museum, the 11th Office of Fine Arts, Songkhla which has a crucial role in protecting                       
the Intangible Culture in the lower southern region.  

The result from the study revealed that the pattern of creating Phra Bodh at Khuha temple 
can be divided into 2 types and 2 periods; the first type, the painting of the Buddha Image on a silk 
background from the royal craftsmanship of the late Ayutthaya to the early Rattanakosin period which 
is more ancient and aimed of being a Buddhist worship. The second type, the polychromatic practice 
painted on the thick unbleached cloth with multicolor techniques. In addition, the inscription was 
written to state the goal in creating the image, including the name of funds’ donor. The evidence 
emerged during the Rattanakosin period around the end of the 24th to the beginning of 25th Buddhist 
century during the reign of King Nang Klao Chao Yu Hua to the reign of King Rama VI.                                   
The contemporary writing style and its current usage reflect the creation of modern art works which 
does not appear to be very common for painting former Buddha and the image of the Buddha’s foot 
prints on canvas. The current usage information obtained from the interview showed that Phra Bodh 
is used in the tradition of ‘free days’ during the Songkran festival of the community people which 
different from other regions in the countries that use Phra Bodh images in the tradition of Mahajati 
preaching, Phra Malai chanting or in the merit-making ceremony in the end of Buddhist Lent Day. 
Even in the south commonly used Phra Bodh in the cloth parade tradition. There is a tradition of cloth 
parade to the city of Nakhon Si Thammarat as a model. The unique usage of this community 
demonstrates the artistic and ceremonial values for social services which different from other 
communities. Therefore, it has historical, cultural, and traditional values that deserve preservation. 

 

Key words:  Phra Bodh  former Buddha  the Buddha’s foot prints  Solasamahacetiyas 
 
 

 



91 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

ที่มาของการค้นพบภาพพระบฏ วัดคูหา อ าเภอสะบ้าย้อย จังหวัดสงขลา1 

 ภาพพระบฏทั้ง ๔ ภาพมีที่มาของการค้นพบที่น่าสนใจ สืบเนื่องจาก นางสาวรัชดาพร คณิตพันธ์ และ

นางสาวกัณฑรัตน์ กุสุมภ์ ได้มีบันทึกข้อความแจ้งไปยังส านักศิลปากรที่ ๑๑ สงขลา ให้เข้าด าเนินการตรวจสอบ

ตามแนวปฏิบัติของกรมศิลปากร ตามพระราชบัญญัติโบราณสถาน โบราณวัตถุ ศิลปวัตถุและพิพิธภัณฑสถาน

แห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๓๕ เนื่องจากทั้งสองท่านได้เดินทางไปทัศนศึกษาในพ้ืนที่ดังกล่าว และพบภาพพระบฏทั้ง ๔ ผืน 

ถูกเก็บรักษาอยู่ ณ กุฏิอดีตเจ้าอาวาสวัด ซึ่งไม่ได้ใช้งานแล้ว โดยเก็บร่วมกับสิ่งของเครื่องใช้อ่ืน ๆ พร้อมให้                

ความคิดเห็นในเบื้องต้นว่า พระบฏดังกล่าวเป็นโบราณวัตถุที่มีคุณค่า เป็นงานจิตรกรรมไทยประเพณีสมัยอยุธยา

ตอนปลาย ภาพพระอดีตพุทธเจ้า ที่แสดงให้เห็นถึงฝีมือช่างอันงดงาม มีการเขียนสี ปิดทอง และตัดเส้นอย่าง

ประณีต ซึ่งไม่เคยพบการสร้างงานในลักษณะเช่นนี้มาก่อน กับภาพรอยพระพุทธบาท ฝีมือช่างสมัยรัตนโกสินทร์ 

ซึ่งก็ไม่ค่อยได้พบมากนักในงานพุทธศิลป์ภาคใต้ จึงเห็นว่าวัตถุดังกล่าวมีคุณค่าต่อการศึกษาประวัติศาสตร์ศิลปะ

ทางด้านจิตรกรรมไทย การใช้สี การวางองค์ประกอบ การเล่าเรื่อง และเทคนิควิธี รวมทั้งเป็นโบราณวัตถุชิ้นส าคัญ

ของชาติที่เป็นงานด้านศิลปวัฒนธรรม และสุ่มเสี่ยงต่อการสูญหาย เพราะก าลังอยู่ในกระแสการวิพากษ์วิจารณ์ของ

ประชาชน 

 ส านักศิลปากรที่ ๑๑ สงขลา จึงได้มอบหมายให้ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ สงขลา เข้าตรวจสอบในฐานะ

หน่วยงานที่ดูแลเกี่ยวกับโบราณวัตถุ ในพ้ืนที่ ๗ จังหวัด ภาคใต้ตอนล่าง และเมื่อผู้ เขียนเดินทางเข้าไป                 

ตรวจสอบแล้ว ได้กลับมาสืบค้นข้อมูลยิ่งท าให้เกิดความสนใจมากยิ่งขึ้น เมื่อพบว่า ภาพพระบฏทั้ง ๔ ผืนนี้                    

เคยปรากฏเป็นข่าว เมื่อประมาณต้นเดือนสิงหาคม พ.ศ. ๒๕๖๓ เนื่องจากพบว่า เมื่อวันที่ ๖ สิงหาคม ๒๕๖๓    

โดยผู้จัดการออนไลน์ (ออนไลน์) ได้ลงข่าวเกี่ยวกับการทวงคืนผ้าพระบฏจากอาจารย์มหาวิทยาลัยด้านศิลปะ                  

ชื่อดัง ซึ่งมาขอยืมผ้าพระบฏนี้ไปศึกษาและคัดลอก แล้วไม่คืนเป็นเวลานานถึง ๕ ปี โดยตัวแทนจากส านักงาน

วัฒนธรรมจังหวัดสงขลา และภาคประชาชนชาวจังหวัดสงขลา ซึ่งหากไม่คืนจะได้ด าเนินการในขั้นต่อไป               

                                                             
1 บทความนี้เกิดขึ้นจากการปฏิบัติงานในพ้ืนที่ภาคใต้ตอนล่าง ในฐานะภัณฑารักษ์ของผู้เขียน ซึ่งมาปฏิบัติงานในพ้ืนที่ราวปลายเดือนพฤศจิกายน 
พ.ศ. ๒๕๖๓ และได้เข้ามาตรวจสอบงานเก่าที่อยู่ระหว่างการด าเนินงานของหน่วยงาน พบว่า มีการรับเร่ืองจากส านักศิลปากรที่ ๑๑ สงขลา 
มอบหมายให้พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ สงขลา เข้าด าเนินการตรวจสอบภาพพระบฏจ านวน ๔ ผืน ณ วัดคูหา ต าบลคูหา อ าเภอสะบ้าย้อย จังหวัด
สงขลา ตามบันทึกที่ นางสาวรัชดาพร คณิตพันธ์ และนางสาวกัณฑรัตน์ กุสุมภ์ แจ้งไว้ ตั้งแต่วันที่ ๑๓ สิงหาคม ๒๕๖๓ แต่ทางหน่วยงานยังไม่ได้
ด าเนินการ จึงได้ก าหนดลงพ้ืนที่เพ่ือตรวจสอบเมื่อวันที่ ๔ ธันวาคม ๒๕๖๓ จนน าไปสู่การค้นพบหลักฐานทางพุทธศิลป์ภาคใต้ที่น่าสนใจ ซึ่งเป็น
รูปแบบงานศิลปกรรมที่พบเห็นได้ไม่มากนักในพ้ืนที่ภาคใต้ โดยเฉพาะในเขตภาคใต้ตอนล่าง อาทิ จังหวัดสงขลา ยะลา ปัตตานี นราธิวาส และ
สตูล จึงท าให้ต้องกลับมาศึกษาเพ่ิมเติม และน าไปสู่การเรียบเรียงเป็นบทความในครั้งนี้ 



92 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

ดังนั้น การที่ส านักศิลปากรที่ ๑๑ สงขลา ได้รับแจ้งเรื่องให้ไปตรวจสอบในช่วงเวลาวันที่ ๑๓ สิงหาคม พ.ศ. ๒๕๖๓ 

ย่อมแสดงให้เห็นว่า วัตถุดังกล่าวเพ่ิงได้คืนมาสู่พ้ืนที่ 

การตรวจสอบพระบฏ วัดคูหา อ าเภอสะบ้าย้อย จังหวัดสงขลา 

 เจ้าหน้าที่จากพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ สงขลา และส านักศิลปากรที่ ๑๑ สงขลา ประกอบด้วย 

ภัณฑารักษ์ นักวิชาการช่างศิลป์ และเจ้าหน้าที่บันทึกข้อมูล ได้เข้าไปด าเนินการส ารวจและตรวจสอบผ้าพระบฏ 

วัดคูหา อ าเภอสะบ้าย้อย จังหวัดสงขลา เมื่อวันที่ ๔ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๖๔ ซึ่งมผีลการด าเนินงาน ดังนี้ 

 

 
ภาพที่ ๑: พระบฏจากสะบา้ย้อยที่เผยแพร่ในเว็บไซตผ์ู้จดัการออนไลน ์

ก่อนการลงพื้นที่ส ารวจของคณะผูศ้ึกษา 

ที่มา: (ผู้จัดการออนไลน์, ๒๕๖๓) 

 

 

 

 

https://mgronline.com/south/detail/9630000080608


93 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

๑. ต าแหน่งที่ตั้ง  

 ผ้าพระบฏทั้ง ๔ ผืน ได้ถูกเก็บรักษาไว้ ณ ชั้นบนของศูนย์การศึกษาพระปริยัติธรรม วัดคูหา หมู่ที่ ๔ 
ต าบลคูหา อ าเภอสะบ้าย้อย จังหวัดสงขลา 

 ๒.  ผู้ดูแล พระครูสุนทรธรรมานุกิจ เจ้าคณะอ าเภอสะบ้าย้อย เจ้าอาวาสวัดคูหา 

 ๓.  ลักษณะวัตถุ แบ่งออกเป็น ๔ ผืน ถูกเก็บรักษาเป็นอย่างดี โดยรองด้วยผ้าดิบและม้วนเก็บรักษา             

แบบคว่ าหน้า เพ่ือป้องกันไม่ให้สีแตกหรือหลุดร่อน โดยมีรายละเอียด ดังนี้ 

  ๓.๑ ผืนที่ ๑ เป็นผ้าพระบฏท ามาจากผ้าไหม ทรงสี่เหลี่ยมผืนผ้า มีขนาดกว้าง ๑๒๔ เซนติเมตร 

ยาว ๓๐๖ เซนติเมตร เขียนลายลงบนผ้าไหมสีด า ปลายทั้งสองข้างเย็บเป็นปลอก เพ่ือสอดไม้เหลาชะโอน2 ส าหรับ

ม้วนเก็บ หรือแขวนห้อยเมื่อคลี่ออก เขียนด้วยสีฝุ่น ประกอบด้วย สีแดงชาด สีขาว สีทอง สีเทา สีคราม และสีเขียว 

ลักษณะเป็นการเขียนภาพในแนวตั้ง ใช้เส้นแถบสีทองเป็นเส้นกั้นแบ่งภาพแต่ละภาพ และเป็นเส้นขอบภาพ                  

โดยแบ่งภาพออกเป็น ๒ เรื่องราว ภายในกรอบสี่เหลี่ยมย่อย ๆ จ านวน ๘ ชั้น ได้แก่ ภาพพระอดีตพุทธเจ้า จ านวน 

๒๘ พระองค์ ประทับนั่งเรียงรายกันในแถวแนว จ านวน ๖ ชั้น นับจากด้านบน ชั้นที่ ๑ - ชั้นที่ ๔ มีภาพ                   

พระอดีตพุทธเจ้า ชั้นละ ๕ พระองค์ แวดล้อมด้วยพระสาวกซ้ายขวา ชั้นที่ ๕ และชั้นที่ ๖ มีภาพพระอดีตพุทธเจ้า               

ชั้นละ ๔ พระองค์ แวดล้อมด้วยพระสาวกซ้ายขวา เช่นกัน ส่วนชั้นที่ ๗ และชั้นที่ ๘ ด้านล่าง แสดงภาพเล่าเรื่อง

ในชาดก 

  ในส่วนของภาพพระอดีตพุทธเจ้า พ้ืนหลังเป็นสีแดง เขียนภาพพระพุทธเจ้าประทับนั่ง                   

ขัดสมาธิราบ ปางมารวิชัยบนฐานสิงห์ มีผ้าทิพย์ประดับอยู่เบื้องหน้า ภายในซุ้มเรือนแก้ว ถัดขึ้นไปประดับด้วย             

พุ่มพระศรีมหาโพธิ์ พระพักตร์เรียวยาว พระนลาฏกว้าง พระหนุเสี้ยม พระนาสิก และพระโอษฐ์ใหญ่ มีอุษณีษะ

เป็นมุ่นมวยผมขนาดใหญ่ เหนือขึ้นไปเป็นรัศมีทรงเปลว พระอดีตพุทธเจ้ามีพระวรกายเพรียวบาง ครองจีวร                 

ห่มเฉียงสีแดงกลักไม้ จีวรท าเป็นริ้ว มีชายสังฆาฏิยาวจรดพระนาภี เบื้องซ้ายและขวาของพระอดีตพุทธ เจ้า 

แวดล้อมด้วยพระสาวกอยู่ในท่าประคองอัญชลี ภายใต้ซุ้มเรือนแก้วยอดแหลม เอียงกายและบ่ายหน้าเข้าหา             

พระพุทธองค์ 

                                                             
2

 ไม้เหลาชะโอน เป็นต้นไม้ชนิดหนึ่งในตระกูลปาล์ม ลักษณะคล้ายต้นหมาก แต่ขึ้นเป็นกอ พบได้ในเขตภาคกลาง ภาคตะวันออก และภาคใต้       

มีสองสายพันธุ์หลัก ได้แก่ เหลาชะโอนเขา และเหลาชะโอนทุ่ง โดยทั่วไปที่ชาวใต้จะน ามาใช้ประโยชน์จะเป็นต้นเหลาชะโอนทุ่ง ในภาษาไทยถิ่นใต้ 
บางทีเรียก ต้นหลาโอน ภาษามลายู เรียกว่า นิบง ชาวไทยในภาคใต้นิยมน าล าต้นมาใช้ประโยชน์ในการท าเสาและรอ (เขื่อนไม้หรือคันกันตลิ่งพัง
ริมน้ า) กาบ น ามาใช้ในงานหัตถกรรมจักสาน หรือท าเป็นเส้นตอก ส าหรับผูกหรือมัด และในประเพณีตั้งเสาชิงเปรตในงานสารทเดือนสิบ                
ส่วนในบทความนี้พบว่า น ามาใช้ในการขึงผ้าพระบฏเพ่ือแขวน และเพ่ือความสะดวกในการม้วนเก็บ 



94 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

  ชั้นที่ ๗ เขียนภาพเล่าเรื่องรูปบุคคล จ านวน ๒ ภาพ ซ้าย - ขวา ลักษณะเป็นภาพเล่าเรื่อง                  

สองเหตุการณ์ โดยใช้แถบเส้นสินเทาเป็นเส้นแบ่งกั้นฉาก ภาพด้านซ้าย มีพ้ืนหลังเป็นสีเทาอมคราม แสดงภาพ

บุคคล ๔ คน อยู่ในอากัปกิริยาต่าง ๆ ประกอบด้วย ภาพบุคคลอยู่ในอาการปรนนิบัติพัดวี ผิวกายสีขาวอยู่ภายใต้              

ทิวธวัช ถือพัดโบก มีลายกนกอยู่บนผืนพัดและธง และภาพบุคคลด้านหน้าสวมเครื่องทรงอย่างกษัตริย์หรือเทวดา 

ประทับนั่งในท่ามหาราชลีลาสนะอยู่ภายใต้ฉัตรซ้อนชั้น เบื้องหลังมีลายดอกไม้สี่กลีบโปรยตกลงมาจากฟากฟ้า 

ด้านขวามือสุดของภาพ เป็นภาพบุคคลผิวกายสีเหลืองก าลังยกพานพุ่มไว้เหนือศีรษะ ส่วนทางด้านซ้ายสุด                    

ของภาพ เป็นภาพบุคคลนุ่งห่มกายด้วยผ้าขาว นั่งทับเท้าลักษณะคล้ายท่าเทพบุตรหรือเทพธิดา มือถือพัดใบตาล 

อยู่ในลักษณะก าลังสนทนากับบุคคลที่สวมเครื่องทรงกษัตริย์  พ้ืนหลังเป็นสีแดง เพ่ือแบ่งภาพย่อยออกจาก                 

ภาพหลักซ่ึงมีพ้ืนหลังสีเทา 

  ภาพด้านขวา แสดงภาพเล่าเรื่อง เป็นภาพบุคคล ๒ คน อยู่ทางด้านขวา บุคคลหนึ่งชี้มือ                       

ไปทางด้านซ้าย อีกคนหนึ่งเอามือป้องหน้า ส่วนทางด้านซ้ายของภาพ ประกอบด้วยภาพบุคคลอยู่ในอาการนั่ง                

ชันเข่า มือขวาถือกิ่งไม้ หันหน้าเข้าหากัน งูหรือพญานาคขนาดใหญ่เลื้อยพันหลักหินหรือภูเขาสีเทาแกนน้ าตาล 

ด้านหลังประกอบด้วยต้นไม้หลายต้น มีลักษณะใบไม้เป็นพุ่มใหญ่ เขียนลายเส้นบนใบไม้เล็ก ๆ อยู่ภายใน 

ประกอบด้วยสัตว์น้อยใหญ่อยู่เบื้องหลัง มีพ้ืนหลังเป็นสีเหลือง 

  ชั้นที่ ๘ ล่างสุด เขียนภาพเล่าเรื่องรูปบุคคล จ านวน ๒ ภาพ ซ้าย - ขวา ลักษณะเป็นภาพ               

เล่าเรื่องสองเหตุการณ์ โดยใช้แถบเส้นสินเทาเป็นเส้นแบ่งกั้นฉาก ภาพด้านซ้า ยแสดงภาพเล่าเรื่ อง                      

อันเป็นเอกลักษณ์สามารถตีความได้ว่า เป็นภาพเล่าเรื่องในมหาชาติชาดกหรือมหาเวสสันดรชาดก กัณฑ์กุมาร  

ตอนที่พระเวสสันดรประทานสองกุมารแก่ชูชก พระเวสสันดรมีพระวรกายสีขาว สวมเครื่องทรงแบบนักบวชหรือ

ดาบส ประทับอยู่ภายในอาศรม พระวรกายอยู่ภายใต้ซุ้มเรือนแก้ว พระหัตถ์ซ้ายถือคนโท แสดงอาการก าลัง                

หลั่งน้ า เบื้องหน้าเป็นภาพบุคคลสูงอายุ ลักษณะเป็นพราหมณ์เฒ่าหรือชูชก อยู่ในอาการหมอบ มือทั้งสอง ข้าง             

ยื่นออกมาเบื้องหน้า ส่วนทางด้านซ้ายสุด เป็นภาพนักบวชน้อย ๒ คน แต่ภาพเลอะเลือนไป ๑ คน เห็นชัดเพียง   

คนเดียว ลักษณะผ้านุ่งแบบนักบวช เกล้าผมรัดมวยไว้ข้างบนกลางศีรษะ อยู่ภายในอาคารมีหลังคาคลุม                      

แยกออกมาต่างหาก จากภาพเบื้องหน้าสันนิษฐานว่า เป็นภาพกัณหาและชาลี 

 

 



95 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

  ภาพด้านขวาแสดงภาพเล่าเรื่อง โดยแยกออกเป็น ๒ ส่วนย่อย คือ ภาพย่อยด้านซ้ายเป็น                 

ภาพสตรียืนถือคานหาบ หันหน้าไปทางซ้าย สวมเครื่องทรงสีขาว เบื้องหน้ามีราชสีห์และเสือหันหน้าประชันกัน                 

แวดล้อมไปด้วยภาพป่าไม้และสัตว์น้อยใหญ่  ส่วนภาพย่อยด้านขวา ประกอบด้วยบุคคล ๒ คน บุคคลหนึ่ง                

เป็นนักบวช ยืนหันหน้าไปทางบ่อน้ าด้านขวา มือซ้ายยื่นไปเบื้องหน้า หงายมือขึ้นในลักษณะคล้ายท่าประทานพร                 

อีกบุคคลหนึ่งเป็นภาพชายแก่ นั่งประนมมือ แหงนหน้าขึ้นหาภาพบุคคลประธาน แวดล้อมด้วยภาพภูเขาและป่าไม้ 

  โบราณวัตถุยังอยู่ในสภาพเกือบสมบูรณ์ มีรอยพับ สีร่อนหลุดเล็กน้อยที่บริเวณขอบผ้าด้านบน

และด้านล่าง 

 
ภาพที่ ๒:  พระบฏผืนท่ี ๑ แสดงภาพพระอดตีพุทธเจ้า และภาพเลา่เรื่องชาดกในพุทธศาสนา 

 

 



96 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

  ๓.๒ ผืนที่ ๒ เป็นผ้าพระบฏทรงสี่เหลี่ยมผืนผ้า สภาพค่อนข้างสมบูรณ์ มีรอยช ารุดที่ขอบผ้า              

ซึ่งถูกแมลงกัดขาด มีขนาดกว้าง ๑๐๘ เซนติเมตร ยาว ๓๐๒ เซนติเมตร เขียนลายบนผ้าดิบเนื้อหนา ปลายทั้งสอง

ข้างเย็บเป็นปลอก เพ่ือสอดไม้เหลาชะโอนส าหรับม้วนเก็บหรือแขวนห้อยเมื่อคลี่ออก เขียนด้วยสีฝุ่น ประกอบด้วย 

สีฟ้าคราม สีขาว สีแดง สีทอง สีเหลือง สีเขียว และสีน้ าตาลเข้ม ลักษณะเป็นการเขียนภาพในแนวตั้ง                        

แบ่งภาพออกเป็น ๒ ส่วน คือ ส่วนหลักหรือส่วนประธาน และส่วนล่าง โดยใช้แนวขอบพระพุทธบาท ซึ่งเป็น                 

ภาพตรงกลางเป็นหลัก ใช้เส้นสินเทาเป็นตัวแบ่งกั้นฉาก ประกอบด้วย ภาพรอยพระพุทธบาท อยู่กึ่งกลางภาพ 

ตอนบนเป็นภาพฤาษี นักสิทธิ์ หรือเทวดาอยู่ในท่าเหาะเหินเดินอากาศ ตอนล่างเป็นภาพพระพุทธเจ้า                     

ประทับนั่งขัดสมาธิราบ ปางสมาธิ พร้อมด้วยพระอินทร์และเหล่าบริวาร ที่ขอบผ้าเขียนลายก้อนต่อดอก                     

ในกรอบสีเหลือง 

  ลักษณะภาพประธาน ตรงกลางเป็นภาพรอยพระพุทธบท ลงสี พ้ืนหลังเป็นสี ฟ้าคราม                 

เขียนตัดขอบด้วยลายเส้นสีเหลือง ขอบด้านนอกเป็นลายกลีบบัวซ้อนชั้น ส่วนบนสุดเป็นนิ้วพระบาท ๓ รอย                

เขียนลายเส้นด้วยสีทอง ตัดเส้นด้วยสีด า ส่วนกลางฝ่าพระบาท เขียนลายดอกไม้สีทองแทนลายธรรมจักร                    

ตรงกึ่งกลางพระบาท ส่วนที่เหลือเป็นกรอบสี่เหลี่ยมสีแดง เขียนลายเครือเถาประดับอยู่ท้ังสี่มุม บริเวณฝ่าพระบาท

ส่วนที่เหลือเขียนลายมงคล ๑๐๘ ประการ อยู่ในชายตารางสีทอง โดยแบ่งวัตถุสิ่งของได้เป็น ๓ ประเภท คือ                

ตอนบนเป็นลายปราสาท ตอนกลางส่วนใหญ่เป็นลายรูปสัตว์มงคล ภาพบุคคล และภาพปราสาท ส่วนตอนล่าง 

ส่วนใหญ่จะเป็นสิ่งของมงคล และลายสัตว์มงคล บริเวณส้นพระบาทท าเป็นเส้นโค้งเรียงกัน ๔ เส้น 

  เหนือรอยพระพุทธบาทขึ้นไป เขียนภาพหมู่เทวดา นางฟ้า ฤาษี และนักสิทธิ์ ผิวกายสีขาว                 

อยู่ในอิริยาบถเหาะเหินเดินอากาศ โน้มตัวลงมานอบน้อมต่อรอยพระพุทธบาทเบื้องล่าง ในท่าประนมมือและ                     

ถือดอกบัวบูชา ส่วนด้านล่างของรอยพระพุทธบาทแต่ยังอยู่เหนือเส้นสินเทา ปรากฏภาพบุคคล ๖ คน เป็นภาพ

ชาวบ้านประนมมือแสดงอาการคาราวะ นมัสการรอยพระพุทธบาทเบื้องบน โดยผินหน้าขึ้นด้านบน ถัดลงมาจาก

รอยพระพุทธบาท แบ่งฉากด้วยลายเส้นสินเทาสีแดง ด้านล่างเส้นสินเทาเขียนภาพพระพุทธเจ้าอยู่กึ่งกลาง                  

ของภาพ ประทับนั่งขัดสมาธิราบ ปางสมาธิบนฐานบัวคว่ าบัวหงาย มีฉัพพรรณรังสีแผ่รอบพระวรกาย พ้ืนหลังสีด า 

เขียนลายกนกเปลวด้วยสีแดง สีเขียวเข้มและสีน้ าเงิน พระพุทธองค์มีพระวรกายเพรียวบาง ครองจีวรห่อเฉียง             

สีแดงกลักไม้ พระพักตร์เรียวยาว พระนลาฏกว้าง พระหนุเสี้ยม พระนาสิก และพระโอษฐ์ใหญ่ เปลวพระรัศมี               

เล็กแหลม เบื้องหน้าพระพุทธองค์ เขียนภาพเชิงเทียน เครื่องบูชา และดอกบัวบานสามดอก ซึ่งมีสีสันต่างกัน 

ด้านซ้ายและด้านขวาของเครื่องบูชา เขียนภาพพระอินทร์ สีเขียว และเหล่าบริวารเป็นเทวดา นางฟ้า นุ่งผ้าหลากสี 

ผ้านุ่งเป็นลายดอกไม้ นั่งประนมมือแสดงความเคารพต่อพระพุทธองค์ 



97 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

 
ภาพที่ ๓:  พระบฏผืนท่ี ๒ แสดงภาพรอยพระพุทธบาท 

 

  ๓.๓ ผืนที่  ๓ เป็นผ้าพระบฏทรงสี่ เหลี่ยมผืนผ้า มีขนาดกว้าง ๑๐๑ เซนติเมตร ยาว                         

๓๐๓ เซนติเมตร เขียนลายบนผ้าดิบเนื้อหนา ปลายทั้งสองข้างเย็บเป็นปลอก เพ่ือสอดไม้เหลาชะโอน              

ส าหรับม้วนเก็บหรือแขวนห้อยเมื่อคลี่ออก เขียนด้วยสีฝุ่น ประกอบด้วยสีฟ้าคราม สีเหลือง สีน้ าตาล สีทอง สีแดง 

และสีเขียว ลักษณะเป็นการเขียนภาพแนวตั้ง แบ่งภาพออกเป็น ๒ ส่วน ด้วยลายเส้นคดโค้ง ประกอบด้วย                 

ภาพพระพุทธบาทบนพ้ืนหลังสีน้ าตาลอยู่ด้านบนของผืนผ้า ภาพมหาสมุทรอยู่ตอนล่างของผ้า และที่ขอบผ้า               

เขยีนลายก้านต่อดอกในกรอบพื้นสีเหลือง 



98 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

  ส่วนของภาพหลัก เป็นภาพรอยพระพุทธบาท อยู่กึ่งกลางของผืนผ้า ลงสีพ้ืนหลังเป็นสีน้ าเงิน 

เขียนขอบด้วยลายกลีบบัวสีขาวซ้อนชั้น ส่วนบนสุด เป็นนิ้วพระบาท ๓ รอย ตัดด้วยเส้นสีด า เติมสีในช่องว่าง

ระหว่างนิ้วพระบาทด้วยสีทอง ส่วนกึ่งกลางฝ่าพระบาท แสดงภาพธรรมจักร ล้อมรอบด้วยลายกลีบบัวซ้อนชั้น 

เขียนขอบดอกด้วยสีแดง บริเวณฝ่าพระบาทส่วนที่เหลือ เป็นลายมงคล ๑๐๘ ประการ อยู่ภายในตารางสีทอง                  

ส้นพระบาทไม่มีการท าเส้นโค้ง เป็นลายตารางสี่เหลี่ยมลงไปจนถึงส่วนท้ายของพระบาท ภายในรอยพระบาท

สามารถแบ่งภาพออกเป็นประเภทต่าง ๆ ได้ ๓ ตอน คือ ตอนบนสุดเป็นภาพพระพรหมและปราสาท  ตอนกลาง

ของภาพส่วนใหญ่เป็นภาพสิ่งมงคล และเทวดา ส่วนตอนล่างของภาพตั้งแต่ธรรมจักรลงมา แสดงภาพสัตว์มงคล 

สิ่งของมงคล และภาพบุคคล 

  เหนือรอยพระพุทธบาทขึ้นไป แต่ยังคงอยู่ภายในส่วนของภาพหลัก ตอนบนแสดงภาพ                     

พระอรหันต์ ๗ องค์ เรียงแถวหน้าพระดาน ประทับนั่งขัดสมาธิเพชร ครองจีวรห่มเฉียงสีเหลือง เหนือภาพ                 

พระอรหันต์ เขียนข้อความเป็นภาษาไทย อักษรไทย ๓ บรรทัด ใต้ภาพพระอรหันต์ เขียนภาพ ๑ แถว                       

เป็นภาพเจดีย์ทรงเครื่อง ๓ องค์ คั่นด้วยต้นโพธิ์ ภายใต้เจดีย์  และต้นโพธิ์ เขียนก ากับภาพด้วยอักษรขอม                    

และภาษาบาลีไว้ใต้ภาพ 

  บริเวณด้านซ้ายและขวาของรอยพระพุทธบาท เขียนภาพนักสิทธิ์นั่งคุกเข่าหันหน้าเข้าหา                   

รอยพระพุทธบาท และประนมมือบูชา ด้านละ ๓ ตน ในแนวตั้ง คั่นด้วยภาพแจกันดอกไม้ ภายใต้ภาพนักสิทธิ์ 

เขียนก ากับภาพด้วยอักษรขอม และภาษาบาลีทุกตน 

  ถัดลงมาด้านล่างสุดที่บริเวณใต้ส้นพระบาท เขียนข้อความ ๑ บรรทัด ตามรอยโค้งของ               

ส้นพระบาท เป็นอักษรไทย ภาษาไทย และใต้ข้อความ ปรากฏภาพเจดีย์ทรงเครื่องอีก ๓ องค์ สลับกับแจกัน

ดอกไม้ ภายใต้เจดีย์มีอักษรขอม และภาษาบาลีเขียนก ากับภาพไว้ 

  ตอนล่างสุดแบ่งด้วยเส้นสินเทา เขียนภาพหมู่ปลาก าลังแหวกว่ายอยู่ในมหาสมุทร ภาพลายน้ า

เขียนเป็นลายเส้นคดโค้ง ตัดเส้นด้วยสีด า มุมล่างด้านซ้ายและขวาแสดงภาพโขดหิน และต้นไม้ขึ้นแซมบนโขดหิน 

โดยใช้เส้นคดโค้งที่ล้อไปกับลายน้ าเป็นเส้นแบ่งตอน 



99 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

 
ภาพที่ ๔: พระบฏผืนท่ี ๓ แสดงภาพรอยพระพุทธบาท มีจารึกอักษรขอมและอักษรไทย ก ากับ 

 

  ๓.๔ ผืนที่ ๔ เป็นผ้าพระบฏทรงสี่เหลี่ยมผืนผ้า อยู่ในสภาพค่อนข้างสมบูรณ์ มีรอยสีร่อน             

และขาดบริเวณขอบผ้า ขนาดกว้าง ๑๐๙ เซนติเมตร ยาว ๒๙๔ เซนติเมตร เขียนลายบนผ้าดิบเนื้อหนา                    

ปลายทั้งสองข้างเย็บเป็นปลอก เพ่ือสอดไม้เหลาชะโอนส าหรับม้วนเก็บหรือแขวนห้อยเมื่อคลี่ออก เขียนด้วยสีฝุ่น 

ประกอบด้วย สีฟ้าคราม สีเหลือง สีน้ าตาล สีทอง สีแดง และสีเขียว ลักษณะเป็นการเขียนภาพในแนวตั้ง                    

โดยแบ่งภาพออกเป็น ๒ ส่วน แบ่งฉากด้วยลายเส้นคดโค้ง ประกอบด้วย ภาพพระพุทธบาทบนพ้ืนหลังสีน้ าตาล 

รายล้อมด้วยภาพเจดีย์ และสถานที่ต่าง ๆ  ๑๖ ภาพ อยู่ล้อมรอบรอยพระพุทธบาท ที่ขอบภาพเขียนลายก้าน               

ต่อดอกในกรอบพื้นสีเหลือง 

 



100 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

  ส่วนของพระพุทธบาท ลงสีพ้ืนหลังพระพุทธบาทเป็นสีฟ้าคราม เขียนขอบด้วยลายกลีบบัวสีขาว

ซ้อนชั้น ส่วนบนสุดเป็นนิ้วพระบาท ๓ รอย ตัดเส้นด้วยเส้นสีด า เติมสีในช่องว่างระหว่างนิ้วพระบาทด้วยสีทอง 

กึ่งกลางรอยพระพุทธบาท แสดงรูปธรรมจักร ล้อมรอบด้วยลายกลีบบัวซ้อนชั้น เขียนขอบดอกด้วยสีแดง                    

ฝ่าพระบาทส่วนที่เหลือแสดงภาพมงคล ๑๐๘ ประการ อยู่ในผังตารางสี่เหลี่ยมกรอบสีทอง ส้นพระบาท                   

ไม่มีการท าเส้นโค้ง เป็นลายตารางสี่ เหลี่ ยมลงไปจนถึงส่วนท้ายของพระบา ท ภายในรอยพระบาท              

สามารถแบ่งภาพออกเป็นประเภทต่าง  ๆ ได้ ๓ ตอน คือ ตอนบนสุดเป็นภาพพระพรหมและปราสาท                     

ตอนกลางของภาพส่วนใหญ่จะเป็นภาพสิ่งมงคล และเทวดา ส่วนตอนล่างของภาพตั้งแต่ธรรมจักรลงมา                  

แสดงภาพสัตว์มงคล สิ่งของมงคล และภาพบุคคล ลักษณะแบบแผนการวางภาพมงคล คล้ายกับผืนที่ ๓ 

  นอกขอบรอยพระพุทธบาท แวดล้อมด้วยภาพ ๑๖ ภาพ เป็นภาพเจดีย์ ๑๔ ภาพ ภาพต้น                

พระศรีมหาโพธิ์ ๑ ต้น และภาพภูเขามอ ซึ่งเขียนภาพพระพุทธเจ้าเสด็จประทับปางไสยาสน์อยู่ด้านบน เป็นภาพ

สถานที่ส าคัญในเมืองลังกา (ปัจจุบันอยู่ในประเทศศรีลังกา) ๑๖ สถานที่ ซึ่งเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา                          

โดยภายใต้ภาพแต่ละภาพนั้น มีอักษรขอม และภาษาบาลี รวมทั้งตัวเลขก ากับไว้ ทั้ง ๑๖ ภาพ โดยภาพ                

หมายเลข ๑ เป็นภาพเจดีย์บริเวณมุมล่างด้านซ้ายสุด จากนั้นภาพถัดไป จะเป็นภาพด้านขวาของภาพแรก                   

เวียนกันไปจนครบรอบพระพุทธบาท 

  ที่มุมซ้ายและขวาทางด้านบนของผืนผ้า แสดงภาพนักสิทธิ์อยู่ในท่าเหาะ ประนมมือถือดอกบัว 

แสดงการสักการะบูชารอยพระพุทธบาทที่อยู่เบื้องล่าง 

  ตอนล่างของภาพตัดด้วยเส้นสินเทา แสดงภาพหมู่ปลาและพะยูน แหวกว่ายอยู่ในมหาสมุทร 

ภาพลายน้ าเขียนเป็นลายเส้นคดโค้ง ตัดเส้นด้วยสีด า สลับด้วยภาพโขดหินกลางมหาสมุทร ใช้เส้นคดโค้งล้อไปกับ

เส้นของลายคลื่นน้ าเป็นเส้นสินเทาแบ่งภาพแยกออกจากภาพรอยพระพุทธบาท 



101 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

 
ภาพที่ ๕: พระบฏผืนท่ี ๔ แสดงภาพรอยพระพุทธบาท แวดล้อมด้วยโสฬสมหาสถาน ๑๖ 

 

การวิเคราะห์รูปแบบทางประติมานวิทยา (Iconography) และการก าหนดอายุ 

เกี่ยวกับเรื่องการวิเคราะห์รูปแบบองค์ประกอบการวางภาพ การสื่อความหมาย หรือประติมานวิทยา และ

การก าหนดอายุ จะขออธิบายเรียงล าดับไปตามล าดับหมายเลขที่ ทางพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ สงขลา                     

ก าหนดให้เป็นเลขวัตถุชั่วคราว ดังนี้ 

๑. ภาพพระบฏผืนที่ ๑ เนื้อหาสาระของการแสดงภาพพระบฏผืนแรกนี้ เป็นการแสดงภาพพระอดีต                

พุทธเจ้า จ านวน ๒๘ พระองค์ มีลักษณะการแสดงภาพโดยการสร้างรูปพระพุทธเจ้าเรียงแถวกันเป็นจ านวนมาก 

ในที่นี้ หมายถึง “พระอดีตพุทธเจ้า” คือ พระพุทธเจ้าที่ตรัสรู้ในโลกมนุษย์มาแล้ว ก่อนที่พระศรีศากยมุนีโคตม-

พุทธเจ้า หรือพระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบัน จะตรัสรู้ (ชลดา, ๒๕๕๖: น. ๗๙) ซึ่งเป็นแนวคิดในพระพุทธศาสนา                 

ฝ่ายเถรวาท ที่ปรากฏในคัมภีร์พุทธวงศ์ และภายหลังปรากฏในคัมภีร์โสตัตถกีมหานิทาน สอดคล้องกับคติ                    

ความเชื่อฝ่ายมหายานว่า ในอดีตกาลนั้นได้มีพระพุทธเจ้าเสด็จมาตรัสรู้เป็นจ านวนมากมาย อันเปรียบได้กับ                

เม็ดทรายในมหาคงคานที จ านวนของพระอดีตพุทธเจ้าที่มีมาแล้วในอดีตนั้นก็มีจ านวนอันประมาณมิได้ โดยก่อนที่

พระพุทธเจ้าแต่ละพระองค์จะตรัสรู้นั้น ต่างก็ได้บ าเพ็ญเพียรมาในอดีตชาติ เป็นสัตว์ เป็นมนุษย์ และเป็นเทวดา 



102 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

จนกระทั่งเป็นพระโพธิสัตว์ ในที่สุด แม้องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าศากยมุนีหรือโคตรพุทธเอง ในอดีต                   

ก็ได้เสวยพระชาติเป็นพระโพธิสัตว์อยู่ในส านักของอดีตพุทธองค์ก่อนหน้ามาก่อน ตามความที่ปรากฏในคัมภีร์              

พุทธวงศ์ (ชลดา, ๒๕๕๖: น. ๗๘) เกี่ยวกับข้อค าถามของพระสารีบุตรที่ได้ทูลถามพระพุทธองค์ถึงพุทธบารมี                   

อันยิ่งใหญ่ที่ทรงบ าเพ็ญเพียรมาในอดีตชาติ 

คติเกี่ยวกับพระพุทธเจ้าในอดีตนั้น มีจ านวนที่นับถือแตกต่างกันออกไป ในฝ่ายมหายานนั้น ถือว่า              

มีพระพุทธเจ้าในรูปของสัมโภคกาย สถิตอยู่ในพุทธเกษตรต่าง ๆ ที่อยู่ห้อมล้อมดินแดนสุขาวดีพุทธเกษตรของ

พระอมิตาภะธยานิพุทธเจ้ามากมายจนนับไม่ถ้วน (ผาสุก, ๒๕๔๓: น. ๓๔)  และมีพระพุทธเจ้าในรูปของ                 

นิรมานกายที่เคยอุบัติมาก่อนหน้าพระศากยมุนีอีกมากมายเช่นเดียวกัน ส่วนฝ่ายเถรวาท ถือว่าพระพุทธเจ้า                   

ในอดีตนั้นมีมากมายเช่นเดียวกับฝ่ายมหายาน แต่จะให้ความส าคัญกับบางพระองค์เป็นพิเศษ ได้แก่ พระพุทธเจ้า

พระองค์ที่มีความสัมพันธ์ในทางใดทางหนึ่งกับพระโคตมพุทธ ซึ่งเป็นพระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบัน  (ผาสุก, ๒๕๔๓:                   

น. ๓๔) อย่างเช่น พระพุทธเจ้าในชุดปัญจพุทธ หรือพระเจ้า ๕ พระองค์ คือ พระกกุสันโธ พระโกนาคม                     

พระกัสสปะ พระศากยมุนี  และพระศรีอารยเมตไตรยโพธิสัตว์  ซึ่ ง เสด็จอุบัติร่ วมภัทรกัลป์ เดียวกัน                          

หรือถ้านับพระพุทธเจ้าในจ านวนซึ่งเริ่มนับจากพระพุทธเจ้าองค์แรกของสารมัณฑกัลป์ที่พร ะโพธิสัตว์                                

ทรงได้รับปฐมพุทธพยากรณ์ว่า จะได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า จะมีทั้งสิ้น จ านวน ๒๗ พระองค์ (ชลดา, ๒๕๕๖:             

น.๘๓) รวมกับพระองค์ด้วยก็จะเป็น ๒๘ พระองค์  

คติการสร้างรูปอดีตพระพุทธเจ้านี้ พุทธศาสนิกชนชาวไทยได้รับรูปแบบมาจากพระพุทธศาสนาเถรวาท

จากลังกา ซึ่งเกิดขึ้นอย่างน้อยราวพุทธศตวรรษท่ี ๒๐ (ชลดา, ๒๕๕๖: น. ๙๙) ในลุ่มน้ าเจ้าพระยา เริ่มพบครั้งแรก

ที่งานจิตรกรรมภายในวัดพระศรีรัตนมหาธาตุลพบุรี (ศักดิ์ชัย , ๒๕๕๑: น. ๒๕๘) นอกจากนี้ยังพบในพ้ืนที่                     

ภาคกลางตอนบนในอาณาจักรสุโขทัย เช่น ที่วัดเจดีย์เจ็ดแถว เมืองศรีสัชนาลัย  (ชลดา, ๒๕๕๖: น. ๘๙)                        

ส่วนในอาณาจักรล้านนามีการค้นพบภาพลักษณะนี้อยู่บนผนังภายในห้องกรุงเจดีย์  วัดอุโมงค์สวนพุทธธรรม                          

เมืองเชียงใหม ่(กันต์, ๒๕๖๑: น.๗) 

พระบฏผืนที่ ๑ นี้ มีการเขียนภาพอดีตพระพุทธเจ้าเรียงกันเป็นแถว นับได้จ านวน  ๖ ชั้น ชั้นที่ ๑ – ๔    

นับจากด้านบน มีการเขียนภาพพระอดีตพุทธเจ้า ชั้นละ ๕ พระองค์ ส่วนชั้นที่ ๕ และ ๖ มีการเขียนภาพพระ                

อดีตพุทธเจ้าชั้นละ ๔ พระองค์ รวมเป็น ๒๘ พระองค์ แวดล้อมด้วยพระสาวกซ้ายขวา ลักษณะเช่นนี้                      

น่าจะเป็นด้วยข้อจ ากัดของลักษณะผืนผ้าที่ใช้ส าหรับแขวนในแนวตั้ง ท าให้มีพ้ืนที่ในการเขียนจ ากัด ต้องเรียงกัน    

ลงมาจากด้านบน ในจ านวน ๒๘ พระองค์นี้  สันนิษฐานว่าเป็นคติเกี่ยวกับพุทธท านายที่พระโคตมพุทธ                    

จะได้ส าเร็จเป็นสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ซึ่งอดีตพระพุทธเจ้าองค์ต่าง ๆ นั้น ประกอบด้วย พระพุทธตัณหังกร 



103 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

พระพุทธเมธังกร พระพุทธสรณังกร พระพุทธทีปังกร พระพุทธโกณฑัญญะ พระพุทธสุมังคละ พระพุทธสุมนะ    

พระพุทธเรวตะ พระพุทธโสภิตะ พระพุทธอโนมทัสสี พระพุทธปทุมะ พระพุทธนารทะ พระพุทธปทุมุตระ                     

พระพุทธสุเมธะ พระพุทธสุชาตะ พระพุทธปิยทัสสี พระพุทธอัตถทัสสี พระพุทธธรรมทัสสี พระพุทธสิทธัตถะ        

พระพุทธติสสะ พระพุทธปุสสะ พระพุทธวิปัสสี พระพุทธสิขี พระพุทธเวสสภู พระพุทธกกุสันธะ พระพุทธ-                

โกนาคมนะ พระพุทธกัสสปะ และพระพุทธโคตรมะ (ชลดา, ๒๕๕๖: น. ๘๔ - ๘๕) 

ลักษณะการวางโครงสีภาพของภาพพระบฏผืนที่ ๑ นี้ อาจท าให้สามารถก าหนดอายุได้อย่างคร่าว ๆ ว่า                    

มีอายุการสร้างงานมาก่อนภาพพระบฏผืนอ่ืน ๆ ในกลุ่มเดียวกัน  เนื่องจากโครงสีของการเขียนภาพผืนที่ ๑                    

เป็นลักษณะการวางโครงสีที่เรียกว่า โทนสีแบบเอกรงค์ คือ ใช้โทนสีเดียวในการน าเสนอภาพในที่นี้ คือ สีแดง และ

ตัดด้วยสีด าและสีทองเป็นหลัก ซึ่งมีความนิยมกันมาตั้งแต่ในสมัยอยุธยา จนถึงรัตนโกสินทร์ตอนต้น (ยุวดี, ๒๕๖๒: 

น. ๑๑๕๖) และมีฝีมือเชิงช่างที่ละเอียดอ่อนสวยงาม นอกจากนี้ลักษณะของการสร้างงานปฏิมารูปพระพุทธเจ้า

ประทับนั่งแล้วมีชายผ้าทิพย์ ซึ่งเป็นผ้าสมมติที่มีต้นเค้ามาจากผ้ารองพุทธบัลลังก์ (ศิริวัฒน์, ๒๕๕๒: น. ๘๖) และ

ชายผ้ารองนั่งของสงฆ์ ซึ่งพบหลักฐานการสร้างมาตั้งแต่ศิลปะอินเดีย สมัยคันธาระ ราวพุทธศตวรรษที่ ๖ - ๙ และ

ได้พัฒนาเป็นรูปแบบศิลปะไทย ราวพุทธศตวรรษที่ ๑๙ - ๒๐ ที่งานจิตรกรรมวัดพระศรีรัตนมหาธาตุลพบุรี                 

(ศิริวัฒน์, ๒๕๕๒: น. ๘๖) แต่ยังไม่ได้แพร่หลายมากนัก ต่อมาในสมัยอยุธยาพบว่ามีความนิยมสร้างรูปผ้าทิพย์                  

ไว้ที่ฐานพระพุทธรูป โดยเฉพาะในช่วงอยุธยาตอนปลาย ราวพุทธศตวรรษที่ ๒๒ - ๒๓ อันเนื่องมาจากพัฒนาการ

ของการสร้างพระพุทธรูปที่ท าส่วนฐานให้ยืดสูงขึ้น โดยเฉพาะต าแหน่งงานประดับฐานสิงห์ที่เพ่ิมเข้ามา จึ งท าให้มี

พ้ืนที่ว่างในการประดับผ้าทิพย์ (ศิริวัฒน์ , ๒๕๕๒: น. ๘๖) และสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น ซึ่งรับรูปแบบจาก                 

สมัยอยุธยามาโดยตรง ก็ยังคงนิยมใช้ผ้าทิพย์เป็นผ้าประดับบริเวณด้านหน้าใต้ฐานพระพุทธรูปเช่นเดียวกับ                  

สมัยอยุธยา การพบหลักฐานการใช้ผ้าทิพย์ประดับบริเวณฐานองค์พระอดีตพุทธเจ้าในผ้าพระบฏผืนที่ ๑ นี้                      

จึงประมาณอายุของการสร้างงานชิ้นนี้ว่า มีการสร้างงานมาตั้งแต่ประมาณสมัยอยุธยาตอนปลายถึงรัตนโกสินทร์

ตอนต้น อย่างไรก็ตามความส าคัญของภาพพระบฏผืนนี้ ไม่ได้มีเฉพาะอายุที่เก่าแก่แต่เพียงอย่างเดียวเท่านั้น 

ลักษณะการเขียนภาพพระอดีตพุทธเจ้าลงบนผืนผ้าพระบฏ ซึ่งเป็นลักษณะที่พบได้น้อยมากในศิลปะประเภทนี้ 3               

ก็เป็นอีกสิ่งหนึ่งที่แสดงให้เห็นถึงคุณค่าท่ีควรอนุรักษ์ของผ้าพระบฏผืนนี้อีกด้วย 

                                                             
3

 ภาพพระบฏรูปพระอดีตพุทธเจ้า เคยมีการน าออกมาจัดแสดงในนิทรรศการพิเศษเนื่องในวันอนุรักษ์มรดกไทย พุทธศักราช ๒๕๔๕                            
ณ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ หอศิลป์ เป็นภาพพระบฏที่ยืมจากหอสมุดแห่งชาติ ท่าวาสุกรี ไม่ทราบที่มา และภาพพระบฏรูปพระพุทธเจ้า                         
๕ พระองค์ จากพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ หอศิลป์ ไม่ปรากฏที่มาเช่นเดียวกัน 



104 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

ในโครงภาพตอนล่างอีก ๒ ช่อง เป็นการแสดงภาพเล่าเรื่อง ชาดกในพระพุทธศาสนาอีก ๔ ภาพ 

ประกอบด้วย 

 
ภาพที่ ๖: แสดงภาพเล่าเรื่องชาดกในพระพุทธศาสนาที่เขียนอยูต่อนล่างของผืนผ้า 

ภาพด้านซ้ายบน แสดงภาพบุคคล ๔ คน อยู่ในอากัปกิริยาต่าง ๆ ประกอบด้วย ภาพบุคคลอยู่ในอาการ

ปรนนิบัติพัดวี กายสีขาว อยู่ภายใต้ทิวธวัช ถือพัดโบก มีลายกนกอยู่บนผืนพัดและธง และภาพบุคคลด้านหน้า 

สวมเครื่องทรงอย่างกษัตริย์หรือเทวดา ประทับนั่งในท่ามหาราชลีลาสนะ อยู่ภายใต้ฉัตรซ้อนชั้น เบื้องหลัง                      

มีลายดอกไม้สี่กลีบโปรยตกลงมาจากฟากฟ้า ด้านขวามือสุด แสดงภาพบุคคลผิวกายสีเหลือง ก าลังยกพานพุ่ม             

ไว้เหนือศีรษะ ส่วนทางด้านซ้ายสุดของภาพ เป็นภาพบุคคลนุ่งห่มกายด้วยผ้าขาว นั่งทับเท้าลักษณะคล้ายท่า

เทพบุตรหรือเทพธิดา มือถือพัดใบตาล อยู่ในลักษณะก าลังสนทนากับบุคคลที่สวมเครื่องทรงกษัตริย์ พ้ืนหลังเป็น   

สีแดง เพ่ือแบ่งภาพย่อยแยกออกจากภาพหลัก ซึ่งมีพ้ืนหลังสีเทา ลักษณะภาพเช่นนี้คล้ายกับการวางโครงเรื่อง  

ของการแสดงภาพ พรหมนารทชาดก หนึ่งใน ๑๐ ชาติสุดท้ายก่อนการเสด็จตรัสรู้เป็นสมเด็จพระสัมมา-                 

สัมพุทธเจ้าของพระพุทธองค์ หรือ ทศชาติ ในตอนที่พระโพธิสัตว์เสวยพระชาติพระพรหมนารท เป็นเหตุการณ์

ตอนที่พระโพธิสัตว์ทรงแปลงกายเป็นนักบวชหาบสาแหรกเหาะลงมายังที่ประทับของพระเจ้าอังคติราช            

เพ่ือทรงแสดงธรรมเรื่องบาปบุญคุณโทษ ลักษณะคล้ายใบเสมาสลักภาพเล่าเรื่องที่บ้านกุดโง้ง ต าบลหนองนาแซง 

อ าเภอเมือง จังหวัดชัยภูมิ ในสมัยต่อมายังคงนิยมวาดภาพจิตรกรรมเหตุการณ์ในชาดกตอนนี้อย่างแพร่หลาย เช่น 

ภาพจิตรกรรมฝาผนังที่วัดใหญ่ จังหวัดชลบุรี ภาพจิตรกรรมฝาผนังที่วัดคงคาราม จังหวัดราชบุรี ภาพจิตรกรรม              

ฝาผนังที่วัดเครือวัลย์วรวิหาร กรุงเทพมหานคร ภาพจิตรกรรมในสมุดข่อยวัดเขายี่ สาร จังหวัดสมุทรสงคราม 



105 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

นอกจากนี้ยังปรากฏบนตู้พระธรรมลายรดน้ า ที่หอพระสมุดวชิรญาณ ส านักหอสมุดแห่งชาติ เป็นต้น  รูปบุคคล    

ซ้ายสุด สันนิษฐานว่าเป็นพระพรหมนารทก าลังสนทนาธรรม หรือเทศนาธรรมให้กับพระเจ้าอังคติราช                 

ซึ่งแสดงด้วยบุคคลที่ ๒ โดยสวมเครื่องทรงแบบกษัตริย์และนั่งอยู่ในท่ามหาราชลีลาสนะ มีบริวารคอยปรนนิบัติ  

อยู่ด้านหลัง 

ภาพด้านขวาบน แสดงภาพเล่าเรื่องเป็นภาพบุคคล ๒ คน อยู่ทางด้านขวา บุคคลหนึ่งชี้มือไปทางด้านซ้าย 

อีกคนหนึ่งเอามือป้องหน้า ส่วนทางด้านซ้ายของภาพ ประกอบด้วยภาพบุคคลอยู่ในอาการนั่งชันเข่า มือขวาถือ                 

กิ่งไม้ หันหน้าเข้าหา หรือพญานาคขนาดใหญ่เลื้อยพันหลักหินหรือภูเขาสีเทาแกนน้ าตาล ด้านหลังประกอบด้วย

ต้นไม้หลายต้น มีลักษณะใบไม้เป็นพุ่มใหญ่ เขียนลายเส้นเป็นใบไม้เล็ก ๆ อยู่ภายใน ประกอบด้วยสัตว์น้อยใหญ่    

อยู่เบื้องหลัง มีพ้ืนหลังเป็นสีเหลือง 

ภาพนี้สามารถอธิบายว่า เป็นภาพเล่าเรื่องชาดกในพระพุทธศาสนา เรื่อง ภูริทัตชาดก เป็นเรื่องที่                 

พระโพธิสัตว์เสวยพระชาติเป็นนาคราชชื่อ ภูริทัต โอรสของท้าววธตรฐแห่งนาคพิภพ (พระชินาธิ ชินวโร, ๒๕๕๕: 

น. ๘๓) วันหนึ่งภูริทัตได้ตามบิดาไปเข้าเฝ้าพระอินทร์ เมื่อเห็นทิพยวิมานก็พึงพอใจปรารถนาจะได้เป็นเช่นนั้นบ้าง              

จึงอธิษฐานถืออุโบสถศีลอยู่ในวังพญานาค โดยตั้งสัตยาอธิษฐานว่า หากใครปรารถนาในหนัง เอ็น กระดูก หรือ

เลือดเนื้อของพระองค์ ก็ทรงยินดีสละให้ทั้งสิ้น ขณะรักษาศีลก็มีนางนาคสาว ๆ มาห้อมล้อม ท าให้ไม่มีความสงบ 

จึงออกจากเมืองนาคไปอยู่ในป่าเมืองมนุษย์ จากนั้นมีพรานล่าเนื้อสองคนพ่อลูกผ่านมา จึงเข้าไปถามภูริทัต

เกี่ยวกับเรื่องราวของนาค พิภพท่านตอบด้วยท่าทีเป็นมิตร และส่งสองพ่อลูกไปอยู่นาคพิภพ วันหนึ่งมีพราหมณ์ชื่อ 

อาลัมพายน์ มีเวทย์มนต์ในการจับงู อ านาจมนต์ช่วยให้ได้แก้ววิเศษมาจากนางนาค เดินผ่านมาเจอพรานพ่อลูก 

พรานพ่อลูกเห็นแก้ววิเศษจึงขอ แต่มีข้อแลกเปลี่ยน คือ ต้องบอกที่อยู่ของภูริทัตนาค พรานลูกไม่พอใจที่                         

พ่ออกตัญญูบอกที่อยู่ของภูริทัตให้กับอาลัมพายน์ จึงหนีไปบวชเป็นฤๅษี เมื่อพรานพ่อได้แก้ววิเศษมาแล้ว                       

กลับท าหล่นตกลงไปในนาคพิภพ พราหมณ์อาลัมพายน์ เมื่อได้ทราบที่อยู่ของภูริทัตแล้ว ก็เดินทางไปถึง และ                  

ร่ายมนต์ใส่พญานาค พญานาคเจ็บปวดแสนสาหัส แล้วจึงจับใส่ถุง ไปจัดแสดงให้ชาวเมืองดู สุทัศนะพ่ีชาย                   

ได้แปลงกายเป็นฤๅษีและน านาคแปลงเป็นลูกเขียด ท้าทายพราหมณ์ให้น าพญานาคมาสู้กับเขียด เขียดคายพิษ                  

๓ หยดลงบนมือฤๅษี ไอพิษโดนผิวหนังของพราหมณ์ท าให้กลายเป็นโรคเรื้อน จึงยอมปล่อยพญานาค เมื่อพญานาค

หลุดพ้นจึงแปลงกายเป็นมนุษย์มีเครื่องทรงงดงาม เมื่อภูริทัตหลุดพ้นจากพันธนาการแล้ว ในที่สุดก็ได้แสดงธรรม

ล้างมิจฉาทิฐิของเหล่าพราหมณ์ที่คิดร้ายต่อพระองค์ และกลับสู่ เมืองนาครักษาศีลต่อมาจนตลอดชีวิต                     

เป็นการแสดงศีลบารมี 



106 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

ภาพเล่าเรื่องในช่วงนี้เป็นภาพเล่าเรื่องตอนที่พราหมณ์อาลัมพายน์ถามทางจากพราหมณ์สองพ่อลู ก                   

เพ่ือไปจับพญานาคภูริทัต ซึ่งเป็นภาพตอนส าคัญของชาดกตอนนี้ 

ภาพด้านล่าง ทั้งซ้ายและขวาของชั้นที่ ๘ หรือชั้นล่างสุด จ านวน ๒ ภาพ เป็นภาพที่แสดงลักษณะ

ต่อเนื่องกัน มาจากชาดกเรื่องเดียวกัน คือ มหาชาติ หรือ มหาเวสสันดรชาดก ลักษณะเป็นภาพเล่าเรื่อง                    

สองเหตุการณ์ โดยใช้แถบเส้นสินเทาเป็นเส้นแบ่งกั้นฉาก ภาพด้านซ้ายแสดงภาพเล่าเรื่องอันเป็นเอกลักษณ์                   

ในการแสดงภาพมหาเวสสันดรชาดก กัณฑ์กุมาร  ตอนที่พระเวสสันดรประทานสองกุมารแก่ชูชก พระเวสสันดร               

มีพระวรกายสีขาว สวมเครื่องทรงแบบนักบวชหรือดาบส ประทับอยู่ภายในอาศรม พระหัตถ์ซ้ายถือคนโฑ                  

แสดงอาการก าลังหลั่งน้ า ในที่นี้เป็นการแสดงนาฏลักษณ์ หรือภาพแสดงบทบาทการมอบสิ่งของ หรือสิ่งอ่ืนใด                    

ก็ตามให้กับผู้คน โดยมีคนโทเป็นสัญลักษณ์และการหลั่งน้ าเป็นการมอบหรืออุทิศให้ เบื้องหน้าชูชกอยู่ใน                   

อาการหมอบ มือทั้งสองยื่นออกมาเบื้องหน้า เพ่ือรับสิ่งของที่พระเวสสันดรพระราชทาน มีกัณหาและชาลี                    

สองพ่ีน้องอยู่ด้านหลังแยกออกมาจากส่วนด้านหน้าด้วยลักษณะอาคารเครื่องไม้มุงหลังคา ส่วนภาพด้านขวา                     

แสดงภาพเล่าเรื่อง แยกออกเป็นกัณฑ์มัทรี ซึ่งแสดงภาพเล่าเรื่องระหว่างที่พระนางมัทรีออกไปหาผลไม้ป่ามาถวาย

พระเวสสันดร เหล่าเทวดาเกรงว่าพระนางเป็นตัวขัดขวางการบ าเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์จึงแปลงกายเป็น              

สัตว์ร้ าย ในที่นี้ แสดงด้วยภาพราชสีห์และเสืออยู่ทางด้านซ้ายสุดข องภาพ กั้นขวางด้วยต้นไม้และ                              

สัตว์อ่ืน ๆ แวดล้อม เพ่ือเป็นเครื่องหมายของป่า ส่วนทางด้านขวามือ เป็นภาพเล่าเรื่องในช่วงเวลาเดียวกันกับ   

ตอนที่พระนางมัทรีถูกเทวดาแปลงขวางทางในเขตอาศรมนั้น กัณหาชาลีได้ใช้อุบายเดินย้อนเท้าหนีลงสระบัว                 

แต่พระเวสสันดรก็ทรงจับพิรุธได้และเรียกให้ขึ้นมาจากสระ จะเห็นลักษณะบุคคลลางเลือนอยู่ภายในสระ                    

พระเวสสันดรอยู่ในอาการหงายมือยื่นออกไปด้านหน้า คล้ายกับท่าประทานพร ซึ่งเป็นเครื่องหมายของการมอบให้

ในลักษณะเดียวกับการหลั่งน้ านั่นเอง ด้านหลังของพระเวสสันดร ปรากฏภาพชูชกนั่งประนมมือรับและ                   

แหงนหน้าขึ้นไปหาพระเวสสันดรที่อยู่ด้านบน เป็นลักษณะการเขียนภาพเกินธรรมชาติ ในท านองนาฏลักษณ์ หรือ

นาฏลีลา แสดงสัญลักษณ์เพ่ือการเล่าเรื่อง 

ภาพเล่าเรื่องทั้งสี่ภาพ แสดงถึงบารมีของพระโพธิสัตว์ที่แสดงไว้ด้านบนว่า ประกอบไปด้วยบารมีส าคัญ  

๓ ประการ ที่จะน าไปสู่การส าเร็จเป็นพระพุทธเจ้า นั่นคือ อุเบกขาบารมี ศีลบารมี และทานบารมี 

 

 



107 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

๒. ภาพพระบฏผืนที่ ๒ ๓ และ ๔  มีลักษณะโครงภาพที่คล้ายคลึงกัน คือ เป็นผืนผ้าขนาดยาว                        

รูปสี่เหลี่ยมผืนผ้า เขียนภาพในแนวตั้ง มีภาพหลักเป็นภาพรอยพระพุทธบาท ค่อนข้างเต็มผืน และแบ่งพ้ืนที่ภาพ

ออกเป็น ๒ ส่วน คือ ภาพส่วนเนื้อหาหลักอยู่ด้านบนและกึ่งกลางของผืนผ้า ตอนล่างใช้เส้นสินเทาเป็นเส้นแบ่ง

ภาพส่วนล่างออกจากภาพหลัก 

 ๒.๑ ภาพพระบฏผืนที่ ๒ แสดงภาพโดยแบ่งพ้ืนที่งานออกเป็น ๒ ส่วน คือ ส่วนหลักหรือ                 

ส่วนประธาน ประกอบด้วยภาพรอยพระพุทธบาทอยู่กึ่งกลางภาพ ตอนบนเป็นภาพฤาษี นักสิทธิ์ หรือเทวดา                       

อยู่ในท่าเหาะเหินเดินอากาศ ตอนล่างเป็นภาพพระพุทธเจ้าประทับนั่งขัดสมาธิราบ ปางสมาธิ พร้อมด้วย                           

พระอินทร์และเหล่าบริวาร ที่ขอบผ้าเขียนลายก้อนต่อดอกในกรอบสีเหลือง 

 ลักษณะภาพประธาน ภาพรอยพระพุทธบาท ลงสีพ้ืนหลังเป็นสีฟ้าคราม เขียนตัดขอบด้วย

ลายเส้นสีเหลือง ขอบด้านนอกเป็นลายกลีบบัวซ้อนชั้น ส่วนบนสุดเป็นนิ้วพระบาท ๓ รอย เขียนลายเส้นด้วยสีทอง 

ตัดเส้นด้วยสีด า ส่วนกลางฝ่าพระบาท เขียนลายดอกไม้สีทองแทนลายธรรมจักร ตรงกึ่งกลางพระบาท ส่วนที่เหลือ

เป็นกรอบสี่เหลี่ยมสีแดง เขียนลายเครือเถาประดับอยู่ทั้งสี่มุม บริเวณฝ่าพระบาทส่วนที่เหลือเขียนลายมงคล     

๑๐๘ ประการ อยู่ในชายตารางสีทอง แบ่งวัตถุสิ่งของ ได้เป็น ๓ ประเภท คือ ตอนบนเป็นลายปราสาท ตอนกลาง

ส่วนใหญ่เป็นลายรูปสัตว์มงคล ภาพบุคคล ภาพปราสาท และตอนล่าง ส่วนใหญ่เป็นสิ่งของมงคล และลายสัตว์

มงคล บริเวณส้นพระบาท ท าเป็นเส้นโค้งเรียงกัน ๔ เส้น 

 คติการสร้างรอยพระพุทธบาทเป็นที่นิยมมากในศิลปะลังกา ซึ่งส่งรูปแบบให้กับศิลปะไทย 

โดยเฉพาะในพ้ืนที่ภาคใต้ ซึ่งรับคตินิยมนี้มาโดยตรง ปรากฏพบการสร้างรอยพระพุทธบาทอยู่มากในรูปแบบ

ประติมากรรม แต่ไม่พบบ่อยนักในการสร้างงานบนผืนผ้าอย่างพระบฏ 

 ในคัมภีร์มหาวงศ์ของลังกา ได้กล่าวถึงการประทับรอยพระพุทธบาทของพระพุทธองค์ไว้                

๓ สถานที่ (จวน, ๒๕๕๘: ๔๓) คือ ๑.ที่ริมฝั่งแม่น้ านัมมทานที ๒. ที่ภูเขาสัจจพันคีรี และ ๓.บนยอดเขาสุมนกูฏ 

การพบผ้าพระบฏผืนที่ ๒ ๓ และ ๔  ซึ่งมีฝีมือช่างที่มีอายุสมัยการสร้างงานใกล้เคียงกัน แตกต่างทั้งวัสดุและ

รูปแบบจากพระบฏผืนที่ ๑ จึงอาจอนุมานได้ว่า พระบฏทั้ง ๓ ผืนดังกล่าว สร้างขึ้นในคติความเชื่อของทางภาคใต้

ที่ได้รับรูปแบบมาจากลังกาโดยเฉพาะและแตกต่างจากพระบฏที่พบในพ้ืนที่อ่ืน ๆ เช่น ทางภาคเหนือ ที่นิยมสร้าง

ภาพประติมาเป็นภาพพระพุทธเจ้าเลียบโลก พระพุทธเจ้าปางเปิดโลก และปางลีลา รวมทั้งภาคอีสานและ                   

ภาคกลางที่นิยมสร้างพระบฏในรูปแบบของภาพเล่าเรื่องในมหาชาติชาดก หรือมหาเวสสันดรชาดก ซึ่งได้พบ

หลักฐานสนับสนุนเพิ่มเติมแนวคิดนี้ จากภาพพระบฏผืนที่ ๔ ดังจะได้กล่าวต่อไป 



108 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

 รอยพระพุทธบาทในภาพพระบฏผืนที่ ๒ นี้ มีระบบการจัดวางลายมงคล ๑๐๘ ประการให้อยู่  

ในรูปแบบตารางเต็มฝ่าพระบาท เว้นที่ตรงกลางไว้ส าหรับธรรมจักรหรือดอกบัว ลายมงคลเรียงจากแถวบน                  

ตรงพระอังคุฐ ไปตามแนวนอนจนสุดความกว้างของรอยพระพุทธบาท และไล่ลงข้างล่างวงลงสู่แนวส้นพระบาท 

หรือเข้าหาจุดศูนย์กลาง เรียงล าดับหรือกลุ่ม แบ่งได้โดยสังเขปประมาณ ๓ กลุ่ม ได้แก่ กลุ่มที่ ๑ อยู่ทางตอนบน        

มีลักษณะภาพเป็นลายปราสาท อันหมายถึง เทวโลก สวรรค์ชั้นต่าง ๆ ส่วนตอนกลาง ส่วนใหญ่เป็นลายรูปสัตว์

มงคล ภาพบุคคล ภาพปราสาท เป็นภาพแทนป่าหิมพานต์ ซึ่งอยู่เชิงเขาพระสุเมรุ เป็นรอยเชื่อมต่อระหว่างสวรรค์

และโลกมนุษย์ และส่วนตอนล่างสุด ส่วนใหญ่เป็นลวดลายสิ่งของอันเป็นมงคล และลายสัตว์มงคล โดยบริเวณ               

ส้นพระบาท ท าเป็นเส้นโค้งเรียงกัน ๔ เส้น เพ่ือสื่อหมายความถึง พระพุทธบาทที่ประทับนี้มีการซ้อนทับกันอยู่               

๔ รอย เป็นรอยพระพุทธบาทของอดีตพระพุทธเจ้า ทั้ง ๔ พระองค์ท่ีอุบัติขึ้นแล้วในชุด พระปัญจพุทธเจ้า 

 เหนือรอยพระพุทธบาทขึ้นไป เขียนภาพหมู่เทวดา นางฟ้า ฤาษี และนักสิทธิ์ ผิวกายสีขาว                 

อยู่ในอิริยาบถเหาะเหินเดินอากาศ โน้มตัวลงมานอบน้อมต่อรอยพระพุทธบาทเบื้องล่าง ในท่าประนมมือและ               

ถือดอกบัวบูชา ส่วนด้านล่างของรอยพระพุทธบาท แต่ยังอยู่ เหนือเส้นสินเทา ปรากฏภาพบุคคล ๖ คน                     

เป็นตัวแทนของมนุษย์โลกที่น้อมนมัสการรอยพระพุทธบาทเบื้องบน โดยผินหน้าขึ้นด้านบน  

ถัดลงมาจากรอยพระพุทธบาท แบ่งฉากด้วยลายเส้นสินเทาสีแดง ด้านล่างเส้นสินเทา เขียนภาพ

พระพุทธเจ้าอยู่กึ่งกลางของภาพ เป็นการย้ าให้เห็นถึงยุคสมัยของกาลปัจจุบันที่มีพระโคตมพุทธเป็นพระพุทธเจ้า 

เบื้องหน้าพระพุทธองค์ เขียนภาพเชิงเทียน เครื่องบูชา อันเป็นสิ่งของสักการะที่เหล่าเทวดา นางฟ้า น าโดย               

พระอินทร์เป็นผู้น ามาถวาย และตอนหน้าสุดของชุดเครื่องบูชา แสดงภาพดอกบัวบานสามดอก ซึ่งมีสีสันต่างกัน 

แทนความหมายของอดีตพระพุทธเจ้า ๓ พระองค์ในชุด ปัญจพุทธเจ้า ที่ได้ดับขันธปรินิพพานไปแล้ว ได้แก่                          

พระกกุสนัโธ พระโกนาคมนะ และพระกัสสปพุทธเจ้า 

 
ภาพที่ ๗: แสดงภาพเล่าเรื่องในพุทธประวัติรูปพระพุทธเจ้า แวดล้อมด้วยเหล่าเทวดา นางฟ้า 



109 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

จากลักษณะโทนสีของภาพ ซึ่งตกแต่งโทนสีหลักด้วยสีฟ้า สีเขียว และสีเหลือง ท าให้พอจะ

ก าหนดอายุได้คร่าว ๆ ว่า ภาพพระบฏผืนนี้มีอายุอยู่ในช่วงสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ ตั้งแต่รัชกาลที่ ๔ - รัชกาลที่ ๖ 

ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่มีการพบว่า มีการน าเข้าสีจากต่างชาติ เช่น สีเขียวตั้งแซจากเมืองจีน สีเขียวและสีน้ าเงิน                     

จากตะวันตก (จารุณี อินเฉิดฉาย และขวัญจิต เลิศศิริ, ๒๕๔๕: น. ๒๙) 

 ๒.๒ ภาพพระบฏผืนที่ ๓  เป็นผ้าพระบฏทรงสี่เหลี่ยมผืนผ้า เขียนภาพในแนวตั้ง แบ่งภาพ

ออกเป็น ๒ ส่วน แบ่งฉากด้วยลายเส้นคดโค้ง ประกอบด้วยภาพพระพุทธบาทบนพ้ืนหลังสีน้ าตาลอยู่ด้านบน               

ของผืนผ้า และภาพมหาสมุทรอยู่ตอนล่างของผ้า ที่ขอบผ้าเขียนลายก้านต่อดอกในกรอบพื้นสีเหลือง 

 ภาพหลัก เป็นภาพรอยพระพุทธบาท อยู่กึ่งกลางของผืนผ้า ส่วนกึ่งกลางฝ่าพระบาท แสดงภาพ

ธรรมจักร ล้อมรอบด้วยลายกลีบบัวซ้อนชั้น เขียนขอบดอกด้วยสีแดง บริเวณฝ่าพระบาทส่วนที่เหลือเป็นลายมงคล 

๑๐๘ ประการ ลายมงคลเรียงจากแถวบนตรงพระอังคุฐ ไปตามแนวนอนจนสุดความกว้างของรอยพระพุทธบาท 

และไล่ลงข้างล่างวงลงสู่แนวส้นพระบาท หรือเข้าหาจุดศูนย์กลาง เรียงล าดับหรือกลุ่ม แบ่งได้โดยสังเขปประมาณ 

๓ กลุ่ม คือ ตอนบนสุด เป็นภาพพระพรหมและปราสาท แสดงสัญลักษณ์แทนรูปพรหมโลกและเทวโลก                  

อันเป็นมงคลที่มีศักดิ์สูงสุด จึงเรียงไว้ตอนบนสุดของภาพ รองลงมาตอนกลางของภาพส่วนใหญ่เป็นภาพสิ่งมงคล 

และเทวดา เป็นสัญลักษณ์แทนเขาพระสุเมรุ โลกมนุษย์ เขา จักรวาล และมหาสมุทร อยู่ในระดับลดหลั่นกันลงมา

จนถึงส่วนกึ่งกลางของธรรมจักร และส่วนตอนล่างของภาพ ตั้งแต่ธรรมจักรลงมา แสดงภาพสัตว์มงคล สิ่งของ

มงคล และภาพบุคคล อันเป็นสิ่งของและบุคคลที่คู่กับต าแหน่งพระราชา เช่น ม้าแก้ว รถแก้ว นางแก้ว แสดงภาพ

ไปจนสุดพระบาท อยู่ในลักษณะตารางสี่เหลี่ยมไม่โค้งไปตามสันพระบาท 

 การจัดวางลายมงคลลักษณะนี้เป็นที่แพร่หลายและนิยมเป็นอย่างมากในศิลปะไทยสมัยอยุธยา 

ล้านนา และรัตนโกสินทร์ (วิราภรณ์, ๒๕๕๒: น. ๕๑) 

 เหนือรอยพระพุทธบาทขึ้นไป แต่ยังคงอยู่ภายในส่วนของภาพหลัก ตอนบนแสดงภาพ                      

พระอรหันต์ ๗ องค์ เรียงแถวหน้าพระดาน ประทับนั่งขัดสมาธิเพชร ครองจีวรห่มเฉียง เหนือภาพพระอรหันต์

เขียนข้อความภาษาไทย อักษรไทย ๓ บรรทัด  เป็นภาษาไทยโบราณถิ่นใต้ ที่ไม่เน้นความถูกต้องของอักขระวิธี     

แต่ใช้เสียงเป็นส าคัญ อ่านแปลความได้ว่า “ฝ่าพระบาท และพระอรหันต์ และ พระเจดีย์ มหาโพธิ์ และ                      

เครื่องสักการะทั้งหลาย ข้าพระเจ้าได้เขียนเสร็จลงในวันดับ เดือน ๘ วันจันทร์ ปีเมียว พระศาสนาล่วงแล้วได้ 

๒๔๖๑ ข้าพระเจ้าแลหมู่ญาติทั้งหลาย ที่ได้โมทินนาสร้างพระบาทไว้นี้ ขอให้พ้นทุกข์ ส าเร็จทุก ให้ได้เสวย              



110 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

ความรื่นรมย์ตั้งแต่ปัจจุบันแลอนาคตกรรมเข้าสู่พระนิรพานนั้นเถิด”4 ตรงส่วนนี้เป็นหลักฐานส าคัญที่ท าให้

สามารถก าหนดอายุของงานจิตรกรรมบนผืนผ้านี้ได้อย่างแม่นย าว่า งานภาพพระบฏผืนนี้ รวมทั้งอาจหมายรวมถึง

ผืนที่ ๒ และ ๔ นั้น ได้สร้างขึ้นราว พ.ศ.๒๔๖๑ ส าเร็จลงในวันแรม ๑๕ ค่ า เดือน ๘ ตรงกับวันจันทร์ ปีมะเมีย                  

ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ ๖ สอดคลอดกับหลักฐานจากค าบอกเล่าของ                    

ท่านเจ้าอาวาสวัดเกี่ยวกับประวัติการบูรณะซ่อมแซมวัดว่า ภายในวัดมีอุโบสถเขียนงานจิตรกรรมไทยประเพณี              

ไว้บนฝ้าเพดาน มีการบูรณะครั้งใหญ่ เมื่อประมาณ พ.ศ. ๒๔๕๔ ก่อนการสร้างภาพพระบฏนี้ ๗ ปี และมีลักษณะ

การใช้สี รวมทั้งลวดลายที่สามารถเทียบเคียงได้ว่า เป็นฝีมือช่างร่วมสมัยกัน 

 
ภาพที่ ๘: แสดงภาพพระอรหันต์ ๗ พระองค์ และจารึกอักษรไทย ภาษาไทยเกี่ยวกับวัน เดือน ปี ที่สร้างงาน 

 

โดยรอบพระพุทธบาทเขียนภาพพระเจดีย์ พระศรีมหาโพธิ์ นักสิทธิ์ คั่นด้วยเครื่องสักการะ               

เป็นแจกันดอกไม้ มีอักษรขอม ภาษาบาลี และตัวเลขก ากับทั้งหมดจ านวน ๑๒ ภาพ ไม่นับรวมเครื่องสักการะ    

โดยลักษณะการเขียนเรียงล าดับ แต่สลับไปมา เริ่มจากภาพนักสิทธิ์มุมล่างด้านซ้าย เป็นภาพที่ ๑ ถัดลงไปเป็นภาพ

เจดีย์สามองค์ ตอนล่างของพระพุทธบาท เป็นภาพที่ ๒ - ๔ ถัดขึ้นมาเป็นภาพนักสิทธิ์ภาพที่ ๕ - ๗ ด้านบนเป็น

พระเจดีย์อีก ๓ องค์ นับจากขวาไปซ้าย เป็นภาพที่ ๑๐ - ๑๒ โดยองค์ท่ี ๑๒ อ่านได้ว่า “มหาเจดีย์ ๑๒” ถัดลงไป

ด้านซ้ายอีก ๒ ภาพที่เหลือเป็นภาพนักสิทธิ์ ภาพที่ ๘ และ ๙ ตามล าดับ ซึ่งผู้เขียนยังไม่ทราบความหมาย             

ที่แน่ชัดว่า ช่างผู้สร้างหรือเจ้าของผลงาน รวมทั้งเจ้าภาพผู้บริจาคต้องการสื่อความหมายใด แต่อาจหมายความ

รวมถึงความยินดีในการเข้าสู่พระโพธิญาณ เนื่องจากใต้ภาพนักสิทธิ์ทั้ง ๖ องค์นั้น มีข้อความก ากับแบบ                     

                                                             
4 อ่านโดย ลักษมณ์ บุญเรือง วันที่ ๑๐ มีนาคม ๒๕๖๔ เพ่ือประกอบการเสวนาโครงการสืบสานอัตลักษณ์เมืองสงขลาเนื่องในวันสงขลา ๒๕๖๔  

จัดโดย วัฒนธรรมจังหวัดสงขลา ณ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ สงขลา 



111 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

ไม่เฉพาะเจาะจงว่า “พระปัจเจกโพธิ” ส่วนภาพพระเจดีย์ทั้ง ๖ องค์นั้น ผู้เขียนสามารถอ่านได้เพียงองค์เดียว             

ดังได้กล่าวมาแล้ว 

 ถัดลงมาด้านล่างสุดที่บริเวณใต้ส้นพระบาท เขียนข้อความ ๑ บรรทัด ตามรอยโค้งของส้น               

พระบาท เป็นอักษรไทย ภาษาไทย และใต้ข้อความ เป็นข้อความส าคัญที่แสดงถึงเจ้าศรัทธาหรือผู้บริจาคเงิน               

ในการสร้าง รวมทั้งชื่อของช่างผู้ผลิตงาน ความว่า “ฝ่าพระบาทนี้ นายพรม นางชิ่วชุม พร้อมด้วยหมู่ญาติทั้งหลาย

ได้คิดสร้างในพระศาสนา นายณอ ผู้เขียน ขอให้ลุดังความปรารถนาเถิด” 

 
ภาพที่ ๙: แสดงภาพจารึกอักษรไทย ภาษาไทย ใต้พระพุทธบาทเกีย่วกับนามผูส้ร้าง 

 

 ๒.๓ ภาพพระบฏผืนที่ ๔ เป็นผ้าพระบฏทรงสี่เหลี่ยมผืนผ้า เขียนด้วยสีฝุ่น ลักษณะเป็นการเขียน

ภาพในแนวตั้ง แบ่งภาพออกเป็น ๒ ส่วน แบ่งฉากด้วยลายเส้นคดโค้ง ประกอบด้วยภาพพระพุทธบาทบนพ้ืนหลัง          

สีน้ าตาล รายล้อมด้วยภาพเจดีย์และสถานที่ต่าง ๆ จ านวน ๑๖ ภาพ อยู่ล้อมรอบรอยพระพุทธบาท ที่ขอบภาพ

เขียนลายก้านต่อดอกในกรอบพื้นสีเหลือง 

 ส่วนของพระพุทธบาท แสดงรูปธรรมจักรไว้กึ่งกลางภาพ ล้อมรอบด้วยลายกลีบบัวซ้อนชั้น         

เขียนขอบดอกด้วยสีแดง ฝ่าพระบาทส่วนที่เหลือแสดงภาพมงคล ๑๐๘ ประการ  ลายมงคลเรียงจากแถวบนตรง

พระอังคุฐ ไปตามแนวนอนจนสุดความกว้างของรอยพระพุทธบาท และไล่ลงข้างล่างวงลงสู่แนวส้นพระบาท หรือ

เข้าหาจุดศูนย์กลาง เรียงล าดับหรือกลุ่ม แบ่งได้โดยสังเขปประมาณ ๓ กลุ่ม คือ ตอนบนสุด เป็นภาพพระพรหม

และปราสาท แสดงสัญลักษณ์แทนรูปพรหมโลกและเทวโลกอันเป็นมงคลที่มีศักดิ์สูงสุด จึงเรียงไว้ตอนบนสุด                

ของภาพ รองลงมาตอนกลางของภาพ ส่วนใหญ่เป็นภาพสิ่งมงคล และเทวดา เป็นสัญลักษณ์แทนเขาพระสุเมรุ 

โลกมนุษย์ เขา จักรวาล และมหาสมุทร อยู่ในระดับลดหลั่นกันลงมาจนถึงส่วนกึ่งกลางของธรรมจักร และ                 



112 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

ส่วนตอนล่างของภาพ ตั้งแต่ธรรมจักรลงมา แสดงภาพสัตว์มงคล สิ่งของมงคล และภาพบุคคล อันเป็นสิ่งของและ

บุคคลที่คู่กับต าแหน่งพระราชา เช่น ม้าแก้ว รถแก้ว นางแก้ว แสดงภาพไปจนสุดพระบาท อยู่ในลักษณะตาราง

สี่เหลี่ยมไม่โค้งไปตามสันพระบาท โดยภาพรวมแล้วลักษณะแบบแผนการวางภาพมงคล คล้ายกับผืนที่ ๓                 

อย่างมาก 

 นอกขอบรอยพระพุทธบาท สิ่งส าคัญของภาพพระบฏผืนนี้  คือ คตินิยมในการแสดงภาพ                

โสฬสมหาสถาน หรือสถานที่ส าคัญในลังกาทวีป ๑๖ แห่ง แสดงด้วยภาพ ๑๖ ภาพ เป็นภาพเจดีย์ ๑๔ ภาพ               

ภาพต้นพระศรีมหาโพธิ์ ๑ ต้น และภาพภูเขามอ ซึ่งเขียนภาพพระพุทธเจ้าเสด็จประทับปางไสยาสน์อยู่ด้านบน  

เป็นภาพสถานที่ส าคัญในเมืองลังกา (ปัจจุบันอยู่ในประเทศศรีลังกา) จ านวน ๑๖ สถานที่ซึ่งเกี่ยวข้องกับ

พระพุทธศาสนา ตามหลักฐานที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถา เกี่ยวกับสถานที่ซึ่งพระพุทธเจ้าเคยเสด็จมาประทับ

ตั้งแต่สมัยพุทธกาล แต่เป็นเรื่องราวที่ถูกสร้างขึ้นมาตั้งแต่ศิลปะลังกาสมัยโปลนนารุวะ(ดนัย ปรีชาเพ่ิมประสิทธิ์ , 

๒๕๖๒: น. ๑๐๔) โดยภายใต้ภาพแต่ละภาพนั้น มีอักษรขอม ภาษาบาลี รวมทั้งตัวเลขก ากับไว้ ทั้ง ๑๖ ภาพ               

โดยภาพหมายเลข ๑ เป็นภาพเจดีย์บริเวณมุมล่างด้านซ้ายสุด จากนั้นภาพถัดไป จะเป็นภาพด้านขวาของภาพแรก 

เวียนกันไปจนครบรอบพระพุทธบาท ประกอบด้วย 

๑. มหิยังคณเจดีย์ หรือวัดมเหยงค์ ประดิษฐานพระเกศาธาตุ ซึ่งพระพุทธองค์ประทานคราวเสด็จ

ลังกาครั้งแรก 

๒. นาคทีปเจดีย์ ประดิษฐานบัลลังก์แก้วของพญานาคราชซึ่งพระพุทธองค์ทรงเสด็จมาห้ามศึก 

ชิงบัลลังก์นี้ 

๓. แกลาณียวิหาร หรือกัลยาณีสีมา ประดิษฐานบัลลังก์แก้ว ซึ่งพระพุทธองค์ประทับแสดงธรรม

คราวเสด็จครั้งที่ ๓ 

๔. ศรีปาทะ หรือพระพุทธบาทเขาสุมกูฏ ประดิษฐานรอบพระพุทธบาท ๑ ใน ๔ แห่งที่ส าคัญ

ของพุทธศาสนา 

๕. ทิวาคูหา เป็นถ้ าที่ประทับของพระพุทธเจ้าคราวเสด็จไปประทับรอยพระบาทที่ศรีปาทะ  

๖. ทีฆวาปีเจดีย์ ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ ณ จุดที่พระพุทธเจ้ารประทับทรงฌานกับ            

พระอรหันต์ 



113 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

๗. มุติยังคณเจดีย์ พระเจ้าเทวานัมปิยะติสสะ สร้างขึ้น ณ จุดที่พระเป็นเจ้าทรงฌาน ด้านใน

ประดิษฐานพระบรมสารีธาตุ 

๘. ติสสมหารามาเจดีย์ สร้างขึ้นร าลึก ณ จุดที่พระพุทธเจ้าประทับทรงฌานกับพระอรหันต์  

๕๐๐ รูป  

๙. ชัยศรีมหาโพธิ หรือต้นพระศรีมหาโพธิ์หน่อเดิมจากพุทธคยาจากกิ่งด้านทิศใต้ ปลูกขึ้นใน

แผ่นดินพระเจ้าเทวานัมปิยติสสะ  

๑๐. มิริสแวฏิยเจดีย์ ประดิษฐานพระแสงหอกซึ่งบรรจุพระธาตุเอาไว้ พระเจ้าทุตฐคามินีอภัย    

ทรงปักลงบนพื้น แล้วสร้างพระเจดีย์ครอบไว้  

๑๑. รุวันแวลิแสยเจดีย์ พระเจ้าทุฏฐคามินีทรงสร้างไว้ประดิษฐานกองพระบรมสารีริกธาตุ

จ านวนมาก  

๑๒. มหาแสยเจดีย์ สร้างขึ้น ณ จุดที่พระมหินทะเถระพบกับพระเจ้าเทวานัมปิยติสสะแล้ว

ประกาศพระศาสนา ในเจดีย์มีพระธาตุอุณาโลม (ล าดับตามคัมภีร์มหาวงศ์ เจดีย์องค์นี้จะอยู่ในล าดับที่ ๑๕) 

๑๓. ถูปารามเจดีย์ พระเจ้าเทวานัมปิยติสสะ สร้างขึ้นเพ่ือประดิษฐานพระธาตุกระดูกไหปลาร้า

เบื้องขวาของพระพุทธเจ้า 

๑๔. อภัยคีรีวิหาร สร้างขึ้นเหนือวิหารคนนอกศาสนา ประดิษฐานพระไตรปิฎกจารึกบน                

แผ่นทองค า เพ่ือประกาศความยิ่งใหญ่ของพุทธศาสนา 

๑๕ เชตวันเจดีย์ สร้าขึ้นสมัยพระเจ้ามหาเสน มาเสร็จสมัยพระเจ้าศรีเมฆวันนะ ประดิษฐาน

รัดประคดของพระพุทธเจ้า 

๑๖. กิริเวเหระเจดีย์ ประดิษฐานพระเกศาและขรรค์ซึ่งพระมหาโพธิสัตว์ทรงใช้ตัดพระเกศา              

ก่อนออกผนวชเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 

 

 

 



114 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

ผ้าพระบฏทั้งหมด ๔ ผืน สามารถก าหนดอายุด้วยวิธีการศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบศิลปะ เทคนิควิธีการ

ในการใช้สี และจากข้อความในจารึก โดยแยกออกแต่ละผืน ก าหนดอายุได้ ดังตารางต่อไปนี้ 

ล าดับผ้าพระบฏ อายุสมัย วิธีการก าหนดอายุ 
ผืนที่ ๑ ภาพพระอดีตพุทธเจ้า และ
ภาพเล่าเรื่องชาดกในระพุทธศาสนา 

พุทธศตวรรษที่ ๒๓ – ๒๔ 
ปลายสมัยกรุงศรีอยุธยา –  
ร้ตนโกสินทร์ตอนต้น 

ศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบศิลปะ
และเทคนิควิธีการใช้สีและวัสดุ 

ผืนที่ ๒ รอยพระพุทธบาท ปลายพุทธศตวรรษท่ี ๒๔ –  
ต้นพุทธศตวรรษท่ี ๒๕  
รัชสมัย ร.๔ - ร.๖ 

ศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบศิลปะ
กับผืนที่  ๓  และจิตรกรรมใน
อุโบสถ 

ผืนที่ ๓ รอยพระพุทธบาท พ . ศ . ๒๔๖๑  ต ร งกั บ รั ช ก า ล
พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้า
เจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ ๖ 

อ่านแปลความจากจารึกบนผืนผ้า 

ผืนที่ ๔ รอยพระพุทธบาท ปลายพุทธศตวรรษท่ี ๒๔ –  
ต้นพุทธศตวรรษท่ี ๒๕  
รัชสมัย ร.๔ - ร.๖ 

ศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบศิลปะ
กับผืนที่  ๓  และจิตรกรรมใน
อุโบสถ 

 

๓. ความมุ่งหมายในการใช้งานพระบฏวัดคูหา เมืองสะบ้าย้อย 

พระบฏโดยความหมายในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน ๒๕๕๔ นั้น หมายถึง“ผืนผ้าที่มี                         

รูปพระพุทธเจ้า ใช้แขวนไว้เพ่ือบูชา” ส่วนพจนานุกรม ฉบับมติชน ให้ความหมายว่า “ภาพเขียนบนแผ่นผ้า 

ส าหรับแขวนบูชา เป็นภาพพระพุทธรูป รอยพระบาท หรือเวสสันดรชาดก”  โดยมีที่มาในการสร้างงานจาก 

“ต านานพระพุทธฉาย” เรื่องที่พระเจ้าอชาตศัตรูทูลขอพระฉายจากพระพุทธเจ้าเพ่ือน ามาสักการะบูชา 

พระพุทธเจ้าจึงโปรดให้พระพุทธฉายประทับอยู่บนผ้าผืนหนึ่ง และระบายด้วยสีต่าง ๆ ซึ่งค านี้เป็นค าภาษาบาลี      

มาจากค าว่า “ปฏ” อ่านว่า ปะ ตะ หมายถึงผืนผ้า ในท านองเดียวกับความหมายของค ามลายูในจังหวัดชายแดนใต้

ว่า ปาเต๊ะ  

 

 

 



115 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

การสร้างพระบฏมีหลักฐานแรกเริ่มในประเทศไทยว่า เกิดขึ้นเพ่ือเป็นพุทธบูชา ปรากฏในจารึกสุโขทัย

หลักท่ี ๑๐๖ จารึกวัดช้างล้อม พ.ศ.๑๘๒๗ ว่า มีการสร้างพระบฏแบบจีน และพระบฏสูง ๑๔ ศอกเพ่ืออุทิศผลบุญ

ให้กับสมเด็จพระมหาธรรมราชา (ลิไท) (จารุณี อินเฉิดฉาย และขวัญจิต เลิศศิริ , ๒๕๔๕: น. ๑๑) และในสมัย

อยุธยาปรากฏในต านานพระบรมธาตุนครศรีธรรมราช เกี่ยวกับการน าพระบฏไปถวายพระพุทธบาทที่เมืองลังกา 

(จารุณี อินเฉิดฉาย และขวัญจิต เลิศศิริ, ๒๕๔๕: น. ๑๒) จนเกิดเป็นประเพณีในการแห่ผ้าขึ้นธาตุ ซึ่งเป็นประเพณี

ส าคัญของจังหวัดนครศรีธรรมราช แต่หลักฐานเหล่านี้ยังอยู่ในลักษณะของหลักฐานที่เป็นเอกสาร ส่วนหลักฐาน                

ที่เป็นวัตถุ ปรากฏชัดเจนจากโครงการโบราณคดีกู้ภัยที่เก่าแก่แห่งหนึ่ง เมื่อมีการสร้างเขื่อนภูมิพล พ.ศ. ๒๕๐๓          

ในพ้ืนที่จังหวัดตาก ต้องกักเก็บน้ าสูงขึ้นไปถึงอ าเภอฮอด อ าเภอดอยเต่า จังหวัดเชียงใหม่ ได้มีโครงการขุดค้น

แหล่งโบราณคดีในพ้ืนที่ก่อนที่ระดับน้ าจะท่วม พบว่า ที่กรุเจดีย์วัดดอกเงิน อ าเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่                 

มีการพบหม้อดินเผาบรรจุพระบฏรูปพระพุทธเจ้าปางลีลาพับใส่หม้อดินไว้ อยู่ในสภาพช ารุด นักโบราณคดี

สันนิษฐานว่า ช ารุดมาก่อนน ามาใส่ไว้ในกรุ ก าหนดอายุจากรูปแบบเจดีย์ อายุราวพุทธศตวรรษที่ ๒๑                     

ดังนั้น พระบฏผืนนี้จึงมีอายุเก่าไปกว่านั้น 

เกี่ยวกับความมุ่งหมายในการสร้างพระบฏนั้น ทิฆัมพร ตระกูลกิตติไพศาล ได้ศึกษาและสรุปไว้ใน                

การค้นคว้าอิสระเรื่อง เรื่องราวและหน้าที่ของพระบฏในสมัยรัตนโกสินทร์ เพ่ือประกอบการศึกษาระดับปริญญา

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ มหาวิทยาลัยศิลปากร สรุปความได้ว่า ส าหรับหน้าที่                

ของพระบฏที่พบในปัจจุบัน เป็นเรื่องของการใช้ประกอบเกี่ยวกับประเพณีและพิธีกรรม จากเดิมพระบฏมีหน้าที่

แทนองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า เพ่ือเป็นพุทธบูชา เพ่ืออุทิศส่วนกุศลแก่ตัวเองและผู้อุทิศ จากการจารชื่อบุคคลหรือ

วัตถุประสงค์และช่วงเวลาไว้ในภาพพระบฏ ซึ่งท าให้ทราบว่าสร้างในช่วงเวลาใด ในปัจจุบันหน้าที่ของพระบฏ                

ในพิธีกรรมยังคงปรากฏพบในส่วนต่าง ๆ ของพิธีกรรม เช่น การเทศน์มหาชาติ งานบุญผะเหวด ประเพณีตานตุง

ค่าวธรรม ตั้งธรรมหลวง ประเพณีแห่ผ้าขึ้นพระธาตุ นิยมเรื่องพุทธประวัติ พิธีเซ่นไหว้ผีปู่แสะย่าแสะ ในจังหวัด

เชียงใหม่ มีการใช้ภาพพระบฏแขวน เพ่ือให้สอดคล้องกับต านาน ประเพณีการสวดพระมาลัย ในพ้ืนที่ภาคกลาง

แถบจังหวัดลพบุรี สิงห์บุรี ประเพณีรับบัวโยนบัว และสวดพระคาถาพัน จังหวัดสมุทรปราการ ประเพณีตักบาตร

เทโวในช่วงออกพรรษา ซึ่งเกี่ยวข้องกับพุทธประวัติตอนเสด็จลงจากสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ นิยมใช้พระบฏภาพ

พระพุทธเจ้าปางเปิดโลก และที่พบมากที่สุด คือ การใช้ภาพชาดก มหาชาติ หรือมหาเวสสันดรชาดก ในประเพณี

เทศน์มหาชาติของชาวอีสาน และภาคกลางแถบจังหวัดราชบุรี กาญจนบุรี (ทิฆัมพร ตระกูลกิตติไพศาล, ๒๕๕๕: 

น. ๖๗) โดยในภาคอีสานนั้น พระบฏถูกน ามาใช้ในประเพณีส าคัญช่วงเดือน ๔ (เดือนมีนาคม) คือ งานบุญผะเหวด 



116 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

หรือ บุญพระเวส คือ ประเพณีการเทศน์มหาชาติ ซึ่งปรากฏอยู่ในฮีตสิบสอง5 ตามความเชื่อจากหนังสือมาลัยหมื่น

มาลัยแสน ที่กล่าวว่า “แม้นผู้ใดใคร่พบพระศาสนาของ พระศรีอริยเมตไตรให้เขาเหล่านั้นแต่งเครื่องบูชาสิ่งละพัน

มาไปสักการบูชาพระธรรมเทศนามหา เวสสันดรชาดกแล้วจงสดับพระสัทธรรมนั้นให้จบเพียงในวาระวันเดียวนั้น”

(พงษ์พัฒน์ บุญอุ้ม, ๒๕๖๒: น. ๘) ชาวอีสานจึงนิยมท าภาพพระบฏเป็นเรื่องราวในกัณฑ์ต่าง ๆ ทั้ง ๑๓ กัณฑ์ 

ตามที่ปรากฏในมหาเวสสันดรชาดก และในส่วนของประเพณีทางภาคใต้ที่เกี่ยวข้องกับพระบฏ ปรากฏอยู่ใน

ประเพณีแห่ผ้าขึ้นธาตุ เมืองนครศรีธรรมราช ซึ่งจะท ากันในวันขึ้น ๑๕ ค่ า เดือน ๓ และวันขึ้น ๑๕ ค่ าเดือน ๖ คือ

วันวิสาขบูชา และวันมาฆบูชา (จันทิมา, ๒๕๔๘: น. ๖) ซึ่งที่กล่าวมาทั้งหมดนี้ แสดงให้เห็นถึงบทบาทหน้าที่                  

ที่หลากหลายในการใช้ภาพพระบฏที่ปรากฏอยู่ ในวัฒนธรรมประเพณีต่าง  ๆ ของคนไทยในทุกภูมิภาค                  

ซึ่งมีการปรับเปลี่ยนไปตามยุคสมัย 

ส าหรับภาพพระบฏทั้ง ๔ ผืน จากวัดคูหา อ าเภอสะบ้าย้อย จังหวัดสงขลา ตามหลักฐานจากพระบฏ              

ผืนที่ ๑ ซึ่งแสดงภาพพระอดีตพุทธเจ้านั้นแสดงให้เห็นบทบาทหน้าที่ดั้งเดิมในการสร้างว่า น่าจะสร้างขึ้นเพ่ือเป็น

พุทธบูชา ในขณะที่ภาพพระบฏผืนที่ ๓ แสดงให้เห็นอย่างชัดเจนว่า จุดมุ่งหมายในการสร้าง เป็นการสร้างขึ้น                  

เพ่ืออุทิศส่วนกุศลให้กับตนเองและญาติพ่ีน้อง ตามข้อสรุปของ ทิฆัมพร เนื่องจากพบการเขียนจารึกก ากับ     

เกี่ยวกับผู้อุทิศ รวมทั้งชื่อผู้รับ และอานิสงส์ที่มุ่งหวังจะได้รับ แต่จากข้อมูลการสัมภาษณ์ พระครูสุนทรธรรมานุกิจ 

อายุ ๖๖ ปี เจ้าอาวาสวัดคูหา และเจ้าคณะอ าเภอสะบ้าย้อย ผู้เกิดและเติบโตในพ้ืนที่ เล่าให้ฟังว่า ได้รับการ               

บอกเล่าจากผู้ใหญ่สมัยเด็ก ๆ ว่า แต่ก่อนผ้าพระบฏชุดนี้ จะน ามาใช้ในประเพณีวันสงกรานต์ ซึ่งในท้องถิ่นนี้              

เรียกกันว่า “วันว่าง”  จะมีการน าผ้าพระบฏชุดนี้ออกมาแขวนและชาวบ้านจะสวดเ พ่ือบูชากัน โดยมีบทสวด              

เป็นบทเฉพาะ ซึ่งปัจจุบันนี้ไม่มีผู้รู้สามารถสวดได้อีกแล้ว 

บทสรุป 

 พระบฏทั้ง ๔ ผืน จากวัดคูหา ต าบลคูหา อ าเภอสะบ้าย้อย จังหวัดสงขลา มิใช่เป็นเพียงโบราณวัตถุ                   

ที่มีความงดงาม มีคุณค่าทางศิลปกรรมเท่านั้น แต่ภาพพระบฏเหล่านี้ยังสะท้อนให้เป็นถึงประวัติศาสตร์                 

ความเป็นมา การนับถือพระพุทธศาสนาในอดีตของคนในพ้ืนที่ และความเปลี่ยนแปลงไปของบทบาทหน้าที่ของ  

พระบฏในการรับใช้สังคม โดยเป็นส่วนหนึ่งของประเพณีพิธีกรรม เป็นมรดกตกทอดที่มีคุณค่า ซึ่งปัจจุบัน                

                                                             
5 ฮีตสิบสอง หมายถึงประเพณี ๑๒ เดือนที่เกี่ยวเนื่องกับหลักทางพุทธศาสนา ความเชื่อและการด ารงชีวิตทางเกษตรกรรมซึ่งชาวอีสาน                 

ยึดถือปฏิบัติกันมาแต่โบราณ มีแนวปฏิบัติแตกต่างกันไปในแต่ละเดือนเพ่ือให้เกิดสิริมงคลในการด าเนินชีวิต เรียกอย่างท้องถิ่นว่างาน บุญ                    
ชาวอีสานให้ความส าคัญและยึดถือปฏิบัติมาอย่างสม่ าเสมอ  ค าว่า "ฮีตสิบสอง"  มาจากค าว่า "ฮีต" อันหมายถึง จารีต การปฏิบัติที่สืบต่อกันมา               
จนกลายเป็นประเพณี "สิบสอง" คือประเพณีที่ปฏิบัติตามเดือนทางจันทรคติทั้ งสิบสองเดือน (ที่มา :  ฐานข้อมูลฮีตสอง คองสิบสี่                                            
ศูนย์ศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยขอนแก่น https://cac.kku.ac.th/heet12_kong14/main_heet12.html) 



117 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

อยู่ในสภาพที่ขาดการดูแลรักษา และสุ่มเสี่ยงต่อการสูญหาย ในขณะที่ความพิเศษของรูปแบบทางศิลปกรรมที่อยู่

นอกเหนือจากงานพระบฏในลักษณะที่นิยมสร้าง ยังแสดงให้เห็นถึงคุณค่าทางความคิดของคนในพ้ืนที่ การปรับ

ประยุกต์ใช้เพ่ือให้เข้ากับรูปแบบวิถีวัฒนธรรมภายในชุมชน บทบาทหน้าที่ซึ่งมีความแตกต่างอย่างเห็นได้ชัด                

กับบทบาทหน้าที่การใช้งานพระบฏในพ้ืนที่อ่ืน ๆ ก็เป็นอีกรูปแบบหนึ่งที่แสดงให้เห็นถึงความส าคัญและคุณค่าของ

พระบฏชุดนี้ จึงสมควรได้มีการศึกษาและเผยแพร่ความรู้ไว้เป็นองค์ความรู้ศิลปวัฒนธรรมของพ้ืนที่ภาคใต้ตอนล่าง

ต่อไป 

เอกสารอ้างอิง 

กันต์ พูนพิพัฒน์. (๒๕๖๑). การบันทึกถ่ายภาพจิตรกรรมฝาผนังในล้านนาเพ่ือการอนุรักษ์. วารสารวิจิตรศิลป์ 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ . ๙(๑) เดือนมกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑. หน้า ๑ - ๔๓. 

จวน คงแก้ว. (๒๕๕๘). ศึกษาวิเคราะห์พุทธบาทลักษณะที่สัมพันธ์กับหลักพุทธธรรม . วิทยานิพนธ์ ปริญญา               

พุทธศาสนดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. พระนครศรีอยุธยา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ-             

ราชวิทยาลัย. 

จันทิมา ดุลย์เภรี (๒๕๔๘). ศึกษาประเพณีแห่ผ้าขึ้นธาตุของวัดมหาธาตุวรมหาวิหาร อ าเภอเมืองนครศรีธรรมราช 

จังหวัดนครศรีธรรมราช. วิทยานิพนธ์ ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาไทยคดีศึกษา. สงขลา: 

มหาวิทยาลัยทักษิณ. 

จารุณี อินเฉิดฉาย และขวัญจิต เลิศศิริ. (๒๕๔๕). พระบฏ. กรุงเทพฯ: กราฟิคฟอร์แมท (ไทยแลนด์) จ ากัด.              

กรมศิลปากรจัดพิมพ์เนื่องในพิธีเปิดนิทรรศการพิเศษวันอนุรักษ์มรดกไทย พุทธศักราช ๒๕๔๕. 

ชลดา โกพัฒตา. (๒๕๕๖). คติความเชื่อพระอดีตพุทธเจ้าในสังคมไทยพุทธศตวรรษที่ ๒๐ -๒๔. วารสาร                  

ศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. ๑๓(๑) มกราคม – มิถุนายน ๒๕๕๖. หน้า ๗๗ - ๑๐๓. 

ชินาธิ ชินวโร(เพชรพิทักษ์), พระ. (๒๕๕๕). การบ าเพ็ญศีลบารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาท : กรณีศึกษา           

พระภูริทัตตชาดก .  วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา . 

พระนครศรีอยุธยา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ดนัย ปรีชาเพ่ิมประสิทธิ์. (๒๕๖๒). โสฬสมหาเจดีย์กับการโหยหาอดีตอันรุ่งเรือง . วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์. 

คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. ๔๑(๑). หน้า ๑๐๔ - ๑๑๔. 

ทิฆัมพร ตระกูลกิตติไพศาล. (๒๕๕๕). เรื่องราวและหน้าที่ของพระบฏในสมัยรัตนโกสินทร์ . การค้นคว้าอิสระ 

ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 



118 I วารสารข่วงผญา  ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 เดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

 

ปรมินท์ จารุวร. (๒๕๕๕). พระบฏ : พลวัตของการใช้งานพุทธศิลป์เรื่องเวสสันดรในชุมชนหนองขาว จังหวัด

กาญจนบุรี. กรุงเทพฯ: โครงการวิจัยและอนุรักษ์พระบฏเรื่องเวสสันดรในฐานะพุทธศิลป์พ้ืนบ้าน กลุ่มวิจัย

พุทธศาสนาในภาษาและวรรณกรรมโลก โครงการในแผนพัฒนาวิชาการ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ผาสุข อินทราวุธ (๒๕๔๓). พุทธปฏิมาฝ่ายมหายาน. กรุงเทพฯ: อักษรสมัย. 

ผู้จัดการออนไลน์. (๒๕๖๓). สมบัติชาติ! วัฒนธรรม จ.สงขลาทวง “ผ้าพระบฏ” จากอาจารย์มหาวิทยาลัยดัง            

หลังยืมไปนานถึง 5 ปีไม่ยอมคืน. สืบค้นจาก https://mgronline.com/south/detail/9630000080608  

พงษ์พัฒน์ บุญอุ้ม. (๒๕๖๒). พระบฏอีสานพระเจ้าเลียบโลก. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต 

สาขาวิชาทัศนศิลป์. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

มติชน, ส านักพิมพ์. (๒๕๔๗). พจนานุกรมฉบับมติชน. กรุงเทพฯ: มติชน. 

ยุวดี พรธาราพงศ์. (๒๕๖๒). มิติทางวัฒนธรรมสีในจิตรกรรมไทยสู่จินตนาการการออกแบบตามศรัทธา. วารสาร 

เวอริเดียน มหาวิทยาลัยศิลปากร. ๑๒(๓) เดือนพฤษภาคม – มิถุนายน ๒๕๖๒. หน้า ๑๑๕๖ - ๑๑๗๙. 

วิบูลย์ ลี้สุวรรณ. (๒๕๒๗). พระบฏ : จิตรกรรมไทยที่ถูกลืม. วารสารอักษรศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร. มปป.  

(ธันวาคม ๒๕๒๖ - พฤษภาคม ๒๕๒๗). หน้า ๑๓๗ - ๑๔๕. 

วิราภรณ์ สุวดีปฐมพงศ์. (๒๕๕๒). ประเด็นใหม่: ระบบการวางลายมงคลบนรอยพระพุทธบาทในประเทศไทย 

ตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ ๑๙ ถึงพุทธศตวรรษที่ ๒๔. การค้นคว้าอิสระ ปริญญาศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชา

ประวัติศาสตร์ศิลปะ. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (๒๕๕๑). งานช่างสมัยพระนั่งเกล้าฯ. กรุงเทพฯ: มติชน. 

ศิริวัฒน์ คงสวัสดิ์. (๒๕๕๒). ลวดลายประดับผ้าทิพย์สมัยอยุธยาตอนปลาย. การค้นคว้าอิสระ ปริญญาศิลปศาสตร

บัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

ศิลปากร, กรม. (๒๕๑๕). สมบัติศิลปะจากบริเวณเขื่อนภูมิพล. พระนคร: โรงพิมพ์พระจันทร์. 

ศิลปากร, กรม. (๒๕๒๗). พระบฏและสมุดภาพไทย. กรุงเทพฯ: อมรินทร์การพิมพ์. 

ส านั กวัฒนธรรม ฝ่ ายศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลั ยขอนแก่น .  ( ๒๕๖๔) .  ฮีตสิบสอง .  สืบค้นจาก

https://cac.kku.ac.th/heet12_kong14/main_heet12.html 

อ าพล คมข า. (๒๕๔๘). แนวคิดท่ีเหมือน คล้าย และแตกต่าง ของรอยพระพุทธบาทในงานจิตรกรรมฝาผนังกับงาน

ประติมากรรมสมัยกรุงศรีอยุธยาตอนปลาย . สารนิพนธ์ ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา

ประวัติศาสตร์ศิลปะ. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

https://mgronline.com/south/detail/9630000080608
https://cac.kku.ac.th/heet12_kong14/main_heet12.html

