
บทความวิจัย 
  

ความเชื่อและการประกอบพิธีกรรมผีปู่ย่า กรณีศึกษาบ้านเหล่าดู่  

อ าเภอเวียงหนองลอ่ง จังหวัดล าพูน 

Beliefs and Ritual Practices of Phi Poo Ya Worship: A Case Study 

of Ban Lao Du, Wiang Nong Long District, Lamphun Province 

 
ดรุณี สมสนิท1  ปณันธิตา พือวัน1 และ กันยารัตน์ รินศร2ี 

Darunee Somsanit1 Pananthita Phuewan1 and Kanyarat Rinsri2 
 
 
 

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฎเชียงใหม่ 
Humanities and Social Sciences ChiangMai Rajabhat University 

 
 
 

วันที่รับบทความ :  วันที่ 19 ธันวาคม 2567 

วันที่ส่งบทความที่แก้ไข : วันที่ 9 มีนาคม 2568 

วันที่ตอบรับบทความเพื่อตีพิมพ์ : วันที่ 29 พฤษภาคม 2568 

                                                           
1 นักศึกษาหลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาวัฒนธรรมศึกษา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่ 
2 อาจารย์หลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาวัฒนธรรมศึกษา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่ 



63 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

บทคัดย่อ 
 

การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ เพื่อศึกษาความเชื่อของพิธีกรรมผีปู่ย่าในชุมชน และเพื่อศึกษา                     

การประกอบพิธีกรรมบูชาผีปู ่ย ่าในพื ้นที ่บ้านเหล่าดู ่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน กลุ ่มตัวอย่าง 

ประกอบด้วย ผู้สืบทอดพิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ย่าจากบรรพบุรุษโดยตรง และคนในชุมชนที่เข้ าร่วมพิธีกรรม โดยใช้

วิธีการคัดเลือกผู้ให้ข้อมูลแบบเจาะจง วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึก และวิธีการสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม  

ผลการศึกษาพบว่า ความเชื ่อในพีธีกรรมผีปู ่ย่า เชื ่อว่าผีปู ่ย่าจะคอยปกป้องลูกหลานให้ดำรงชีวิต               

อย่างสงบสุข รูปแบบการสืบทอดพิธีกรรมนี ้เป็นการสืบทอดจากรุ ่นสู่รุ ่น โดยพิธีกรรมเลี ้ยงผีปู ่ย่าจะจัดขึ้น                    

เป็นประจำทุกปีเพื ่อเป็นการขอให้ผีปู ่ย่าช่วยคุ ้มครองปกป้องคนในครอบครัวและเครือญาติ เป็นที ่พึ ่ง และ                  

เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางจิตใจให้รู้สึกปลอดภัยในการดำเนินชีว ิต และการประกอบพิธีกรรมผีปู่ย่า มีผู้สืบทอด

พิธีกรรมจากบรรพบุรุษโดยตรง ผู้ประกอบพิธีกรรมจะจัดเตรียมสิ่งของเซ่นไหว้และ เปลี่ยนเครื่องเซ่นไหว้ในขัน              

ผีปู่ย่าใหม่ โดยมีการนำเครื่องเซ่นไหว้มาถวาย ผู้สืบทอดจะอธิษฐาน ขอพรให้ผีปู ่ย่าได้รับรู้และดูแลรักษาคน                   

ในครอบครัวและให้ประพฤติตนเป็นคนดี ซึ ่งพิธีกรรมนี ้ยังช่วยเสริมสร้างความสามัคคีและความผูกพันขึ้น              

ในเครือญาต ิเนื่องจากทุกคนต้องมาร่วมพิธีกรรมที่บ้านร่วมกัน 
 

 

ค าส าคัญ: พิธีกรรมผีปู่ย่า, พิธีกรรมบูชาผีบรรพบุรุษ, ความเชื่อ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



64 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

 

ABSTRACT 
 

This research aims to examine the beliefs associated with Phi Poo Ya Worship in the 

community and to study the performance of this ancestral spirit worship ceremony in Ban Lao 

Du, Wiang Nong Long District, Lamphun Province.  This qualitative study employed purposive 

sampling to select informants, including direct inheritors of the Phi Poo Ya ritual and community 

members who participate in the ceremony. Data were collected through in-depth interviews and 

non-participant observation. The findings reveal that the belief in Phi Poo Ya Worship is rooted in 

the notion that ancestral spirits protect their descendants, ensuring peaceful lives.  This ritual is 

passed down through generations.  The annual Phi Poo Ya ceremony is conducted to invoke the 

protection of ancestral spirits for family members and relatives, serving as a spiritual anchor and 

providing a sense of security in daily life. Regarding the performance of the Phi Poo Ya ritual, it is 

conducted by direct inheritors from ancestors.  The ritual practitioner prepares offerings and 

replaces old offerings in the ancestral spirit tray with new ones. During the ceremony, the inheritor 

prays, requesting the ancestral spirits to acknowledge the offerings and safeguard family members, 

encouraging them to lead virtuous lives.  This ritual also fosters unity and strengthens familial 

bonds, as all family members return home to participate in the ceremony together. 

 

KEYWORDS:  Phi Poo Ya Worship, Ancestral spirit ritual, Beliefs 
 

 

 

 

 

 

 



65 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

บทน า 
ความเชื่อ คือ การยอมรับสิ่งใดสิ่งหนึ่งที่เป็นความจริงหรือเป็นสิ่งที่ไว้ใจ ความจริงหรือความไว้วางใจ              

ที่เป็นรูปของความเชื่อ การยอมรับที่เกิดในจิตสำนึกของมนุษย์ต่อพลังอำนาจเหนือธรรมชาติ ที่เป็นผลดีและผลร้าย

ต่อมนุษย์หรือสังคมมนุษย์นั้น ๆ ไม่จำเป็นว่าจะต้องเป็นความจริงตรงตามหลักเหตุผลหรือหลักวิทยาศาสตร์ใด ๆ 

(ปฏิญญา บุญมาเลิศ 2554) ความเชื่อนั้นคนมักจะเชื่อในเรื่องฤกษ์ยาม วันเวลาโคจรของดวงดาวที่ส่งผลต่อ                  

ตัวมนุษย์ คนที่เชื่อเครื่องรางของขลังก็จะมีความยึดมั่นที่ให้คุณให้โทษแก่ตนได้จริง เช่น ไสยศาสตร์ โหราศาสตร์ 

โชคลาง ของขลัง ผีสาง นางไม้ ความเชื่ออำนาจลึกลับ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ อิทธิฤทธิ์ ปาฏิหาริย์ เป็นต้น ความเชื่อผีปู่ย่า 

เป็นความเชื่อในเรื่องของวิญญาณที่ด ีของบรรพบุรุษที่ล่วงลับและไปสถิตอยู่ในเสาเอกบ้านเรือนของลูกหลาน              

ที่เป็นศาลหรือขันที่ลูกหลานทำให้ จะคอยคุ้มครองดูแลและช่วยเหลือลูกหลาน รวมถึงมีบทบาทในการควบคุม

พฤติกรรมของคนในครอบครัว อีกทั้งมีการบูชาบวงสรวงเซ่นไหว้ในทุก ๆ ปี เพื่อไม่ให้ผีปู ่ย่า โกรธและลงโทษ              

และเป็นภูมิปัญญาชาวบ้านในการปลูกฝังให้เคารพนับถือบรรพบุรุษ ยึดมั ่นในจารีตประเพณี มีจิตสำนึก                    

เรื่องความกตัญญู ความสามัคคี ส่งผลให้เครือญาติมีความรัก ความผูกพัน ปรองดองกลมเกลียวกัน ทำให้ดำรงชีวิต

มั่นคงปลอดภัย และสงบสุข   

ผีปู่ย่า คือ ผีประจำตระกูล หรือที่เรียกกันว่าผีบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว เป็นผีฝ่ายดี ความเชื่อกันว่า               

ผีปู่ย่าจะปกปักรักษาอยู่ตลอด แต่มีข้อแม้ว่าต้องเป็นคนดีไม่ทำอะไรนอกลู่นอกรอย ไม่สร้างความเดือดร้อนให้แก่

ผู้อื่น (มาลา คำจันทร์, 2551) หากเป็นคนนอกกรอบ คือ ไม่ประพฤติปฏิบัติตามขนบธรรมเนียมและประเพณีที่คน

ส่วนมากเขายึดถือ ผีปู ่ย ่าจะไม่คุ ้มครองดูแลและอาจลงโทษได้ ผีปู ่ย ่าจะนับสายตามบรรพบุร ุษทางแม่                  

ไม่นับทางพ่อ ทั้งนี้เพราะในอดีตชาวล้านนาแต่งงานแบบเขยเข้าบ้าน คือ ผู้ชายไปอยู่บ้านผู้หญิง เรียกว่าไปเอาผี

ทางหน้า หมายความว่า ผู้ชายออกจากครอบครัวเดิมเข้าไปสู่ครอบครัวใหม่ ผีเดิมของผู้ชายจะถูกละทิ้งไว้ใน

ครอบครัวเดิม และเข้าสู่อำนาจของผีใหม่ คือ ผีฝ่ายภรรยา เรื่องภายในบ้านเรือนผู้หญิงจึงเป็นใหญ่ เพราะผู้หญิง

อยู่ที่เดิมและอยู่ติดครอบครัว ผู้ชายเป็นฝ่ายเข้ามาหา ดังนั้นผู้ชายจึงไม่สามารถพาผีเดิมของตนเข้ามาเป็นใหญ่

ภายใต้ชายคาเรือนของผู้หญิง การนับสายผีปู่ย่าจึงถูกนับตามสายบรรพบุรุษฝ่ายหญิง แต่เมื่อผู้หญิงออกจากเรือน

ไปเป็นสะใภ้เรือนอื่น โอกาสที่จะเอาผีเดิมของตนไปข่มผีทางฝ่ายสามีนั้นทำไม่ได้ เพราะในเรือนนั้นมีแม่สามี                  

เป็นใหญ่ ลูกสะใภ้จึงต้องยอมรับอำนาจผีปู่ย่าของฝ่ายสามีเช่นกัน แต่ทั้งนี้ไม่ได้หมายความว่าเมื่อออกจากผีเดิม  

ไปเอาผีใหม่ จะตัดขาดจากผีเดิมโดยสิ้นเชิง เช่น ไปเป็นเขยเรือนอื่น ยอมรับอำนาจของผีเรือนอื่น กิจกรรมและ

พิธีกรรมต่าง ๆ ภรรยาหรือแม่ภรรยาเป็นผู้กระทำ ลูกเขยจะมีส่วนร่วมในฐานะผู้มาอาศัยในเรือนนี้เท่านั้น ผีเดิม

ของเขยที่อยู ่กับพ่อแม่จะเอามาประกอบพิธีกรรมที่เรือนภรรยาไม่ได้เด็ดขาด แต่ สามารถไหว้และอธิษฐาน                     

ผีบรรพบุรุษของตัวเองและขอความปกป้องคุ้มครองจากบรรพบุรุษฝ่ายแม่ได้ โดยไม่ถือว่าเป็นเรื่องผิด หากเป็น



66 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

เรื่องหนักหนาสาหัส เรื่องรุนแรง เช่น ป่วยหนัก ถูกเคราะห์ มีเภทภัยลามมาถึงตัว จำเป็นต้องพึ่งพาอำนาจผีปู่ย่า

ของตนเองเป็นการเฉพาะ ซึ่งสามารถกลับไปประกอบพิธีกรรมที่เรือนพ่อแม่ของตนเองได้ แต่ส่วนมากไม่ต้อง

เดินทางไปเองก็ได้ เพราะพ่อแม่ของเรารู้ว่าเรื่องราวมันรุนแรงเกินผีปู่ย่าฝ่ายภรรยาจะดูแลแก้ไขได้ พ่อแม่ก็จะมา

รับเราเอาไปประกอบพิธีกรรม 

พื้นที่หมู่บ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน มีผู้สืบทอดพิธีกรรมมาจากบรรพบุรุษโดยตรง 

และภายในชุมชนยังมีผู้คนที่ยังนับถือผีปู่ย่า (ผีบรรพบุรุษ) เป็นส่วนมาก และภายในหมู่บ้านแห่งนี้มีผู้สืบทอดจาก              

ผีบรรพบุรุษโดยตรงแบบรุ่นต่อรุ่น อีกทั้งเยาวชนรุ่นใหม่ (Gen Z) ไม่ได้ให้ความสนใจภายในพื้นที่หรืออาจหลงลืม

พิธีกรรมที่มาจากบรรพบุรุษ และในพื้นที่แห ่งนี้ยังไม่มีการศึกษาวิจัยในประเด็นดังกล่าว มีเพียงงานวิจัยของ               

เรณู เหมือนจันทร์เชย (2558) ที่ศึกษาหน้าที่ทางสังคมของความเชื่อผีบรรพบุรุษไทยโซ่ง และการศึกษาของ               

ศิรดา เทียนขาว และ ฉัตรศิร ิ กลั ่งเนียม (2563) ที ่ศึกษาความเชื ่อเรื ่องผีบรรพบุรุษของชุมชนชาวมอญ                      

ส่วนการศึกษาของ ทิพย์พธู กฤษสุนทร และ ทิฆัมพร เอี่ยมเรไร (2566) เป็นประเด็นศึกษาเรื่องการสื่อสาร                     

ของผู้หญิงล้านนาเพื่อเสริมสร้างอำนาจในสื ่อพิธีกรรมบูชาบรรพบุรุษ (ผีปู ่ย่า) งานวิจัยที ่เกี ่ย วข้องทั้งหมด                     

มีผลการศึกษาที่ไม่ได้กล่าวถึง คือวั ฒนธรรมความเชื่อของพิธีกรรมผีปู่ย่าเปรียบเทียบองค์ประกอบขั้นตอนในการ

ประกอบพิธีกรรมบูชาผีปู่ย่าในอดีตและปัจจุบัน ในพ้ืนที่หมู่บ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน 

ด้วยเหตุดังกล่าวนี้ จึงทำให้ผู้วิจัยสนใจที่ศึกษาวัฒนธรรมความเชื่อและบทบาทของพิธีกรรมผีปู่ย่าในชุมชน 

ศึกษาองค์ประกอบและขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรมบูชาผีปู่ย่าปัจจุบัน เพื่อให้คนในชุมชนและเยาวชนรุ่นใหม่ 

(Gen Z) ได้ตระหนักถึงพิธีกรรมที่บรรพบุรุษได้สืบทอดไว้ให้จากอดีต และช่วยกันอนุรักษ์ไว้ต่อไป  

 

วัตถุประสงค์ในการวิจัย 
1. เพื่อศึกษาความเชื่อพิธีกรรมผีปู่ย่าในชุมชนบ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน 

2. เพื่อศึกษาการประกอบพิธีกรรมบูชาผีปู่ย่าในชุมชนบ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



67 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

วิธีด าเนินการวิจัย 
ขอบเขตการวิจัย 
การวิจัยเรื่อง ความเชื่อและการประกอบพิธีกรรมผีปู่ย่า กรณีศึกษาบ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง 

จังหวัดลำพูน ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เก็บรวบรวมข้อมูลโดยการศึกษาเอกสาร

งานวิจัยที่เกี ่ยวข้อง และการเก็บข้อมูลภาคสนามด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก กลุ่มผู้ให้ข้อมูล คือ ผู้สืบทอดจาก           

บรรพบุรุษ เยาวชนรุ่นใหม่ และผู้สูงอายุ ในพ้ืนที่บ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน และใช้เครื่องมือ

แบบสัมภาษณ์ (Interview Form) ในการเก็บรวบรวมข้อมูล ในประเด็นความเชื่อและการประกอบพิธีกรรมผีปู่ย่า 

โดยมีขั้นตอนในการนการวิจัย ประกอบด้วย 

1. กำหนดหัวข้อวิจัยและทบทวนวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อและการประกอบพิธีกรรมผีปู่ย่า 

กรณีศึกษาบ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน 

2. ออกแบบเครื่องมือวิจัยเครื่องมือวิจัยแบบสัมภาษณ์เพ่ือใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล 

3. เก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนาม 

4. สรุปข้อมูล เรียบเรียงข้อมูลด้วยการบรรยายเชิงพรรณนาประกอบสถิติ และวิเคราะห์ข้อมูล 

5. สรุปและอภิปรายผลการศึกษา 
 

ทบทวนวรรณกรรม (Literature Reviews) 

จากการศึกษาพบแนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องมี 2 ปัจจัย ได้แก่ แนวคิดเกี่ยวกับความเชื่อและศาสนา 

แนวคิดพิธีกรรม  

 1.1 แนวคิดเกี่ยวกับความเชื่อและศาสนา  

สนิท สมัครการ (2539) อธิบายแนวคิดเกี่ยวกับความเชื่อและศาสนา ตามแนวคิดของซอร์ เอ็ดวาร์ด บี. 

ไทเลอร์ (Edward B. Tylor) นักมานุษยวิทยาชาวอังกฤษ ผู้ได้รับสมญานามจากวงการมานุษยวิทยาว่าเป็น “บิดา”                

ของมานุษยวิทยาสมัยใหม่ “ลัทธิวิญญาณ” (aminism) ของเซอร์ เอ็ดวาร์ด บี. ไทเลอร์ ไทเลอร์ ได้พยายาม             

หาเหตุผลมาอธิบายว่า มนุษย์ได้คิดสร้างเรื่องของวิญญาณ (soul) ขึ้นมาได้อย่างไร โดยการออกไปศึกษาสังเกต

พฤติกรรมทางศาสนาของเผ่าชนที่มีวัฒนธรรมดั่งเดิมต่าง ๆ (primitive society) แล้วนำเอาพฤติกรรมทางศาสนา

ของชนเผ่าดั้งเดิมต่าง ๆ ซึ่งมักจะเต็มไปด้วยพิธีกรรมที่เกี ่ยวข้องกับวิญญาณในลักษณะที่แตกต่างกันออกไป                   

ตามวัฒนธรรมของแต่ละเผ่ามาคิดหาเหตุผลตามความคิดของนักปราชญ์ชาวอังกฤษ ได้อธิบายแนวคิดซึ่งตกอยู่ใน

วงล้อมของบรรยากาศทางวิชาการในระหว่างศตวรรษที่ 19 ของยุโรป ซึ่งเป็นระยะที่วิทยาศาสตร์เริ่มฟื้นฟูและ                



68 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

มีการขยายตัวขึ ้นมาอีกครั ้งหนึ ่ง (สนิท สม ัครการ, 2539) ทั ้งนี ้แนวคิดหรือ ”ทฤษฎี“ เร ื ่องว ิญญาณ                          

ของไทเลอร์ แบ่งแยกออกได้เป็นสองส่วน คือ ส่วนที ่ว่าด้วย วิญญาณของสัตว์และของมนุษย์แต่ละตัวตน                 

ซึ ่งสามารถที ่จะคงอยู ่ได้ต่อไปหลังจากที่ร ่างกายได้เน่าเปื ่อยผุพังไปแล้ว  และส่วนที ่ว ่าด้วย ภูต ผี ปีศาจ                         

ซึ่งมีการจัดลำดับ ตำแหน่งและชั้นจากต่ำขึ้นไปหาสูงมาก จนกลายเป็นเทวดา เทพยดา ผู้มีอำนาจศักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ 

ดวงวิญญาณต่าง ๆ มีความผูกพันและควบคุมเหตุการ์ต่าง ๆ ในโลกแห่งวัตถุ รวมทั้งชีวิตของมนุษย์ในปัจจุ บัน              

และในอนาคตด้วย ดวงวิญญาณได้มีการติดต่อกับมนุษย์รับรู้การกระทำต่าง ๆ ของมนุษย์ด้วยความพึงพอใจ 

หรือไม่พึงพอใจก็ได้ ความเชื่อเช่นนี้จึงนำไปสู่พฤติกรรมเกี่ยวกับพฤติกรรมเซ่นไหว้บวงสรวงรวมทั้งการบูชายัญ                

ในรูปแบบต่าง ๆ ด้วย เพื ่อผลดี คือ ความอยู ่รอดและสงบสุขในชีวิตมนุษย์ ในตัวของมนุษย์แต่ละคนนั ้น                

ย่อมประกอบด้วยสิ่งสองประการ คือ ชีวิต (Life) และภูตพราย (Phantoms) โดยชีวิตจะช่วยทำให้มนุษย์เกิด

ความรู้สึกนึกคิดและกระทำสิ่งต่าง ๆ ภูตพราย คือ เงาหรือ “ตน” ตัวที่สองของมนุษย์แต่ละรูปนามทั้งชีวิตและ              

ภูตพรายถือว่าอาจแยกออกจากร่างกายของมนุษย์ได้ ภูตพรายนั้นอาจปรากฏภาพให้คนอื่นแม้ว่าจะอยู่ห่างไกลกัน

เพียงไรก็ตาม  

1.2 แนวคิดพิธีกรรม 

พิธีกรรมเป็นภาษาสัญลักษณ์ที่สื่อถึงความเชื่อ ซึ่งอาจเป็นความเชื่อที่เป ็นศาสนาหรือมิใช่ศาสนาก็ได้ 

สามารถศึกษาพิธีกรรมได้ในหลายมิติและหลายระดับ ทั้งระดับปัจเจก ระดับครัวเรือน และระดับชุมชน ในมิติ              

ของการถ่ายทอดสาส์นทั้งที่เป็นการถ่ายทอดตัวเนื้อหาความเชื่อและการถ่ายทอดอารมณ์ร่วม พิธีกรรมเป็นโอกาส

ที่สาส์นทางสังคมบางอย่างจะถูกผลิตซ้ำและถูกตอกย้ำในจิตสำนึกของสมาชิกที่เข้าร่วม การที่อุดมการณ์ร่วม               

ถูกผลิตซ้ำให้ทรงพลังได้เพราะพิธีกรรมเป็นภาษาที่เน้นการใช้ความรู้สึกเป็นสื่อถ่ายทอดสาส์นที่เป็นเนื ้อหา 

ความรู้สึกในรูปแบบต่าง ๆ จะถูกสร้างผ่านสัญลักษณ์หลายชนิด เช่น ดนตรี การสวด กลิ่นรูปควันเทียนการจัด 

แสงเงาในโบสถ์และการใช้สื่อที่เป็นสิ่งของ เช่น สายสิญจน์ น้ำมนต์ บางพิธีกรรมอาจเน้นความรู้สึกขรึม  ขลังและ

ศักดิ์สิทธิ์ เช่น พิธีหลวงต่าง ๆ บางพิธีกรรมอาจเน้นความสนุกสนาน เช่น แห่นางแมวหรือบุญบั้งไฟ ไม่ว่าจะเป็น

รูปแบบใดก็ตาม การเร่งเร้าความรู้สึกในพิธีกรรมเป็นกุญแจสำคัญที่ทำให้เนื้อสาส์นที่จะสื่อออกมา มีพลัง มีชีวิต           

และมีอำนาจเหนือจิตใจ (อภิญญา เฟื่องฟูสกุล 2553, น. 86) 

 หน้าที่ทางสังคมของพิธีกรรม สามารถจัดแบ่งประเภทพิธีกรรมได้ในหลายลักษณะดังนี้ ประการแรก 

พิธีกรรมที่เน้นการควบคุมธรรมชาติ (Technological ritual) ในแง่นี ้ พิธีกรรมเปรียบเสมือนเทคโนโลยีที่มี

ผู้เชี่ยวชาญ (หมอผี) เป็นตัวกลางที่เชื่อมต่อกับพลังเหนือธรรมชาติ เช่น พิธีกรรมที่เกี่ยวกับการเก็บเกี่ยวและ

บวงสรวงเทพที ่เกี ่ยวข้องกับการผลิตหรือพิธ ีกรรมการรักษาพยาบาลต่าง ๆ ที ่มุ ่งร ักษาอาการเจ็บป่วย                 



69 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

ประการที่สอง ได้แก่ พิธีกรรมที่มุ่งควบคุมมนุษย์หรือมุ่งถ่ายทอดค่านิยมร่วมแก่สมาชิกสังคม (Ideological ritual) 

เช่น พิธีกรรมเปลี่ยนผ่านต่าง ๆ ในขั้นตอนของชีวิต เช่น งานบวช งานแต่งงาน งานศพ เป็นต้น พิธีกรรมเหล่านี้

ช่วยให้ผู้ที่กำลังก้าวสู่การเปลี่ยนสถานภาพทางสังคมซึมซับบทบาทหน้าที่ใหม่รับอัตลักษณ์ใหม่ได้ อย่างราบรื่นขึ้น 

ประการที่สามเป็นเรื่องทางศาสนาโดยตรง ได้แก่ พิธีกรรมที่ช่วยให้ปัจเจกเข้าถึงจุดหมายศักดิ์สิทธิ์ทางศาสนา             

หรือการเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับพระเจ้า (Salvation ritual) เช่น การสวดมนต์ การสารภาพบาป และการทำสมาธิ 

พิธีกรรมประเภทนี้มุ่งตอบสนองความต้องการทางจิตวิญญาณของศาสนิก ประการสุดท้าย  คือ พิธีกรรมสำหรับ

เยียวยาความเจ็บป่วยหร ือภาวะวิกฤติของส ังคม (Revitalization ritual) ในยามเกิดภาวะระส่ำระสาย                    

สังคมสามารถผลิตพิธีกรรมบางอย่างขึ้นเพื่อช่วยยึดโยงความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของสมาชิก พิธีกรรมหนึ่ง             

อาจมีหลายหน้าที่พร้อม ๆ กันได้ เช่น การสารภาพบาปเป็นทั้งการควบคุมสมาชิก สังคม และเป็นหนทางในการ

เข้าใกล้พระเจ้าด้วย เป็นต้น (อภิญญา เฟ่ืองฟูสกุล, 2553) 

จากการทบทวนแนวคิดและทฤษฎีเรื ่องแนวคิดเกี่ยวกับความเชื่อและศาสนา และแนวคิดพิธีกรรม                       

มีความเกี่ยวข้องกับงานวิจัย เนื่องด้วยแนวคิดและทฤษฎีเรื่องความเชื่อและศาสนา เป็นการกล่าวถึงพฤติกรรม  

ทางศาสนาของชนเผ่าดั้งเดิมต่าง ๆ พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับวิญญาณในลักษณะที่แตกต่างกันออกไปตามวัฒนธรรม

ของแต่ละเผ่ามาคิดหาเหตุผล และแนวคิดหรือทฤษฎีเรื่องวิญญาณแบ่งออกเป็นสองส่วน ส่วนที่ว่าด้วยวิญญาณ

ของสัตว์ และของมนุษย์แต่ละตัวตน ซึ่งสามารถที่จะคงอยู่ได้ต่อไปหลังจากที่ร่างกายได้เน่าเปื่อยผุพังไปแล้ว และ

ส่วนที่ว่าด้วยภูต ผี และปีศาจ ซึ่งมีการจัดลำดับ ตำแหน่ง และชั้นจากต่ำขึ้นไปหาสูงมาก จนกลายเป็นเทวดา 

เทพยดา ผู้มีอำนาจศักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ และดวงวิญญาณต่าง ๆ มีความผูกพันและควบคุมเหตุการณ์ต่าง ๆ ในโลก              

แห่งวัตถุ รวมทั ้งชีว ิตของมนุษย์ในปัจจุบันและในอนาคตด้วย ดวงวิญญาณได้มีการติดต่อกับมนุษย์รับรู ้                     

การกระทำต่าง ๆ ของมนุษย์ด้วยความพึงพอใจหรือไม่พึงพอใจ ความเชื่อเช่นนี้จึงนำไปสู่พฤติกรรมเกี่ยวกับ

พฤติกรรมเซ่นไหว้บวงสรวง รวมทั้งการบูชายัญในรูปแบบต่าง ๆ ด้วย เพื่อผลดี คือ ความอยู่รอดและสงบสุข                   

ในชีวิตมนุษย์ และแนวคิดพิธีกรรม แบ่งประเภทพิธีกรรมได้ในหลายลักษณะ ดังนี้ (อภิญญา เฟื่องฟูสกุล, 2553)                      

1) พิธีกรรมที่เน้นการควบคุมธรรมชาติ โดยพิธีกรรมเปรียบเสมือนเทคโนโลยีที่มีผู้เชี่ยวชาญ (หมอผี) มาเป็น

ตัวกลางเชื่อมต่อกับพลังเหนือธรรมชาติ เช่น พิธีกรรมที่เกี่ยวกับการเก็บเกี่ยวและบวงสรวงเทพที่เกี่ยวข้องกับ                  

การผลิตหรือพิธีกรรมการรักษาพยาบาลต่าง ๆ ที ่มุ ่งรักษาอาการเจ็บป่วย 2)พิธีกรรมที่มุ ่งควบคุมมนุษย์               

หรือมุ่งถ่ายทอดค่านิยมร่วมแก่สมาชิกสังคม เช่น พิธีกรรมเปลี่ยนผ่านต่าง ๆ ในชั้นตอนของชีวิต เช่น งานบวช            

งานแต่งงาน และงานศพ เป็นต้น ซ่ึงพิธีกรรมเหล่านี้จะช่วยให้ผู้ที่กำลังก้าวสู่การเปลี่ยนสถานภาพทางสังคมซึมซับ

บทบาทหน้าที่ใหม่รับอัตลักษณ์ใหม่ได้ราบรื่น 3) เป็นเรื่องของทางศาสนาโดยตรง ได้แก่ พิธีกรรมที่ช่วยให้ปัจเจก

เข้าถึงจุดหมายศักดิ์สิทธิ์ทางศาสนาหรือเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับพระเจ้า เช่น การสวดมนต์ การสารภาพบาป หรือ



70 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

การทำสมาธิ เป็นต้น พิธีกรรมประเภทนี้มุ่งตอบสนองความต้องการทางจิตวิญญาณของศาสนิก และ 4) พิธีกรรม

สำหรับเยียวยาความเจ็บป่วยหรือภาวะวิกฤติของสังคม ในยามเกิดภาวะระส่ำระสาย สังคมสามารถผลิตพิธีกรรม

บางอย่างขึ ้นเพื ่อช่วยยึดโยงความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ผู ้ว ิจ ัยได้นำแนวคิดดังกล่าวไปใช้เป็นแนวทาง                      

ในการออกแบบเครื่องมือวิจัย รวมถึงการสรุปและวิเคราะห์ผลการศึกษา  

 การทบทวนเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 

 เรณู เหมือนจันทร์เชย (2558) ศึกษาหน้าที่ทางสังคมของความเชื่อผีบรรพบุรุษไทยโซ่ง บ้านเกาะแรต 

จังหวัดนครปฐม มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความเชื่อผีบรรพบุรุษของชาวไทยโซ่งที่หมู่บ้านเกาะแรต การศึกษา             

โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยให้ความสำคัญกับการเก็บข้อมูลภาคสนาม ผลการศึกษาพบว่า ชุมชน                 

ไทยโซ่งยังคงมีความเชื่อเกี่ยวกับผีบรรพบุรุษปรากฏอยู ่ทั่วไป ทั้งในวิถีการดำเนินชีวิตและการประกอบประเพณี

และพิธีกรรม นอกจากนี้ ความเชื่อผีบรรพบุรุษยังเป็นมาตรการทางวัฒนธรรมในการเสริมพลังความเข้มแข็ง             

ทางสังคมแก่กลุ ่มชาติพันธุ ์ไทยโซ่งให้มีความยั ่งยืน โดยเฉพาะอย่างยิ ่ง การป้องกันการเปลี ่ยนแปลง หรือ                    

การยอมรับนับถือผีหรือวัฒนธรรมความเชื่ออื่น ๆ มีการศึกษาเปรียบเทียบลักษณะความเชื่อในผีบรรพบุรุษ                 

ของกลุ่มไทยโซ่งกับกลุ่มชาติพันธุ์อื่น เพื่อเปิดเผยลักษณะร่วม ลักษณะต่าง และลักษณะวิวัฒนาการทางความเชื่อ

ของมนุษย์ตามหลักการ แนวคิด และทฤษฎีต่าง ๆ ทางมานุษยวิทยาวัฒนธรรม  

 ศิรดา เทียนขาว และฉัตรศิริ กลั่งเนียม (2563) ศึกษาความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษของชุมชนชาวมอญ 

อำเภอสามโคก จังหวัดปทุมธานี มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวัฒนธรรมมอญด้านความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษที่ยังคงอยู่

ของชุมชนชาวมอญ เพื่อเป็นแนวทางในการการสืบสานและการอนุรักษ์วัฒนธรรมด้านความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ

ของชาวมอญให้คงอยู่เป็นมรดกทางวัฒนธรรมสืบไป การศึกษาโดยใช้วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยการสังเกต    

แบบมีส่วนร่วม (Participatory Observation) ผลการศึกษาพบว่าความเชื่อในการนับถือผีบรรพบุรุษของชาวมอญ

อำเภอสามโคก จังหวัดปทุมธานี มีการนับถือผีที่ชาวมอญส่วนใหญ่นับถือสามารถจําแนกได้สามประเภท ได้แก่              

ผีบรรพบุรุษ ผีประจำหมู่บ้านและความเชื ่อเรื ่องโชคลางและสิ ่งอัปมงคล ที ่ยังคงมีการสืบทอดและปฏิบัติ               

จำนวนทั้งสิ้น 36 พิธีกรรม (ความเชื่อ) 

 

 

 

 

 



71 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

 ทิพย์พธู กฤษสุนทร และทิฆัมพร เอี่ยมเรไร (2566) ศึกษาการสื่อสารของผู้หญิงล้านนาเพื่อเสริมสร้าง

อำนาจในสื่อพิธีกรรมบูชาบรรพบุรุษ (ผีปู ่ย่า) มีวัตถุประสงค์เพื ่อวิเคราะห์การสื่อสารของผู้หญิงล้านนาต่อ               

การเสริมสร้างอำนาจจากสื่อพิธีกรรมบูชาบรรพบุรุษ (ผีปู่ย่า) การศึกษาโดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้วิธี

การศึกษาทั้งการสัมภาษณ์เชิงลึกผลการศึกษาพบว่า การสื่อสารของผู้หญิงล้านนาต่อการเสริมสร้างอำนาจจากสื่อ

พิธีกรรมบูชาบรรพบุรุษ (ผีปู่ย่า)ประกอบด้วย 4 กลุ่มคือ กลุ่มแรกเป็นการสื่อสาร กลุ่มท่ีสองเป็นคุณลักษณะเฉพาะ 

กลุ่มที่สามเป็นสมรรถนะทางการสื่อสารกลุ่มที่สี่เป็นประเภทของอำนาจที่ใช้ทำการสื่อสาร จึงจำเป็นต้องทำให้  

ครบทุกคุณลักษณะตามการจัดแบ่งกลุ่มเพ่ือให้ยังคงรักษาฐานอำนาจไว้ได้ 

 จากการทบทวนเอกสารงานวิจัยที ่เกี่ยวข้องของ เรณู เหมือนจันทร์เชย (2558) ศิรดา เทียนขาว และ              

ฉัตรศิริ กลั่งเนียม (2563) ทิพย์พธู กฤษสุนทร และทิฆัมพร เอี่ยมเรไร (2566) พบว่า  พื้นที่การศึกษาส่วนใหญ่         

อยู่ที่บริเวณจังหวัดนครปฐม และจังหวัดปทุมธานี ซึ่งวัตถุประสงค์ในการศึกษาส่วนใหญ่เป็นเรื่อง ศึกษาความเชื่อ 

ผีบรรพบุรุษของชาวไทยโซ่งวัฒนธรรมมอญด้านความเชื ่อเรื ่องผีบรรพบุรุษที ่ยังคงอยู ่ของชุมชนชาวมอญ                 

การสืบสานและการอนุรักษ์วัฒนธรรมด้านความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษของชาวมอญ วิเคราะห์การสื่อสารของผู้หญิง

ล้านนาต่อการเสริมสร้างอำนาจจากสื่อพิธีกรรมบูชาบรรพบุรุษ (ผีปู่ย่า) มีวิธีการศึกษาด้วยระเบียบวิจัยเชิงคุณภาพ

และการสังเกตแบบมีส่วนร่วม โดยประเด็นศึกษาของ เรณู เหมือนจันทร์เชย (2558) กล่าวถึงหน้าที่ทางสังคม              

ของความเชื่อผีบรรพบุรุษไทยโซ่งยังคงมีความเชื่อเกี่ยวกับผีบรรพบุรุษปรากฏอยู่ทั่วไป ทั้งในวิถีการดำเนินชีวิต

และการประกอบประเพณีและพิธีกรรม มีความสอดคล้องกับ ศิรดา เทียนขาว และฉัตรศิริ กลั่งเนียม (2563)                

ที่ศึกษาเรื่องความเชื่อเรื ่องผีบรรพบุรุษของชุมชนชาวมอญ มีการนับถือผีที่ชาวมอญส่วนใหญ่นับถือสามารถ     

จําแนกได้สามประเภท ได้แก่ ผีบรรพบุรุษ ผีประจำหมู ่บ้านและความเชื ่อเรื ่องโชคลางและสิ ่งอัปมงคล                          

ส่วนงานวิจัยของ ทิพย์พธู กฤษสุนทร และทิฆัมพร เอ่ียมเรไร (2566) เป็นประเด็นศึกษาท่ีแตกต่างออกไป โดยเป็น

การศึกษาการสื ่อสารของผู ้หญิงล้านนาต่อการเสริมสร้างอำนาจจากสื ่อพิธีกรรมบูชาบรรพบุรุษ (ผีปู ่ย่า) 

ประกอบด้วย 4 กลุ่ม คือ กลุ่มแรกเป็นการสื่อสาร กลุ่มที่สองเป็นคุณลักษณะเฉพาะ กลุ่มที่สามเป็นสมรรถนะ

ทางการสื่อสาร และกลุ่มที่สี ่เป็นประเภทของอำนาจที่ใช้ทำการสื่อสาร ส่วนประเด็นที่ยังไม่พบการศึกษา คือ

วัฒนธรรมความเชื่อของพิธีกรรมผีปู่ย่า เปรียบเทียบองค์ประกอบและขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรมบูชาผีปู่ย่า         

ในอดีตและปัจจุบัน 

 

 

 



72 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

ผลการวิจัย 
การศึกษาเรื่องความเชื่อและการประกอบพิธีกรรมผีปู่ย่า กรณีศึกษาบ้านเหล ่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง 

จังหวัดลำพูน มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวัฒนธรรมความเชื่อและบทบาทของพิธีกรรมผีปู่ย่าในชุมชน และเพ่ือศึกษา

องค์ประกอบและขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรมบูชาผีปู่ย่าปัจจุบัน ในพื้นที่บ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง 

จังหวัดลำพูน ผู้วิจัยได้ทำงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) โดยใช้แบบสัมภาษณ์ (Interview form) 

ดังนี้  

1. บริบทและความเป็นมาของพิธีกรรมผีปู่ย่า (ผีบรรพบุรุษ)  

 พิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ย่าของชาวบ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน เป็นพิธีกรรมที่เกี่ยวกับ               

ความเชื่อของชาวบ้านเกี่ยวกับการนับถือผีบรรพบุรุษสำหรับที่ใช้เป็นที่พึ่งพาทางด้านจิตใจว่า  ผีปู่ย่าจะคอยปกปัก

รักษาลูกหลานอยู่ตลอดเวลา แต่มีข้อแม้ว่าต้องเป็นคนดีไม่ทำอะไรนอกลู่นอกรอยไม่ไปสร้างความเดือดร้อนให้แก่

ผู้อื่น ส่งผลให้เกิดความเชื่อความศรัทธาในการดำรงชีวิตในสังคม 

  1.1 บริบทพ้ืนที่ของหมู่บ้านเหล่าดู่ อ าเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดล าพูน  

  บ้านเหล่าดู่ เดิมตั้งอยู่หมู่ที่ 1 ตำบลวังผาง อำเภอป่าซาง จังหวัดลำพูน ปัจจุบันแยกจากตำบล 

วังผาง เป็นหมู่ที่ 1 ตำบลหนองยวง อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน ตามคำบอกเล่าสืบต่อกันมาว่า เดิมบริเวณ

ที่ตั้งของหมู่บ้านนี้มีสองครอบครัวตายาย คือ พ่อเฒ่าซาว แม่เฒ่าเตียม ซึ่งอพยพมาจากหมู่บ้านร้องขุ่น อำเภอ               

สันป่าตอง จังหวัดเชียงใหม่ และครอบครัวพ่อเฒ่าอุตมะ อพยพมาจากบ้านสบทา ตำบลปากบ่อง อำเภอป่าซาง 

(เดิมชื่ออำเภอปากบ่อง) จังหวัดลำพูน มาบุกเบิกตั้งรกรากเพื่อเป็นที่ทำมาหากิน ทำนา ทำสวน ทำไร่ และ                   

เลี้ยงสัตว์ ฯลฯ เพราะบริเวณนี้เป็นพื้นที่อุดมสมบูรณ์ มีป่าไม้ร่มรื่น มีลำธารไหลผ่านหลายสายตลอดปี จึงเหมาะ

กับการเพาะปลูก ต่อมาได้มีผู้คนอพยพเข้ามาอาศัยมากขึ้น จึงจัดตั้งเป็นหมู่บ้าน เนื่องจากรอบ ๆ บริเวณหมู่บ้านมี

ต้นไม้ประดู่ขึ้นอยู่ทั่วไป และท่ีตั้งเป็นกลุ่ม ๆ ภาษาทางเหนือเรียกว่า “เหล่า” จึงใช้คำว่า “เหล่า” และต้นไม้ประดู่ 

เป็นสัญลักษณ์ของหมู่บ้านได้ชื่อว่า หมู่บ้านเหล่าดู่ มาจนถึงปัจจุบัน และผู้ใหญ่บ้ านคนปัจจุบัน คือ นายรังสรรค์  

พร้อมสุภา (บุญทอง ไชยสินธุ์, สัมภาษณ์, 13 สิงหาคม 2567) 
 

 

 

 

 



73 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

 

ภาพที่ 1 ต าแหน่งที่ตั้งของหมู่บ้านเหล่าดู่ 

ที่มา: (Google Maps, 2567) 

1.2 ความเชื่อของพิธีกรรมผีปู่ย่า 

มนุษย์เชื ่อว่าวิญญาณของบรรพบุรุษหลังจากสิ ้นความเป็นมนุษย์แล้วยังคงวนเวียนอยู ่ตาม

บ้านเรือนและที่อยู่อาศัย เพื่อคอยปกป้องลูกหลานให้ดำรงชีวิตอยู่อย่างสงบสุข จึงได้ทำขันผีปู่ย่าเพื่อให้วิญญาณ

บรรพบุรุษให้สิงสถิตอยู่บริเวณเหนือหัวนอนติดฝาด ้านตะวันออกตรงมุมห้องอยู่ติดเสาหรือระหว่างเสามงคล              

และเสาท้ายสุดของเรือน หรือบางครอบครัวอาจสร้างเรือนจำลองหลังเล็ก ๆ บริเวณมุมรั้วใต้ร่มไม้ใหญ่ หรือที่ใด          

ที ่หนึ ่งที ่ เห็นว่าเหมาะสม โดยจะมีพานหรือถาดใส่ดอกไม้ธ ูปเทียนจากการเซ่นไหว้  และมีการเซ่นไหว้                   

เมื่อมีเหตุการณ์สำคัญ เช่น แต่งงาน เจ็บป่วย เป็นต้น การเลี้ยงผีปู่ย่า มักถือเอาเทศกาลที่มีการรวมญาติมากมาย 

โดยถือโอกาสนี้ทำพิธีเลี้ยงผีปู่ย่า การนับถือผีปู่ย่าจึงถือว่าเป็นสิ่งที่ช่วยยึดเหนี่ยวจิตใจของคนในตระกูลให้ตั้งอยู่ ใน

ความสามัคคี เกื้อหนุนช่วยเหลือกัน โดยยึดเอาผีปู่ย่าเป็นหลักรวมใจในหมู่ญาตินั่นเอง (จันทนา ใจยุ, สัมภาษณ์, 

12 สิงหาคม 2567) 

1.3 การสืบทอดการประกอบพิธีกรรม 

พิธีกรรมการเลี้ยงผีปู่ย่าเป็นประเพณีล้านนาทางภาคเหนือมานาน เป็นการสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่น 

เดิมผีปู่ย่าบรรพบุรุษของนางจันทนา ใจยุ ชื่อ เจ้าหม่อนอินถา อายุ 143 ปี แม่ย่าพิกุลทอง อายุ 132 ปี แต่เดิม            

ผีปู่ย่าได้อาศัยอยู่ที่บ้านบนดอยกลางหุบเขาที่หมู่บ้านแม่ลาย อำเภอแม่ออน จังหวัดเชียงใหม่ มาเนิ่นนานตั้งแต่   

รุ ่นทวด แม่อุ ๊ยบัวนั้นได้รับการสืบทอดมาจากแม่อุ ๊ยน้อย ผู้เป็นแม่ของแม่อุ ๊ยบัว จากนั้นแม่อุ ๊ยบัวได้ส่งต่อให้

แม่อุ๊ยเป็งได้สืบทอดต่อมา จนกระท่ังวันหนึ่งลูกคนโตของแม่อุ้ยเป็งป่วยแบบไม่มีสาเหตุ แม่อุ๊ยเป็งจึงได้พาลูกคนโต



74 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

ไปโรงพยาบาลแต่ก็ไม่พบสาเหตุของอาการป่วย ต่อมาแม่อุ๊ยเป็งได้พาลูกคนโตไปถามร่างทรงที่อำเภอดอยสะเก็ด

ว่าลูกเป็นอะไร ทำไมถึงป่วยโดยไม่มีสาเหตุ และร่างทรงได้บอกว่า  ผีปู ่ย่า อยากจะมาอยู ่ด้วยกับลูกคนโต                 

เพื ่อให้ดูแลท่าน เนื ่องจากตอนที่ผีปู ่ย่าอยู่กับแม่อุ ๊ยเป็งเขาเริ ่มอายุมากขึ ้น จึงอยากย้ายมาอยู ่กับลูกคนโต               

จึงทำให้ลูกคนโตของแม่อุ้ยเป็งทำการรับขัน ให้ผีปู่ย่ามาอยู่ด้วยและดูแลท่าน ในช่วงเวลาที่แม่อุ๊ยเป็งยังไม่เสียชีวิต 

ก็ให้แม่อุ๊ยเป็งเป็นแม่ใหญ่คอยช่วยดูแลในเรื่องการเลี้ยงผีปู่ย่าไปด้วย แล้วพอลูกคนโตต้องย้ายที่อยู่อาศัย จึ  งจำ

เป็นต้องพาผีปู่ย่าไปอยู่ที่อาศัยใหม่ด้วย จึงได้ไปถามร่างทรงอีกครั้งว่า หากย้ายที่อยู่ ผีปู่ย่าจะอยากย้ายมาอยู่            

ด้วยไหม จนรู ้ว ่าผีปู ่ย่ายอมที่จะย้ายไปอยู ่ที ่อาศัยใหม่  คือ ที ่หมู ่บ้านเหล่าดู ่ จึงได้ทำขันให้ผีปู ่ย่าอยู ่ด ้วย                  

และยู่กับผู้รับขันที่ผีปู่ย่าเลือกเอง การเลี้ยงผีปู่ย่าตามประเพณีดั้งเดิมในเดือนเก้าของล้านนา และขอพรอธิษฐาน 

ให้ท่านช่วยปกปักรักษาคุ้มครองคนในครอบครัวและญาติพ่ีน้อง (จันทนา ใจยุ, สัมภาษณ์, 12 สิงหาคม 2567) 

1.4 บทบาทของผีปู่ย่าที่มีต่อชุมชน 

ชุมชนบ้านเหล่าดู่ เป็นชุมชนที่ชาวบ้านในหมู่บ้าน บางครอบครัวไม่ได้สนใจในเรื่องของการเลี้ยงผี

ปู่ย่ามากนัก และเป็นส่วนน้อยที่ชาวบ้านบางครัวเรือนยังมีความเชื่อในเรื่องของการเลี้ยงผีปู่ย่า และครัวเรือน                 

ที่มีการเลี้ยงผีปู่ย่า คือ บ้านที่มีผีบรรพบุรุษมาเนิ่นนานสืบทอดส่งต่อรุ่นต่อรุ่น และมีการเลี้ยงผีปู่ ย่ามาทุก ๆ ปี

ในช่วงเดือนเก้าเหนือ (เดือนมิถุนายน) ชาวบ้านที่มีผีบรรพบุรุษเดียวกันจะมาร่วมพิธีกรรมในการเลี้ยงผีปู่ย่า                

เป็นประจำ และทำกันภายในครอบครัวที่มีผีบรรพบุรุษเดียวกัน ที่เป็นเครือญาติเดียวกัน และไม่ได้มีบทบาท                 

ในหมู่บ้านมากนัก ส่วนมากมักมีบทบาทแค่ภายในครอบครัวเดียวกันเครือญาติเดียวกันไม่ได้มีบุคคลภายนอก              

เข้ามาร่วมการประกอบพิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ย่า 

1.5 พิธีการเลี้ยงผีปู่ย่าของในชุมชน 

พิธีเลี้ยงผีเป็นสิ่งที่ผูกพันกับการดำเนินชีวิตเป็นอย่างยิ่ง โดยมีความเชื่อว่าการเลี้ยงผีจะทำให้

ครอบครัวอยู ่อย่างเป็นสุข ให้ความสำคัญแก่ผู ้ที ่ควรเคารพ และเป็นการสร้างสัมพันธ์ระหว่างเครือญาติ                           

ให้เกิดความรู้สึกอบอุ่นภายในครอบครัวทำให้ลูกหลานมีความกตัญญูต่อบรรพบุรุษ พิธีการเลี้ยงผีปู่ย่าจะจัดอาหาร

คาวหวานไปเซ่นไหว้ดวงวิญญาณ ณ หิ้งผีปู่ย่า ขันผีปู่ย่าหรือหอผี ที่เชื่อว่าปู่ ย่า ตา และยาย ที่ตายไปวิญญาณ           

จะวนเวียนมาปกปักรักษาและคุ้มครองลูกหลาน ดังนั้นจึงมีหิ้งหรือขันไว้บนหัวนอนทุกบ้าน โดยเชื่อว่าปู่ย่าตายาย    

ที่ตายไปแล้วหลายคนเป็นญาติพี่น้องสายเลือดเดียวกันน่าจะอยู่ร่วมกันได้ จึงได้สร้างหอผีขึ้น เพื่อให้ผีอยู่ร่วมกัน 

หากบ้านใดจะจัดพิธีเลี้ยงผีปู่ย่าขึ้นจะต้องบอกให้พี่น้องและญาติสนิท ได้รับรู้ถึงกำหนดการเลี้ยงผีปู่ย่า จากนั้น              

ทำความสะอาดหิ้ง ขันหรือหอผี และร่วมกันจัดอาหารเครื่องเซ่นไหว้  

 

 



75 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

 

ภาพที่ 2 ศาลผีปู่ย่าในพ้ืนที่บ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน 

            ในพื ้นที ่บ้านเหล่าดู ่ อำเภอเวียงหน่องล่อง จังหวัดลำพูน มีความเชื ่อในพีธ ีกรรมผีปู ่ย่า                 

มาอย่างยาวนาน เชื่อกันว่าจะปกป้องลูกหลานของตัวเองและบางครอบครัวที่ยังมีความเชื่อ จึงได้ทำการสืบทอด

พิธีกรรมนี้ไว้แบบรุ่นสู่รุ่นจากสายบรรพบุรุษโดยตรง โดยจะทำพิธีการเลี้ยงผีปู่ย่าเป็นประจำในทุก ๆ ปี ปีละ                 

1 ครั้ง ในช่วงเดือน ๗-๘-๙ เหนือ (ตรงกับเดือนเมษายน – มิถุนายน) การเลี้ยงผีปู่ย่ามีช่วงระยะเวลายาวถึง              

สามเดือน เนื่องจากพิธีเลี้ยงผีปู่ย่านั้นเป็นพิธีสำคัญที่สมาชิกทุกคนในครอบครัวต้องมาร่วมพิธีกรรม การที่สมาชิก

ในครอบครัวบางคนอยู ่ห่างไกลกันเพราะการทำงานและด้วยการเดินทางที ่ลำบาก จึงทำให้เกิดการรอคอย           

การกลับมาร่วมพิธ ีกรรมของสมาชิกให้ครบทุกคน จึงต้องเล ือกวันเวลาที ่ท ุกคนสามารถมาอยู ่ร ่วมกัน                     

อย่างพร้อมเพรียงกัน แต่ส่วนใหญ่จะนิยมเลี้ยงผีปู่ย่าในเดือนเมษายน เพราะตรงกับเทศกาลสงกรานต์ที่สมาชิก              

ในครอบครัวจะกลับมาอยู่พร้อมหน้ากัน เพื่อเป็นการขอให้ผีปู่ย่าช่วยรักษาคุ้มครองคนในครอบครัวและเครือญาติ 

และให้ญาติพี่น้องได้มาเจอกันในทุก ๆ ปี ลูกหลานที่อยู่ห่างไกลได้มีโอกาสมาอยู่ใกล้กันได้รู้จักสนิทสนมกันมากขึ้น 

และยังเป็นที่พ่ึงทางใจให้แก่เครือญาติ  

 

 

 

 



76 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

2. องค์ประกอบและขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรม 

 การประกอบพิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ย่า จะมีเนื้อหาของบุคคล โอกาส และระยะเวลาสถานที่ในการประกอบ

พิธีกรรม รวมถึงอุปกรณ์และของใช้ในการประกอบพิธีกรรม 

  2.1 บุคคลที่เกี่ยวข้องในการประกอบพิธีกรรม 

       1) ผู ้ประกอบพิธีกรรมเลี ้ยงผีปู่ย่า คือ ผู ้ที ่สืบเนื่องกันมารุ ่นต่อรุ ่น ผู ้ที ่เป็นคนสืบทอด            

จากผีบรรพบุรุษโดยตรง ที่เป็นคนนำพิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ย่า 

       2) ผู้เข้าร่วมพิธีกรรม คือ ญาติพี่น้องผู้ที่อยู่ในสายตระกูล ผีบรรพบุรุษเดียวกัน  

2.2 โอกาสและระยะเวลาในการท าพิธีกรรม 

  ประเพณีเลี ้ยงผีปู ่ย ่า เป็นประเพณีล้านนาทางภาคเหนือที ่สืบทอดกันมาจากรุ ่นต่อรุ ่น คือ              

การเลี้ยงผีประจำตระกูล หรือที่เรียกกันว่า ผีบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว ฤกษ์งามยามดีในการทำพิธีเลี้ยงผีปู่ย่า             

จะเป็นเวลาเช้าตรู่ ประมาณ 8.00 น. การเลี้ยงผีปู่ย่าโดยทั่วไปจะนิยมเลี้ยงในช่วงเดือนเมษายนถึงเดือนมิถุนายน 

แต่ด้วยความไม่สะดวกที่ญาติพี่น้องอยู่ห่างไกลกัน ดังนั้น ในช่วงปีใหม่เมือง (สงกรานต์) อาจใช้ช่วงเวลานี้เลี้ยงผีได้ 

หรือหากลำบากที่จะต้องเดินทางมาร่วมพิธีเลี้ยงผี อาจขอแบ่งผีไปอยู่ในชุมชนใหม่ที่อยู่ไกลออกไป โดยการนำเอา

ขันหรือสลุงมาขอแบ่งผีจากเก๊าผีปู่ย่า (ต้นตระกูล) ซึ่งก็จะจัดพิธีเลี้ยงผีเพื่อบอกกล่าวผีเก๊า จากนั้นผีเก๊าจะเป็น              

ผู้นำเอาข้าวตอกดอกไม้มาใส่ขันไว้ และอวยพรให้แบ่งผีแก่สมาชิกไปจัดทำพิธีเอง ซึ่งเมื่อไปรับผีมาแล้วก็นำมา             

ตั้งขันในหอผีที่ตั้งขึ้นมาใหม่ ถือเป็นสิริมงคล ความอยู่เย็นเป็นสุข และความเจริญรุ่งเรืองในหน้าที่การงานแก่                

เครือญาติ และขยายเป็นครอบครัวใหม่ออกไปไม่สิ้นสุด 
 

  2.3 ขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรม 

        1) ก่อนทำพิธีกรรม นัดวันเวลาทำพิธีกรรมกับเครือญาติให้เตรียมข้าวของมาถวายร่วมกัน 

และจัดเตรียมเครื่องบวงสรวงมาถวายแก่ผีปู่ย่าให้ครบ  

         2) ระหว่างทำพิธีกรรม เมื่อถึงฤกษ์งามยามดีในการทำพิธีเลี้ยงผีปู่ย่า ในเวลาเช้าประมาณ 

8.00 น. โดยมีการนำเครื่องบวงสรวงมาถวาย ผู้สืบทอดหรือผู้อาวุโสจะกล่าวคำบูชา พร้อมกับญาติ ๆ ที่มาร่วมพิธี 

จากนั้นพนมมือไหว้และอธิษฐาน รอจนกว่าธูปเทียนจะวอดดับหมดเล่ม ถือว่าผีปู่ย่าได้รับรู้และรับเครื่องไหว้แล้ว 

นอกจากนี้อาจจะทำเนื่องในโอกาสที่ญาติ ๆ ไดบ้นบานศาลกล่าวผีปู่ย่าให้ช่วยคนในตระกูลแล้วหายเจ็บป่วยก็ได้  

 

 



77 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

        3) หลังทำพิธีกรรม เมื่อเสร็จสิ้นพิธี ลูกหลานจะลาของไหว้ ได้แก่ ข้าวปลา อาหารแห้ง 

ผลไม้ และขนมต่าง ๆ เพื ่อนำมาแจกจ่ายให้กับญาติพี ่น ้อง และนำไปรับประทานเพื ่อความเป็นสิร ิมงคล 

นอกจากนั้นภายในงานยังเป็นสถานที่สำหรับพูดคุย ทำให้ลูกหลานที่อยู่ห่างไกลได้มีโอกาสมาอยู่ใกล้ชิดกันได้รู้จัก            

สนิทสนมกันมากขึ้น และยังเป็นที่พ่ึงทางใจให้แก่เครือญาติ  

  2.4 สถานที่ในการประกอบพิธีกรรม 

  สถานที ่ท ี ่ใช ้ในการประกอบพิธ ีกรรมเลี ้ยงผู ้ป ู ่ย ่า ส ่วนใหญ่จะประกอบพิธ ีกรรมที ่บ ้าน                     

ของผู้สืบทอดจากผีบรรพบุรุษโดยตรงจากผีเก๊า  

2.5 อุปกรณ์และของใช้ในการประกอบพิธีกรรม 

  ขันผีปู่ย่าและของเซ่นไหว้ต้องทำการเปลี่ยนทุกปี ก่อนการทำพิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ย่า ภายในขันและ

ของเซ่นไหว้ที่จะนำไปประกอบพิธีกรรมนั้น ประกอบไปด้วย  

1) ขัน 12 ใส่กรวยดอกไม้ 12 เทียน 2 เล่ม ใส่ข้าวตอก 

2) กรวยหมากปู 12 สวย ใบปู 2 ใบ หมาก 2 กำ  

3) ผ้าขาวผ้าแดง ครึ่งเมตร 

4) หมาก 1 หัว (เป็นพวง)  

5) ใบปู 12 ใบ เบี้ยหอย 12 ตัว 

6) ผ้าเจ็ดสี  

7) เป้งช้างทองเหลืองเล็ก 1 ตัว  

8) ดอกบัว 1 กำ ดาวเรือง 1 พวง ใบโกสน ดอกไม้หอม 

9) ใบไม้มงคลใต้ขัน คือ ใบโชค ใบไผ่ ใบขนุน ใบตองเต๊า ใบมะยม อย่างละ 12 ใบ  

10) ไก่คู่ 

11) ขนมหวาน 

12) ผลไม้ 

13) อาหารคาว 
 

 

 

 

 

 



78 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

แต่ในกรณีที่เข้ารับขันครั้งแรกที่มาอยู่บ้าน ขันและของเซ่นไหว้จะแตกต่างออกไปจากที่กล่าวมา 

ซึ่งจะประกอบไปด้วย 

1) ขันเต้าทั้ง 4 

2) ขันข้าว 1 ขัน (ปลาเผา 2 ตัว ผักหวานบ้านต้มสุก ผลไม้ ขนม บุหรี่ เมี่ยง และน้ำ) 

 

ภาพที่ 3 ขันผีปู่ย่า 

ที่มา: (จันทนา ใจยุ,  2567)  

 

 

 



79 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

 

ภาพที่ 4 อุปกรณ์เตรียมเปลี่ยนขัน 

 

ภาพที่ 5 ของเซ่นไหว้ 

ที่มา: (จันทนา ใจยุ, 2567)  
 

 

ภาพที่ 6 การจัดเตรียมขันผีปู่ย่า 



80 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

2.6 ความหมายและความเชื่อของอุปกรณ์และของใช้ในการประกอบพิธีกรรม 

     1)  ขันน้อย (ขัน 12 ขันพ่อครู เป็นขันของผู้เป็นครูอาจารย์ลำดับชั้นต้น)  
     2)  กรวยหมากพลู เป็นเครื่องบูชา  
     3)  ผ้าขาว ผ้าแดง แทนการคลอดลูกก่อน ที่เอามัดไว้บนคานตอนคลอดลูกในอดีต 
     4)  หมาก 1 หัว เบี้ยหอย12ตัว เปรียบเสมือนที่รับรองของผีบรรพบุรุษ 
     5)  รูปปั้นช้างทองเหลือง ใส่เพื่อความหนักแน่นมั่นคง  
     6)  ดอกบัวดอกดาวเรืองใบโกสนดอกไม้หอม เป็นตัวแทนของการเกิดปัญญา 
     7)  ใบโชค ลาภแทนโชคแทนลาภ 
     8)  ใบขนุน เกื้อหนุนค้ำชู 
     9)  ไก่คู่ ช่วยกระตุ้นโชคลาภและรักษาเพิ่มพูนทรัพย์สมบัติแก่ผู้ครอบครองและครอบครัว

และช่วยป้องกันภัยไม่ให้มากล้ำกราย 
     10) ขันเต้าทั้งสี่ เพื่อบอกกล่าวเทวดาอารักษ์ทั้งที่อยู่ในขันและภายในบ้าน บอกกล่าวเทวดา

ฟ้าดินเพื่อให้รับรู้ 
     11) ขันข้าวหนึ่งขัน เพ่ือบอกกล่าวบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว  
 

     ในการประกอบพิธีกรรมผีปู่ย่าจะประกอบพิธีกรรมที่บ้านของผู้สืบทอดจากผีบรรพบุรุษ

โดยตรง ในช่วงเดือนเก้าตามปฏิทินล้านนา (เดือนมิถุนายน) ผู้ประกอบพิธีกรรมจะจัดเตรียมของเซ่นไหว ้และ

เปลี่ยนของในขันผีปู่ย่าใหม่ในทุก ๆ ปี ซึ ่งก่อนจะประกอบพิธีกรรมได้นัดวันเวลาทำพิธีกรรมกับญาติพี่น้อง                

ให้จัดเตรียมของมาถวายร่วมกัน จากนั้นจัดเตรียมเครื่องเซ่นไหว้ต่าง ๆ ไว้ ในวันประกอบพิธีกรรม เมื่อถึงฤกษ์งาม

ยามดีในการทำพิธีเลี้ยงผีปู่ย่าจะนำเครื่องเซ่นไหว้มาถวาย ผู้สืบทอดจะอธิษฐานพร้อมขอพรให้ผีปู่ย่าได้รับรู้และ

ดูแลรักษาคนในครอบครัวและประพฤติตนเป็นคนดี  

 

อภิปรายผล 
1) ความเชื่อพิธีกรรมผีปู่ย่าในชุมชนบ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน พบว่า พิธีกรรมเลี้ยง

ผีปู่ย่า ของชาวบ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน พิธีกรรมการเลี้ยงผีปู่ย่าเป็นประเพณีล้านนา                

ทางภาคเหนือมานาน เป็นการสืบทอดจากรุ่นสู่รุ ่น ซึ่งเป็นพิธีกรรมที่เกี ่ยวกับความเชื่อของชาวบ้านเกี่ยวกับ          

การนับถือผีบรรพบุรุษ สำหรับที ่ใช้เป็นที่พึ ่งพาทางด้านจิต ใจ ที ่เชื ่อกันว่าวิญญาณของบรรพบุรุษหลังจาก                 

สิ้นความเป็นมนุษย์แล้วยังคงวนเวียนอยู่ตามบ้านเรือนที่อยู่อาศัย เพื่อคอยปกป้องลูกหลานให้ดำรงชีวิตอยู ่                  

อย่างสงบ จึงได้ทำขันผีปู ่ย่าเพื ่อให้วิญญาณบรรพบุรุษสิงสถิตอยู ่บริเวณเหนือหัวนอนต ิดฝาด้านตะวันออก                 



81 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

ตรงมุมห้องอยู่ติดเสา หรือระหว่างเสามงคลและเสาท้ายสุดของเรือนหรือบางครอบครัวอาจสร้างเรือนจำลอง              

หลังเล็ก ๆ บริเวณมุมรั ้วใต้ร่มไม้ใหญ่ หรือที่ใดที ่หนึ่งที ่เห็นว่าเหมาะสม การเลี้ยงผีปู ่ย่ามักถือเอาเทศกาล                

ที่มีการรวมญาติมากมาย โดยถือโอกาสนี้ทำพิธีเลี้ยงผีปู่ย่าทำให้ลูกหลานมีความกตัญญูต่อบรรพบุรุษ พิธีการเลี้ยงผี

ปู่ย่าจะจัดอาหารคาวหวานไปเซ่นไหว้ดวงวิญญาณผู้ตาย ที่หิ้งผีปู่ย่า ขันผีปู่ย่าหรือหอผีที่เชื่อว่าปู่ ย่า ตา และยาย 

ที่ตายไป วิญญาณจะวนเวียนมารักษาล ูกหลาน การนับถือผีปู่ย่าจึงถือว่าเป็นสิ่งที่ช่วยยึดเหนี่ยวจิตใจของคน                

ในตระกูลให้ตั ้งอยู่ในความสามัคคี เกื ้อหนุนช่วยเหลือกัน โดยยึดเอาผีปู่ย่าเป็นหลักรวมใจในหมู่ญาตินั่นเอง                

แต่ในชุมชนบ้านเหล่าดู่ เป็นชุมชนที ่ไม่ได้สนใจในเรื่องของการเลี้ยงผีปู่ย่ามากนัก มักเป็นส่วนน้อยที่ชาวบ้าน              

บางครัวเรือนมีความเชื่อในเรื่องของการเลี้ยงผีปู่ย่า และครัวเรือนที่มีการเลี้ยงผีปู่ย่า  คือ บ้้านที่มีผีบรรพบุรุษ              

มาเนิ่นนานที่สืบทอดส่งต่อรุ่นต่อรุ่น และมีการเลี้ยงผีปู่ย่ามาทุก ๆ ปีในช่วงเดือนเก้าเหนือ ชาวบ้านที่มีผีบรรพบุรุษ

เดียวกันจะมาร่วมพิธีกรรมในการเลี้ยงผีปู่ย่าเป็นประจำและทำกันแค่ภายในครอบครัวที่มีผีบรรพบุรุษเดียวกัน                

ที่เป็นเครือญาติเดียวกัน สอดคล้องกับแนวคิดเกี่ยวกับความเชื่อและศาสนา (สนิท สมัครการ, 2539) ที่กล่าวว่า 

ความเชื่อพฤติกรรมในแต่ละพ้ืนที่นั้นมีความแตกต่างกันออกไปอยู่แล้ว อย่างความเชื่อเรื่องผีปู่ย่าเชื่อกันว่าวิญญาณ            

บรรพบุรุษที่เสียชีวิตไปแล้วยังคงวนเวียน คอยปกป้องลูกหลาน เพ่ือให้ลูกหลานอยู่อย่างสุขสบาย เป็นที่ยึดเหนี่ยว

จิตใจของคนในครอบครัว มีความสามัคคีเกื้อหนุน ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน โดยได้ยึดถือเอาผีปู่ย่า เป็นหลักรวมใจ

ในหมู่ญาติ และความเชื ่อเรื ่องผีปู ่ย่ายังคงมีความสอดคล้องกับแนวคิดพฤติกรรมในเรื ่องภาษาสัญลักษณ์              

อาจเป็นศาสนาหรือไม่ใช่ศาสนาก็ได้และยังศึกษาได้ในหลายมิติแตกต่างออกเป็นระดับปัจเจกและระดับครัวเรือน 

มุ่งควบคุมหรือมุ่งถ่ายทอดค่านิยมร่วมแก่สังคม เช่น พฤติกรรมเรื่องปู่ย่ามีภาษาและ สัญลักษณ์เป็นผู้สืบทอด              

จากบรรพบุรุษโดยตรงและยังมี ขัน หิ้ง และศาล เพื่อให้วิญญาณบรรพบุรุษสิงสถิตอยู่ มีการเซ่นไหว้ในทุก ๆ ปี 

เพียงปีละหนึ่งครั้งเท่านั้น เพื่อบอกกล่าวและขอพรผีบรรพบุรุษให้ช่วยปกป้องรักษาคุ้มครองคนในครอบครัว        

ความเชื่อในเรื่องผีปู่ย่าไม่ได้ถือว่าเป็นศาสนาโดยตรง ศึกษาได้ในตัวบุคคลและทำกันเฉพาะภายในครัวเรือนญาติ            

พี่ น้อง ไม่ได้ทำกันเป็น ความเชื่อในเรื่องผีปู่ย่ายังมุ ่งสอนให้คนที่นับถือเป็นคนดีไม่ทำอะไรนอกลู ่นอกทาง             

และไม่สร้างความเดือดร้อนให้ผู้อื่น และสอดคล้องกับการศึกษาของ เรณู เหมือนจันทร์เชย (2558) เรื่องหน้าที่  

ทางสังคมของความเชื่อผีบรรพบุรุษไทยโซ่ง บ้านเกาะแรต จังหวัดนครปฐม พบว่า ชุมชนไทยโซ่งยังคงมีความเชื่อ

เกี่ยวกับผีบรรพบุรุษปรากฏอยู่ทั่วไป ทั้งในวิถีการดำเนินชีวิตและการประกอบพิธีกรรม นอกจากนี้ ความเชื่อ             

ผีบรรพบุรุษยังเป็นมาตรการทางวัฒนธรรมให้มีความยั่งยืนยึดเหนี่ยวทางจิตใจของคนในตระกูล โดยเฉพาะอย่างยิ่ง 

การป้องกันการเปลี่ยนแปลงหรือการยอมรับนับถือผี 

 



82 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

2) การประกอบพิธีกรรมบูชาผีปู่ย่าในชุมชนบ้านเหล่าดู่ อำเภอเวียงหนองล่อง จังหวัดลำพูน พบว่า                

ในการประกอบพิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ย่า มีโอกาสและระยะเวลาสถานที่ในการประกอบพิธีกรรมผู้ประกอบพิธีกรรม

เลี้ยงผีปู่ย่า ผู้ที่สืบเนื่องกันมารุ่นต่อรุ่น ผู้ที่เป็นคนสืบทอดจากผีบรรพบุรุษโดยตรงที่เป็นคนนำพิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ย่า

ส่วนผู้เข้าร่วมพิธีกรรม คือ ญาติพ่ีน้องผู้ที่อยู่ในสายตระกูล ผีบรรพบุรุษเดียวกัน ประเพณีเลี้ยงผีปู่ย่า เป็นประเพณี

ล้านนาที่สืบเนื่องกันมารุ่นต่อรุ่น คือการเลี้ยงผีประจำตระกูล ซึ่งก็จะจัดพิธีเลี้ยงผีเพื่อบอกกล่าวผีเก๊า จากนั้นผีเก๊า

จะเป็นผู้นำเอาข้าวตอกดอกไม้มาใส่ขันไว้ และอวยพรให้แบ่งผีแก่สมาชิกไปจัดทำพิธีเอง ซึ่งเมื่อไปรับผีมาแล้ว             

ก็เอามาตั้งขันในหอผีที่ตั้งขึ้นมาใหม่ ถือเป็นสิริมงคล ความอยู่ เย็นเป็นสุข ความเจริญรุ่งเรืองในหน้าที่การงาน          

แก่เครือญาติ ขยายเป็นครอบครัวใหม่ออกไปไม่สิ ้นสุด การเลี้ยงผีปู่ย่ามีขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรม  คือ             

ก่อนทำพิธีกรรมนัดวันเวลาทำพิธีกรรมกับเครือญาติ ระหว่างทำพิธีกรรม เมื่อถึงฤกษ์งามยามดีในการทำพิธีเลี้ยงผี

ปู่ย่า โดยมีการนำเครื่องบวงสรวงมาถวาย ผู้สืบทอดหรือผู้อาวุโสจะกล่าวคำบูชา พร้อมกับญาติ ๆ ที่มาร่วมพิธี 

จากนั้นพนมมือไหว้อธิษฐาน รอจนกว่าธูปเทียนจะวอดดับหมดเล่ม ถือว่าผีปู ่ย่าได้รับรู้และรับเครื่องไหว้แล้ว              

หลังทำพิธีกรรม เมื่อเสร็จสิ้นพิธี ลูกหลานก็จะลาของไหว้เพ่ือนำมาแจกจ่ายให้กับญาติพ่ีน้อง และนำไปรับประทาน

เพื ่อความเป็นสิริมงคล สอดคล้องกับการศึกษาของ ศิรดา เทียนขาว และฉัตรศิริ กลั ่งเนียม (2563) ศึกษา                  

ความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษของชุมชนชาวมอญ อำเภอสามโคก จังหวัดปทุมธานี แม้ว่าจะไม่ได้กล่าวถึงองค์ประกอบ

และขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรม โดยตรง แต่จุดประสงค์ด้านความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ สอดคล้องกันว่า                

มีความเชื่อในการนับถือผีบรรพบุรุษ มีความเชื่อเรื่องโชคลางและสิ่งอัปมงคล ที่ยังคงมีการสืบทอด ซึ่งมีข้อแตกต่าง

ตรงที่ผู้สืบทอดแตกต่างกันที่ บทความวิจัยที่ศึกษาเป็นผู้ชายที่เป็นผู้สืบทอด แต่วิจัยฉบับนี้มีผู้สืบทอดที่เป็นผู้หญิง

เท่านั้น และเป็นบุคคลในเครือญาติที่จะสืบทอดรุ่นต่อรุ่นได้ ผีปู่ย่าจะนับสายตามบรรพบุรุษทางแม่ไม่นับทางพ่อ 

พิธีการเลี้ยง และมีขั้นตอนเครื่องบูชาที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมที่แตกต่างกัน ดังนั้น การสืบทอดจากบรรพบุรุษ

และขั ้นตอน เครื ่องบูชาที ่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม จึงมีความแตกต่างกัน แต่สิ ่งที ่เหมือนกันคือประสงค์             

ด้านความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ สอดคล้องกันว่ามีความเชื่อในการนับถือผ ีบรรพบุรุษ มีความเชื่อเรื่องโชคลางและ

สิ่งอัปมงคล ที่ยังคงมีการสืบทอด  

 

 

 

 



83 | วารสารข่วงผญา ปีท่ี 19 ฉบับท่ี 1 เดือนมกราคม – ธันวาคม 2568 

 

ข้อเสนอแนะ 
ข้อเสนอแนะในการใช้ประโยชน์  

1) ควรมีการศึกษาวิจัยเกี่ยวกับเยาวชนรุ่นใหม่ที่มีความเชื่อในเรื่องผีปู่ย่า 

2) ควรมีการศึกษาวิจัยเกี่ยวกับการเปรียบเทียบเรื่องอุปกรณ์และขั้นตอนของพิธีกรรมผีปู่ย่า 

 

เอกสารอ้างอิง 
จดหมายเหตุมหาวิทยาลัยแม่โจ้. (2564). ประเพณีเลี้ยงผีปู่ย่า. สืบค้นจาก https://archives.mju.ac.th/web/ 

tradition-to-raise-spirits/ 

จันทนา ใจยุ. (12 สิงหาคม 2567, สัมภาษณ์)  

ทิพย์พธู กฤษสุนทร และทิฆัมพร เอี ่ยมเรไร. (2566). การสื ่อสารของผู ้หญิงล้านนาเพื ่อเสริมสร้างอำนาจ                

ในสื่อพิธีกรรมบูชาบรรพบุรุษ (ผีปู่ย่า). สันติศึกษาปริทรรศน์ มจร, 11(3), 863-877. 

บุญทอง ไชยสินธุ์. (13 สิงหาคม 2567, สัมภาษณ์) 

ปฏิญญา บุญมาเลิศ. (2554). คำเรียกผีและความเชื่อเรื่องผีในภาษาไทยถิ่นเหนือ. วารสารวิชาการ Veridian                      

E-Journal Silpakorn University สาขามนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และศิลปะ, 4(1), 588-602.  

มาลา คำจันทร์. (2559). เรื่องเล่าผีล้านนา พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: สยามปริทัศน์. 

เรณู เหมือนจันทร์เชย. (2558). หน้าที่ทางสังคมของความเชื่อผีบรรพบุรุษไทยโซ่ง บ้านเกาะแรต จังหวัดนครปฐม. 

ภาษาและวัฒนธรรม, 34(1), 86-103.  

ศิรดา เทียนขาว และฉัตรศิริ กลั่งเนียม. (2563). ความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษของชุมชนชาวมอญ อำเภอสามโคก 

จังหวัดปทุมธานี. วิจัยราชภัฏพระนคร, 15(2), 334-346.  

สนิท สมัครการ. (2539). ความเชื่อและศาสนาในสังคมไทยวิเคราะห์เชิงสังคม-มานุษยวิทยา. กรุงเทพฯ: โอ. เอส. 

พริ้นติ้ง เฮ้าส์.  

อภิญญา เฟื่องฟูสกุล. (2553). แนวความคิดพ้ืนฐานทางสังคมและวัฒนธรรม พิมพ์ครั้งที่ 3. เชียงใหม่: ภาควิชา

สังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  

Google Maps. (2567). สืบค้นเมื่อ 8 สิงหาคม 2567, สืบค้นจาก https://maps.app.goo.gl/9yotTazGBVM6c 

g8s9  

 

https://maps.app.goo.gl/

