
57กันยายน - ธันวาคม 2561






 


การเมืองวัฒนธรรม: รากเหง้าแห่งการพัฒนาการเมืองไทย


พระราชรัตนาลงกรณ์1


พระศรีญาณวงศ์2


พระเดชขจร ขนฺติธโร3


	 1	 เจ้าคณะจังหวัดหนองคาย, ดร.


	 2 	รองเจ้าคณะจังหวัดหนองคาย, ดร., และรองอธิการบดีมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ-


ราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย


	 3 	อาจารย์ผู้รับผิดชอบหลักสูตรรัฐศาสตรบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาเขตหนองคาย





Cultural Politics: Root of Thai Political Development


บทคัดย่อ


บทความวิจัยนี้ตั้งอยู่บนพื้นฐานแนวคิดการเมืองวัฒนธรรม เป็นการค้นคว้า

หาความรู้แบบคุณภาพ โดยมีวัตถุประสงค์ 2 ข้อ คือเพื่อศึกษาความสัมพันธ์ของ

วัฒนธรรมกับการพัฒนาการเมืองไทย และเพื่อวิเคราะห์ความสำคัญของกระบวน

ทัศน์ทางการเมืองวัฒนธรรมต่อการพัฒนาการเมืองไทย ผลการวิจัยพบว่า



การพัฒนาการเมืองไทยสามารถมองผ่านมิติเชิงวัฒนธรรมได้ และเป็นแนวคิดที่ช่วย

เพิ่มพื้นที่สาธารณะให้กับคนชายขอบได้มีอำนาจในการต่อรองมากขึ้นโดยเฉพาะ



ในยุคหลังสมัยใหม่ กระบวนทัศน์การเมืองวัฒนธรรมนั้นมีส่วนสำคัญที่จะช่วย

พัฒนาการเมืองไทยได้ เพราะเป็นแนวคิดที่ขยายมุมมองทางการเมืองอย่างเสมอภาค

กัน และฝึกฝนประชาชนสู่การเป็น “อภิวัฒน์พลเมือง” อันเป็นรากเหง้าของ



การพัฒนาการเมืองไทยตามครรลองประชาธิปไตยสากล


คำสำคัญ: การเมืองวัฒนธรรม การพัฒนาการเมือง ยุคหลังสมัยใหม่นิยม ทุนทาง

วัฒนธรรม




58 กันยายน - ธันวาคม 2561


การเมืองวัฒนธรรม: รากเหง้าแห่งการพัฒนาการเมืองไทย







Abstract


This research article is based on the concept of cultural politics. Quality research is 

required which there are two objectives; firstly, to study the relationship of  culture and 

Thai political development. Then, to analyze the importance of the cultural politics 

paradigms toward Thai polit ical development. The results found out that the 

development of Thai politics can be viewed through cultural dimension and also 

enhances public space for marginalized people to have greater bargaining power, 

especially in  postmodernism  period. The cultural politics paradigm plays an important 

role in the development of Thai politics. Because it extends the political view equally and  

also train people to be “Civic Citizen” that is the root of Thai political development in 

accordance with the universal democracy.


Keywords: Cultural Politics, Political Development, Postmodernism, Cultural Capital.


บทนำ


หลายทศวรรษที่ ผ่ านมาการศึ กษารั ฐศาสตร์



เน้นเนื้อหาที่ เกี่ยวกับการเมือง การปกครอง และ



การจัดสรรอำนาจเป็นส่วนใหญ่ ทำให้องค์ความรู้ทาง

รัฐศาสตร์ยังวนเวียนอยู่ในขอบเขตของการเลือกตั้ง 

รั ฐ สภา หรื อการ ให้ ก ำ เนิ ด รั ฐ ธ ร รมนูญ เป็ นต้ น 



แม้รัฐศาสตร์จะเป็นศาสตร์ทางสังคมศาสตร์ (social 

sciences) ที่ช่วยอธิบายปรากฏการณ์ทางสังคมได้เป็น

อย่ างดี และมีอิทธิพลต่อศาสตร์อื่ นๆ ตามเกณฑ์



การพิจารณาจำแนกแบบมาตรฐานนานาชาติหรือ



ไ อส์ เซ ด ( I S CED : I n t e r n a t i ona l S t anda rd 

Classification of Education) (จิรโชค วีระสัย, 2543, 

น. 14) แต่รัฐศาสตร์ก็ยังคับแคบเมื่อเทียบกับมุมมองทาง

วัฒนธรรม เพราะวัฒนธรรมเป็นสิ่งที่สังคมยอมรับแล้ว

และแทรกตัวอยู่ในทุกอณูของสังคม ไม่ว่าจะเป็นอาหาร

การกิน การชมภาพยนตร์ การพักอาศัย การเดินทาง 



ก็ล้วนแต่เป็นกิจกรรมทางวัฒนธรรมของมนุษย์ทั้งสิ้น 



ดังนั้นการศึกษาการเมืองผ่านเลนส์ทางวัฒนธรรมจึงเป็น

ความท้าทายอันดับต้นๆ ของนักวิชาการในยุคหลังสมัย

ใหม่ (post-modernism) เช่นในปัจจุบัน สอดคล้องกับ

บทความวิจัยนี้ที่มุ่งเน้นศึกษาการเมืองเชิงวัฒนธรรม



เพื่อการพัฒนาการเมืองไทย


นั บ แต่ ช่ ว ง กล า งศตว ร รษที่ 2 0 ห รื อ ยุ คหลั ง

สงครามโลกครั้งที่สองเป็นต้นมา มีนักวิชาการในซีกโลก

ตะวันตกได้ค้นคว้าแนวคิดวัฒนธรรมการเมืองที่ว่าด้วย

เรื่องประชาธิปไตย โดยเฉพาะในชาติมหาอำนาจ 5 ชาติ 

ได้แก่ สหรัฐอเมริกา สหราชอาณาจักร เยอรมนี อิตาลี 

และเม็กซิโก กระทั่งก่อตัวขึ้นเป็นชุดความคิดกระแสหลัก

ของโลก (mainstream) และมีอิทธิพลอย่างมากต่อการ

ให้กำเนิดชาติใหม่ๆ (national explosions) ทั้งในทวีป

เอเชียและแอฟริกา (Almond & Verba, 1989, 



pp. 2-5) แนวคิดนี้ก็ เริ่มเคลื่อนย้ายกระบวนทัศน์ 

(paradigm shift) เข้าสู่สังคมไทยด้วย ซึ่ งตรงกับ



ช่วงเวลาที่ประเทศไทยมีการเปลี่ยนแปลงการปกครอง 

พ.ศ. 2475 ประกอบกับสถานการณ์การเรียกร้อง

เอกราชของหลายชาติ ใน เอเชีย จึ งทำให้กระแส





59กันยายน - ธันวาคม 2561


การพัฒนาประชาธิปไตยแบบสากลได้รับการตอบรับ

อ ย่ า ง ดี จ า ก ทั้ ง นั ก วิ ช า ก า ร ส า ย อ นุ รั ก ษ์ นิ ย ม 

(conservatism) และสายเสรีนิยม (liberalism) (สุกันต์ 

แสงโชติ: สัมภาษณ์, 2560) นับเป็นย่างก้าวแรกสำหรับ

แนวความคิดการเมืองวัฒนธรรมบนเวทีการเมืองไทย


บทความวิจัยนี้ที่มีวัตถุประสงค์ 2 ข้อ คือเพื่อศึกษา

ความสัมพันธ์ของวัฒนธรรมกับการพัฒนาการเมืองไทย

ประการหนึ่ง และเพื่อวิเคราะห์ความสำคัญของกระบวน

ทัศน์ทางการเมืองวัฒนธรรมต่อการพัฒนาการเมืองไทย

อีกประการหนึ่ง เป็นการพรรณาแบบอุปนัย (Inductive) 

ที่ศึกษาเฉพาะบางสังคมแต่สามารถนำไปเทียบเคียงกับ

สังคมอื่นๆ ได้หรือสามารถนำไปวิเคราะห์เพิ่มเติมต่อจาก

ผลการศึกษานี้ได้ด้วย บทความนี้มีคำสำคัญที่จะกล่าว

มากเป็นพิเศษอยู่บ้าง อาทิเช่น การเมืองวัฒนธรรม 



การพัฒนาการเมือง ยุคหลังสมัยใหม่นิยม คุณค่าทาง

วัฒนธรรม คำว่าการเมืองวัฒนธรรมนั้น หมายถึง



การศึกษาการใช้อำนาจของระบบการเมืองผ่านมิติทาง

วัฒนธรรมเพื่อสร้างความเข้าใจว่าวัฒนธรรมในชุมชนนั้น

มีผลต่อโครงสร้ างการเมืองการปกครองอย่ างไร 



เช่น การเมืองวัฒนธรรม: มโนทัศน์แห่งการรักร่วมเพศ 

(Sinfield, 1994) เป็นต้น เพราะวัฒนธรรมมีขอบเขต



ที่กว้างขวางและเกี่ยวข้องกับกิจกรรมสำคัญๆ ซึ่งล้วน



มีอิทธิพลต่อสังคมทั้งสิ้น ถัดมาคำว่าการพัฒนาการเมือง 

คือการยกระดับแนวคิดทางการเมืองไปสู่การเป็น



อภิวัฒน์พลเมืองเพื่อช่วยผลักดันการเมืองไปในทิศทาง



ที่ดีขึ้น ส่วนคำว่ายุคหลั งสมัยใหม่นิยมเป็นยุคที่มี



ความจริงมากกว่าหนึ่ง ไม่มีความจริงเดียวเหมือนยุค

ปฏิวัติอุสาหกรรมอีกต่อไป ทุกอย่างเดินทางไปสู่หลัก

อนัตตาที่ไม่มีตัวตน เพราะความจริงเกิดขึ้นได้ตลอดเวลา 

สุดท้ายคำว่าทุนทางวัฒนธรรม หมายถึงพื้นฐานของ

กิจกรรมในชุมชนที่เป็นสิ่งที่ดีงาม และเกิดขึ้นเป็นเวลา

นานจนได้รับการยอมรับและตีค่าจากสังคมจนกระทั่ง

กลายเป็นวัฒนธรรมประจำท้องถิ่นในที่สุด





ทุนทางวัฒนธรรม: รากเหง้าของรัฐศาสตร์
วัฒนธรรม


สิ่งที่บ่งบอกถึงเอกลักษณ์ของท้องถิ่นได้ดีที่สุดคือ 

วัฒนธรรมประจำท้องถิ่น โดยเฉพาะอย่างยิ่งวัฒนธรรม



ที่เป็นอัตลักษณ์หรือมีลักษณะเฉพาะตัว ก็ยิ่งจะสร้าง

ความแตกต่างอย่างชัดเจน แต่เส้นทางของกิจกรรม



ในสังคมจะก้าวขึ้นมาเป็นวัฒนธรรมได้นั้น ต้องผ่าน



บททดสอบมากมาย บางกิจกรรมเกิดขึ้น แต่ไม่ได้รับ



การยอมรับ ก็ไม่เรียกว่าเป็นวัฒนธรรม บางกิจกรรม



เกิดขึ้น และได้รับการยอมรับพร้อมกับการใช้ระยะเวลา

หนึ่งในการพิสูจน์คุณค่า เมื่อกิจกรรมนั้นดำรงอยู่จนผ่าน

บททดสอบได้ก็จะสถาปนาให้เป็นวัฒนธรรมในสังคม



โดยปริยาย (วิศาล ศรีมหาวโร, 2554) เช่น ประเพณี



การร้องรำทำเพลง ประเพณีการนับถือบรรพบุรุษ 

ประเพณีการแข่งเรือ เป็นต้น ซึ่งกิจกรรมส่วนใหญ่ที่ได้

กลายเป็นวัฒนธรรมของชุมชนล้วนแต่เกี่ยวข้องกับ



วิถีชีวิตของสมาชิกในสังคมทั้งสิ้น ไม่ว่าจะเป็นวัฒนธรรม

การกิน วัฒนธรรมการดำรงชีวิต หรือวัฒนธรรมด้าน

ปรัชญาความเชื่อ เป็นอาทิ ครั้นเมื่อการเมืองได้ใช้



มุมมองของวัฒนธรรมมาเป็นส่วนหนึ่งของการศึกษา 



ก็ยิ่งทำให้วิถีชีวิตของชุมชนได้รับความสนใจมากยิ่งขึ้น 

เพราะกิจกรรมในชุมชนสามารถเชื่อมโยงเข้ากับการเมือง

ได้แทบทั้งหมด ประกอบกับวิถีชีวิตต่างๆ ก็จะเป็นปัจจัย

สนับสนุนการพัฒนาการเมืองได้อีกทางหนึ่งด้วย


ปรัชญาหรือความเชื่อประจำท้องถิ่นเป็นลักษณะ

สำคัญของท้องถิ่นที่คนในสมาชิกได้รับรู้จากรุ่นสู่รุ่น 



ซึ่งความเชื่อประจำท้องถิ่นนี้สามารถพัฒนาขึ้นไปเป็น

ความรู้ ป ระจำท้ อ งถิ่ นหรื อภู มิ ปัญญาท้ อ งถิ่ น ได้ 



ภูมิปัญญาท้องถิ่นนั้นเป็นความรู้ความสามารถที่คน



ในชุมชนเข้าใจจริงและผ่านกระบวนการทางความคิดเชิง

สร้างสรรค์จนกระทั่งเกิดผลสำเร็จมาแล้ว แม้ภูมิปัญญา

จะเป็นนามธรรมที่ไม่มีตัวตน จับต้องไม่ได้ แต่ก็เป็น

ความรู้สึกนึกคิดที่อยู่รอบตัวสมาชิกทุกคนในท้องถิ่น 



60 กันยายน - ธันวาคม 2561


การเมืองวัฒนธรรม: รากเหง้าแห่งการพัฒนาการเมืองไทย


ขณะเดียวกันภูมิปัญญาท้องถิ่นยังแสดงให้เห็นถึงวิถีชีวิต

และคณุคา่แหง่วฒันธรรมทีส่ามารถผสมผสานองคค์วามรู้ 

เข้ากับทักษะวิชาการแขนงอื่นๆ ได้ด้วย (กฤษณา 



วงษาสันต์, 2552, น. 5) เช่น ความเชื่อเกี่ยวกับปู่ตา 



ผีบรรพชน และพิธีกรรมต่างๆ หากรู้จักประยุกต์ใช้ก็จะ

สามารถสร้างการมีส่วนร่วมทางการเมืองได้ และสามารถ

ระดมมวลชนให้ชุมชนยืนหยัดพึ่งตนเองตามแนวทาง

เศรษฐกิจพอเพียงได้ ดังนั้น ภูมิปัญญาท้องถิ่นจึงเป็น



รากเหง้าที่ช่วยส่งเสริมให้ชุมชนพัฒนาได้อย่างยั่งยืนและ

ยังประโยชน์ให้สมาชิกมีความเข้าใจในวิถีชีวิตของตน

อย่างลึกซึ้ง


เมื่อความเข้มแข็งของชุมชนขึ้นอยู่กับรูปแบบความ

เชื่อทางวัฒนธรรม นั่นแสดงว่าทุนทางวัฒนธรรมเป็น

ส่วนสำคัญที่จะทำให้คุณภาพชีวิตของผู้คนในชุมชน



สูงขึ้น เป็นรากฐานสำคัญของการพัฒนาชีวิตกับจิตใจ 

และเป็นฐานรากที่ช่วยให้สมาชิกสัมผัสถึงแก่นแท้ของ

วัฒนธรรม เมื่อเข้าใจวัฒนธรรมก็สามารถเข้าใจระบบ

การ เมื อ ง ได้ เช่ นกั น (พระมหาสุ เทพ สุ ปณฺฑิ โ ต : 

สัมภาษณ์ , 2560) วัฒนธรรมชุมชนจะช่วยพัฒนา



การเมืองในระดับท้องถิ่นให้ไปสู่ระดับที่สูงขึ้น อย่างเช่น 

กิจกรรมการบวชป่า การสืบชะตาแม่น้ำ หรือการอนุรักษ์

ป่าชายเลน ล้วนเป็นวัฒนธรรมในชุมชนที่ได้ช่วยพัฒนา

คุณภาพชีวิตตั้งแต่ระดับชุมชนจนถึงระดับประเทศด้วย 

ซึ่งเมื่อภาครัฐเห็นความสำคัญก็อาจดำริให้ออกกฎหมาย

เกี่ยวกับการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม 

โดยมีผลบั งคับใช้ทั่ วประเทศ ยั งผลให้ทรัพยากร 

ธรรมชาติในแต่ละชุมชนได้รับการปกป้อง สร้างความ

อุดมสมบูรณ์ให้กับชุมชน และนำทรัพยากรนั้นไปใช้ให้

เกิดอรรถประโยชน์สูงสุดแก่ชุมชน เกิดอานิสงส์ตามมา



ก็คือ ชุมชนมีอาชีพ มีรายได้มากขึ้น กินดีอยู่ดีมากขึ้น 

คุณภาพชีวิตดีขึ้น และชีวิตมีความมั่นคงมากขึ้นด้วย 

(วิทยากร เชียงกูล, 2552, น. 24)


จากที่กล่าวมาจะพบว่าภูมิปัญญาท้องถิ่นเป็นทุนทาง

วัฒนธรรมที่ เกิดจากสติปัญญาของชาวบ้าน เป็น

ศั กยภาพหรื อความสามารถในการแก้ ไขปัญหา



การดำเนินชีวิต และสร้างอาชีพที่สอดคล้องกับบริบท

ของชุมชนท้องถิ่น (Krapf, 2002, pp. 24-28) ซึ่งถือว่า

เป็นองค์ความรู้ของชาวบ้านที่คิดค้น สั่งสม สืบทอด 

ปรับปรุง พัฒนา ทำให้องค์ความรู้งอกเงยขึ้นอย่างไม่

หยุดนิ่ง เป็นการสร้างความรู้ใหม่เพื่อตอบสนองความ

ต้องการของชุมชนตามสภาพสังคมที่กำลังเปลี่ยนไป และ

เอื้อประโยชน์ต่อการพัฒนาประเทศอย่างยั่งยืน นับเป็น

ผลดีที่ช่วยกระตุ้นให้สมาชิกในชุมชนมีความผูกพันและ



มีส่วนร่วมในกิจกรรมการพัฒนาโดยใช้ทุนทางวัฒนธรรม 

ด้วยเหตุนี้ ทุนทางวัฒนธรรมจึงเป็นแก่นในการพัฒนา

สังคมที่สามารถสรุปได้ดังนี้


1) 	ทุนทางวัฒนธรรมทำให้เกิดความรักต่อท้องถิ่น 

เป็นการสร้างความรู้สึกผูกพันกับปรัชญาชุมชน ไม่ว่า



จะเป็นประเพณี ประวัติศาสตร์ หรือจิตสำนึกที่มีต่อ

ชุมชน ล้วนแต่เป็นกิจกรรมเชิงวัฒนธรรมที่เปิดโอกาสให้

สมาชิกได้มีส่วนร่วมในการจัดกิจกรรมเพื่อตอบแทน

ชุมชน โดยชุมชนอาจจัดที่วัดหรือที่โรงเรียนตามความ

เหมาะสม (ชนิดา จิตตรุทธะ, 2556, น. 27)  ด้วย

กิจกรรมเหล่านี้จะช่วยปลูกฝังให้เยาวชนที่เป็นสมาชิก



รุ่นใหม่ได้รับรู้ ซึมซับ และผูกพันกับชุมชน ทั้งยังเอื้อต่อ

การปรับตัวหรือปรับเปลี่ยนพฤติกรรมบางอย่างให้

สอดคล้องกับวิถีชุมชนได้อย่างเหมาะสมด้วย


2) 	ทุนทางวัฒนธรรมช่วยสร้างต้นแบบการพัฒนาเชิง

วัฒนธรรม กล่าวคือ ผู้นำกลุ่มกิจกรรมของชุมชนต้องได้

รับการฝึกฝนให้เป็นผู้นำเพื่อดึงศักยภาพในบทบาทผู้นำ

และเป็นแบบอย่างให้เยาวชน โดยการนำบุคลากรใน

ชุมชนมาฝึกฝนอย่างต่อเนื่องเพื่อให้ชินกับการเป็นผู้นำ

และคงไว้ซึ่งประเพณีท้องถิ่น หรือการจัดกิจกรรมการ

พัฒนาเพื่อปรับวิธีคิดให้ทั้งผู้ใหญ่และเยาวชนทำงาน



ร่วมกันอย่างเป็นระบบ หรือการสนับสนุนให้ทุกฝ่าย



มีส่วนร่วมด้วยการกระจายบทบาทหน้าที่ตามความถนัด



61กันยายน - ธันวาคม 2561


เพื่ออนุรักษ์ประเพณีวัฒนธรรมให้ดำรงสืบไป กิจกรรม

เหล่านี้ล้วนเป็นตัวแบบการพัฒนาชุมชนเชิงวัฒนธรรม



ทั้งสิ้น


3. 	ทุนทางวัฒนธรรมช่วยสร้างกระบวนการเรียนรู้ 

เป็นการสร้างแหล่งเรียนรู้เพื่อเป็นเวทีให้เยาวชนได้แสดง

วิถีชีวิตชุมชนทำให้เกิดประโยชน์ต่อกระบวนการเรียนรู้

แก่เยาวชน เช่น การจัดค่ายคุณธรรมโดยให้เยาวชน



เป็นผู้ช่ วยวิทยากร การซ้อมการสวดมนต์ทำนอง

สรภัญญะ การเล่นดนตรีพื้นบ้าน ซ้อมการฟ้อนรำ ฯลฯ 

ซึ่งเป็นการบูรณาการเพื่อพัฒนาชุมชนอย่างแท้จริง 



โดยใช้ “คุณค่า” นำ “มูลค่า” เพราะกิจกรรมดังกล่าว

ไม่เพียงแค่มุ่งสร้างมูลค่าหรือผลทางเศรษฐกิจท่านั้น แต่

จะมุ่งเน้นเพื่อสร้างการเรียนรู้ที่อิงอยู่กับวัฒนธรรมอันดี

งามของชุมชน อันเป็นการยกระดับการดำรงชีพควบคู่

กับการอนุรักษ์วัฒนธรรมของชุมชน


ความเข้มแข็งของชุมชนตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันเกิด

การบูรณาการทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรมและ



สิ่งแวดล้อมภายในชุมชนอย่างสมดุล โดยใช้หลักการ

พัฒนาสมัยใหม่ผ่านการวางแผนแบบมีส่วนร่วมและ



เป็นระบบ แต่ให้ความสำคัญกับการอนุรักษ์วัฒนธรรม

ท้องถิ่นควบคู่กับการนำองค์ความรู้ที่ได้รับจากภายนอก

มาผสมผสานปรับใช้ให้เหมาะสม แล้วสรุปเป็นบทเรียน

เฉพาะของชุมชน จนสามารถพัฒนาไปสู่ความเป็นชุมชน

เข้มแข็ง ซึ่งสามารถสรุปได้ 3 ลักษณะ (พระมหาอภิชาติ 

ธมฺมาภินนฺโท (งันลาโสม) และ อาแว มะแส, 2558, 



น. 129) ดังนี้


1. 	องคป์ระกอบและเงือ่นไขทีส่ำคญัในการเสรมิสรา้ง 

ความเข้มแข็งให้กับชุมชน ได้แก่ การมีผู้นำที่เข้มแข็ง 



การถอดบทเรียนเพื่อมาพัฒนาชุมชนอย่างต่อเนื่อง 



การสรา้งจติสำนกึใหค้นในชมุชนรกัทอ้งถิน่ การมคีวามรกั 

และเอื้ออาทรต่อกัน การเกิดภาพลักษณ์ที่ดีต่อชุมชน


2. 	กลไกการปฏิบัติที่ส่งเสริมให้เกิดความเข้มแข็ง

ของชุมชน คือ การเรียนรู้อย่างต่อเนื่องของคนในชุมชน 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งแกนนำชุมชน ระบบเครือข่าย เพื่อ



นำไปสู่การมีค่าใช้จ่ายลดลง การมีรายได้เพิ่มขึ้น


3. 	มีการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในการเสริมสร้าง



ความเข้มแข็งให้กับชุมชน เช่น การใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่น

เกี่ยวกับการรวมกลุ่มทำกิจกรรมหัตถกรรม ทอผ้า 



งานจักสาน เป็นต้น ทั้งนี้ภูมิปัญญาท้องถิ่นสามารถ



สร้างนวัตกรรมให้เกิดขึ้นได้ด้วย


การรวมกลุ่มเช่นนี้เป็นจุดเริ่มต้นของการสร้างความ

ก้าวหน้าให้กับชุมชนเพื่อแก้ปัญหาในระยะยาว โดย

เฉพาะปัญหาการว่างงาน ด้วยการพัฒนากิจกรรมที่มา

จากภูมิปัญญาให้มีรายได้เสริม เป็นแหล่งสืบค้นทาง

วัฒนธรรมแก่เยาวชน ทำให้เยาวชนรักและหวงแหน

ความเป็นท้องถิ่น ทำให้มีผู้สืบทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นของ

ชุมชนมากขึ้น มีการฟื้นฟูประเพณีพิธีกรรมด้วยการสร้าง

ความสัมพันธ์แบบเอื้ออาทรในชุมชนร่วมกัน กิจกรรม

ชุมชนตามแนวทางนี้ เปรียบเป็นรากเหง้าของต้นไม้



ที่หยั่งรากลึกลงไปให้ความชุ่มชื้นกับดิน ช่วยรักษา



หน้าดินมิให้ถูกกัดเซาะ และช่วยสร้างสมดุลให้กับระบบ

นิเวศของชุมชนให้คงความอุดมสมบูรณ์ (พระเดชขจร 

ขนฺติธโร และคณะ, 2559, น. 75) นับได้ว่าวัฒนธรรม

เป็น “ตาน้ำ” สำคัญในการประคับประคองการเมือง

จากระดับรากหญ้าให้ขับเคลื่อนสู่ระบบการเมืองในระดับ

ที่สูงยิ่งๆ ขึ้นไป


ความสัมพันธ์ของวัฒนธรรม
 
กับการพัฒนาการเมือง


ความเกี่ยวข้องของวัฒนธรรมที่มีต่อการเมืองสามารถ

มองได้หลายมิติ ซึ่งหลากหลายมิติมีความเกี่ยวโยงกับ

การเมืองอย่างละมุนละม่อม อาทิเช่น วัฒนธรรมการกิน

นั้นสามารถมองเป็นการเมืองได้โดยมองในมุมการมี

สุขภาพที่ดี ซึ่ ง เป็นพื้นฐานการเมืองที่ เกี่ยวข้องกับ

นโยบายส่งเสริมสุขภาพของกระทรวงสาธารณสุข หรือ

วัฒนธรรมการดำรงชีวิตนั้นสามารถมองผ่านมิติการเมือง



62 กันยายน - ธันวาคม 2561


การเมืองวัฒนธรรม: รากเหง้าแห่งการพัฒนาการเมืองไทย


ในมุมของความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน ซึ่งเป็น



พื้นฐานการเมืองที่ เกี่ยวข้องกับนโยบายรักษาความ

เรียบร้อยภายในประเทศของกระทรวงที่ใหญ่อันดับหนึ่ง

คือกระทรวงมหาดไทย หรือวัฒนธรรมด้านปรัชญาความ

เชื่อนั้นสามารถมองเป็นการเมืองได้ในมุมของการอนุรักษ์

ศิลปะประเพณีที่เป็นมรดกของชาติ ซึ่งเป็นพื้นฐานของ

นโยบายอนุรักษ์มรดกไทยของกระทรวงวัฒนธรรม 



เหล่านี้เป็นต้น (บุศรินทร์ เลิศชวลิตสกุล, 2555, น. 137)  

นี่จึงเป็นมิติที่วัฒนธรรมเป็นรากเหง้าของการเมืองอย่าง

แยบคายดังที่ได้กล่าวมาข้างต้น


จะเห็นได้ว่า คุณค่าทางวัฒนธรรมถือเป็นปัจจัย



เกื้อหนุนที่ช่วย “ค้ำยัน” ให้การเมืองไทยในระดับล่าง



มีความเข้มแข็งได้ในทุกวันนี้ เพราะวัฒนธรรมท้องถิ่น



ที่เข้มแข็งจะส่งผลถึงการพัฒนาสังคมให้เข้มแข็งเช่นกัน 

กว่ากิจกรรมหนึ่งๆ จะได้รับการยอมรับและผ่านการตีค่า

จากสมาชิกต้อง ใช้ เวลานานมาก ทั้ งยั งต้ องผ่ าน

กระบวนการวิพากษ์วิจารณ์ ขัดเกลา สังเคราะห์และ

ตกผลึกจนกลายเป็นวัฒนธรรมได้ในที่สุด ดังนั้น คุณค่า

ทางวัฒนธรรมจึงเป็นทุนทางสังคมที่มีอยู่ในตัวบุคคล 

ชุมชน กลุ่ม/องค์กรในท้องถิ่นนั้นๆ และเป็นทุนที่สมาชิก

ใช้ในการดำรงชีวิตและสามารถบูรณาการเพื่อให้เกิดผล



ที่ทรงคุณค่าสำหรับการพัฒนาตนเอง ส่วนรวม และ

ระดับประเทศได้ด้วย


คุณค่าทางวัฒนธรรมมีส่วนช่วยในการส่งเสริม



การปกครองของสังคมได้ เพราะเป็นปัจจัยเชิงลึกที่แทรก

อยู่ในทุกอนูของสังคม โดยเฉพาะช่วงวิกฤติการณ์ทาง

เศรษฐกิจปี 2540 ที่ได้เกิดองคาพยพการเคลื่อนไหว



ทั้งทางเศรษฐกิจและสังคม ก็เป็นเครื่องพิสูจน์ความ

แขง็แกรง่ของทนุทางวฒันธรรมในสงัคมไทยไดเ้ปน็อยา่งด ี

จะเห็นได้จากการที่ประชาชนสามารถปรับตัวรวมกลุ่ม

เพื่อพึ่งพาอาศัยกัน เมื่อภาครัฐมีกำลังในการกระตุ้น

เศรษฐกิจน้อยลง ภาคประชาชนจึงต้องออกแรงช่วยพยุง

ตัวเองมากขึ้น การสร้างเครือข่ายชุมชนที่มีภูมิปัญญา

ท้องถิ่นเป็นฐานราก ได้ถูกนำมาใช้เป็นต้นทุนทางสังคม

ในการกอบกู้ ชุมชนจากวิกฤติสั งคม และทุนทาง

วัฒนธรรมยังมีส่วนสำคัญในการพัฒนาท้องถิ่น ซึ่งคุณค่า

ทางวฒันธรรมของไทยม ี3 ลกัษณะ (เสาวภา สขุประเสรฐิ, 

2542, น. 89) ดังนี้


	 1) 	อุดมการณ์ร่วม เป็นตัวปลุกสำนึกการอยู่ร่วมกัน

ของคนในชุมชนอย่างแท้จริง


	 2) 	สำนึกร่วม เป็นสำนึกในการแก้ไขปัญหาร่วมกัน


	 3) 	ปฏิบัติการร่วม เป็นแนวทางไปสู่การแก้ไขปัญหา



ให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในระดับนโยบายสาธารณะ


ความสำคัญของทุนทางสังคมและทุนทางวัฒนธรรม

ต่อการพัฒนาการเมือง พบว่า ต้นทุนเหล่านี้มีความ

สำคัญอย่างสูงที่จะช่วยวางรากฐานให้กับสังคมใน



ภาพรวม โดย เฉพาะอย่ า งยิ่ ง ต่ อการ เสริ มสร้ า ง

กระบวนการผลิตในภาคเศรษฐกิจ การเสริมสร้าง



ความมั่นคงให้กับสังคม และการส่งเสริมระบบการเมือง

การปกครองให้เข้มแข็ง ในยามที่เกิดวิกฤติเศรษฐกิจและ

สังคม ทุนทางสังคมก็ยังช่วยดำรงคงสถานะดังเดิมไว้ได้ 

(พระมหาบุญเลิศ อินฺทปญฺโญ, 2560, น. 14) เห็นได้จาก

การมีส่วนร่วมจากประชาชนในท้องถิ่นที่จะเป็นแรง



ผลักดันก่อให้เกิดการรวมตัว ร่วมคิด ร่วมทำบนฐาน

วัฒนธรรม ซึ่งเป็นพลังสำคัญที่ช่วยให้ชุมชนผ่านพ้น

วิกฤตต่างๆ ไปได้  ชาวบ้านจะมีความสัมพันธ์กันผ่าน

ระบบเครือญาติ มีการปกครองและการจัดการความสงบ

เรียบร้อยภายในโดยระบบอาวุโส มีผู้นำที่มีบารมีได้รับ

การเคารพยกย่องในชุมชน สมาชิกชุมชนมีความผูกพัน

กลมเกลียวเพราะมีความเคารพนับถือในผีบรรพบุรุษ

เดียวกัน และความเชื่อในสิ่งเหนือธรรมชาติที่คอยเป็น



สิ่งควบคุมพฤติกรรมของคน ก่อให้เกิดกฎเกณฑ์ในการ

อยู่ร่วมกันอย่างมีระเบียบแบบแผน รวมทั้งคติทาง

ศาสนาพุทธ-พราหมณ์ที่ เข้ามาผสมกลมกลืนในวิถี



ความเชื่อ พิธีกรรม และประเพณีของชุมชน สิ่งเหล่านี้



63กันยายน - ธันวาคม 2561


หล่อหลอมให้สมาชิกชุมชนอยู่ร่วมกันด้วยความเอื้อเฟื้อ

เผื่อแผ่ เมื่อเกิดความแตกแยกขัดแย้งก็จะมีกลไกภายใน

ไกล่เกลี่ยตัดสิน คือ ระบบว่าความโดยผู้อาวุโสและ



เครือญาติ


จะเห็นได้ว่า การที่สังคมไทยยังคงดำรงอยู่ได้ก็เพราะ

มีทุนทางสังคมมากมายเป็นตาข่ายรองรับ จุดเด่น



ที่สำคัญก็คือ การมีสถาบันพระมหากษัตริย์เป็นศูนย์รวม

จิตใจของคนทั้ งชาติ มีระบบเครือญาติและชุมชน



ที่เข้มแข็งบนพื้นฐานวัฒนธรรมที่เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ มีน้ำใจ

ไมตรี เป็นต้น คุณค่าทางวัฒนธรรมที่สร้างความเข้มแข็ง

ของชุมชนท้องถิ่นเป็นเสมือนฝายที่ชะลอความเสียหาย

อันอาจจะเกิดขึ้นจากผลกระทบภายนอก เปรียบเหมือน

ปราการที่จะคอยเฝ้าระวังอันตราย เปรียบเสมือน



จิตวิญญาณของสังคมที่สะท้อนคุณค่าของสังคม และ



เป็นพลังสำคัญให้สมาชิกและสังคมก้าวข้ามอุปสรรค



ไปได้ (อานันท์ กาญจนพันธ์, 2538, น. 23) นอกจากทุน

ทางสังคมจะได้รับการยกย่องว่าเป็น “ของมีค่า” ที่ช่วย

ลดวิกฤติสังคมแล้ว ทุนสังคมก็ยังช่วยส่งเสริมการเมือง

การปกครองในประชาธิปไตยให้มีความเข้มแข็งได้อีกด้วย 

โดยจะสามารถอธิบายได้ดังนี้


1. สังคมพึ่งพา (life for society)


อุปนิสัยการพึ่งพาและถ้อยทีถ้อยอาศัยกันจะช่วย

ผ่อนหนักเป็นเบาในผลกระทบซึ่งเกิดจากปัจจัยภายนอก

ที่ควบคุมไม่ได้ เช่น ปัญหาสงครามกลางเมือง ปัญหา

ราคาน้ำมันโลก ปัญหาเศรษฐกิจโลก เป็นต้น การมีสังคม

ที่พึ่งพากันกลายเป็น “วัคซีนทางวัฒนธรรม” ที่สร้าง

ภูมิต้านทานให้กับประเทศเมื่อต้องเผชิญโรคร้าย สังคม

พึ่งพาที่เห็นได้เด่นชัดที่สุด คือ วัฒนธรรมท้องถิ่นที่มี



การรวมกลุ่มเป็นองค์กรภาคประชาชนอย่างแข็งแกร่ง 

เช่น กลุ่มเหมืองฝาย กลุ่มสัจจะออมทรัพย์ กลุ่มดูแล

รักษาป่าชุมชน ถือเป็นตัวอย่างของสังคมพึ่งพา (ในเรื่อง

ที่ดี) ที่ช่วยให้สมาชิกในสังคมหล่อหลอมเอื้ออาทรต่อกัน 

จนเกิดเศรษฐกิจหมุนเวียนอยู่ในชุมชน เช่น การจ้างงาน 

การบริโภคทรัพยากรอย่างคุ้มค่า สังคมที่พึ่งพาอาศัยกัน

เป็นกลจักรสำคัญที่ช่วยสร้างความเข้มแข็งให้ชุมชน



มีความสมานฉันท์ เป็นปึกแผ่น รักษารากเหง้าทางสังคม

ได้เป็นอย่างดี ซึ่งช่วยสนับสนุนให้นโยบายรัฐสามารถ 

“เข้าถึง” (approach) ประชาชนได้ง่ายและช่วย



เผยแพร่แนวคิดการเมืองแบบประชาธิปไตยได้อย่าง



กว้ างขวางมากขึ้ นด้ วย อาทิ การพึ่ งพาให้ชุ มชน



ช่วยประชาสัมพันธ์นโยบายประชารัฐตามข้อมูล



ที่เป็นจริง หรือกรณีภาคประชาชนอาจพึ่งพาเจ้าหน้าที่รัฐ

ให้ประสานงานส่งหน่วยควบคุมโรคติดต่อที่ไปยังพื้นที่

แพร่ระบาดในช่วงนอกเวลาราชการ เหล่านี้ถือเป็น



ความสำเร็จอันเกิดจากความร่วมมือกันอย่างเข้าใจ 



โดยมิ ได้มีค่ าตอบแทนใดๆ มิ ได้ช่ วย เหลือ เพราะ



สายสัมพันธ์ส่วนตัว หากแต่ทำไปเพราะความเต็มใจที่ได้

ปฏิบัติหน้าที่ที่ตนรับผิดชอบอย่างสมบูรณ์ที่สุด อันเนื่อง

มาจากสายสัมพันธ์ที่ดีที่เกิดจากการวางใจกันระหว่าง

ภาครัฐกับภาคประชาชนนั่นเอง


2. ประเพณีพึ่งพิง (life from tradition)


ประ เพณี วัฒนธรรม ในแต่ ละท้ อ งถิ่ น ถื อ ว่ า มี



ความสำคัญที่ไม่ใช่แค่ช่วยชะลอความตกต่ำที่เกิดจาก

ปัจจัยภายนอกเท่านั้น แต่ยังเป็นฟันเฟืองสำคัญที่ช่วย



หล่อหลอมและสร้างความหวังใหม่ๆ แก่สมาชิกในสังคม

ด้วย ประเพณีวัฒนธรรมที่ยืนหยัดในสังคมไทยมาช้านาน

ได้สร้างมิตรภาพที่น่ าทึ่ ง ให้ เกิดขึ้นในสังคม ไม่ว่ า



จะเป็นการยกย่องผู้ใหญ่ กตัญญูรู้คุณ การโอบอ้อมอารี

ของคนไทยมีส่วนช่วยดำรงความมั่นคงและความสามัคคี

ปรองดองของชนในชาติ ก็ล้วนแต่สะท้อนถึงจุดแข็งแห่ง

ประเพณีท้องถิ่นไทยที่พึ่งพิงกันอย่างถ้อยทีถ้อยอาศัย



ทั้งสิ้น เพียงแต่สังคมต้องมีสติมากพอที่จะไม่คล้อยตาม

ให้ผู้ ใหญ่ที่ ไร้คุณธรรมชักจูงให้เชื่อในทางเสื่อมหรือ



มิจฉาทิฏฐิ แต่ต้องรู้จักแยกแยะที่จะเลือกเคารพผู้ใหญ่



ที่มีคุณธรรมจริยธรรมเป็นต้นแบบ เมื่อผู้ใหญ่มีคุณสมบัติ



ที่น่าเลื่อมใสศรัทธาแล้ว ก็จะเปิดโอกาสให้ชุมชนได้เข้า



64 กันยายน - ธันวาคม 2561


การเมืองวัฒนธรรม: รากเหง้าแห่งการพัฒนาการเมืองไทย


มามีส่วนร่วม (participation) ในการตัดสินใจกำหนด

ทิศทางการพัฒนาชุมชนได้ โดยไม่ผูกขาดอำนาจ



การตัดสินใจอยู่แต่ในคนบางกลุ่มเท่านั้น เมื่อสังคม



เกิดความปรองดอง แม้สถานการณ์ในปัจจุบันจะเริ่มมี

การแบ่งแยกอุดมการณ์ทางการเมืองเป็นสีต่ างๆ 



แต่ต้นทุนทางวัฒนธรรมที่อยู่ในระดับสูงของไทยก็จะ

สามารถประสานความคิดต่างของคนในชุมชนได้เป็น

อย่างดี (นันธวัช นุนารถ, 2560, น. 17) นอกจากนี้

คุณค่าของประเพณีวัฒนธรรมในแต่ละท้องถิ่นยังได้ทำ

หน้าที่ช่วยประสานรอยร้าวนั้นให้ประสานกันได้อย่าง



ดีเลิศ ไม่วาคนในชุมชนจะขุ่นเคืองกันมายาวนานขนาด

ไหน แต่พอถึงห้วงเวลาประเพณีสำคัญ ความขัดแย้งนั้น



ก็ดูเหมือนจะค่อยๆ จางลงอย่างเห็นได้ชัด อาทิเช่น 



พอถงึเทศกาลประเพณสีงกรานต ์ชาวบา้นทกุตารางเมตร



ในสังคมจะสืบสานประเพณีรดน้ำดำหัวผู้ใหญ่ที่เคารพ

นับถือ ทำให้ เกิดบรรยากาศแห่งความสมานฉันท์



ปรองดองเกิดขึ้นอีกครั้ง ทำให้สังคมได้ผู้นำและผู้ตามที่มี



คุณธรรมเพิ่มขึ้น เฉกเช่นเดียวกับประเพณีบุญข้าวสาก 

หรือประเพณีวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา เป็นต้น 



ซึ่งล้วนแต่เป็นองค์ประกอบสำคัญที่ช่อยหล่อหลอม

เจตคติร่วมกัน มีความอบอุ่นและมิตรสัมพันธ์ที่มอบให้

แก่กัน ถือว่าเป็นสิ่งที่ช่วยสร้างความรักความสามัคคี 

เป็นการแสดงออกซึ่งสังคมแบบพหุนิยม (pluralism) 



ที่นำไปสู่ความสวยงามตามแนวทางประชาธิปไตยสากล 

ดังนั้นองค์ความรู้แบบดั้งเดิมจึงกลายเป็นประเพณี



เกี่ยวกับวิถีชีวิตที่มีผลต่อการส่งเสริมการปกครองและ

การพัฒนาประชาธิปไตยดังกล่าว


3. ประชาธิปไตยในโรงเรียน (democracy in 
school)


รัฐบาลไทยในอดีตได้ใช้ระบบการศึกษากล่อมเกลา



ให้ราษฎรได้เข้าใจหน้าที่ของตนเพื่อตอบสนองต่อรัฐ



ผ่านหลักสูตรหน้าที่พลเมือง ต่อมาเมื่อมีการกระจาย



การศึกษามาสู่ท้องถิ่นมากขึ้น การปรับเนื้อหาหลักสูตร

ให้ เข้ากับแต่ละท้องถิ่นจึง เริ่มปรากฏมากขึ้น เช่น 

รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2540 

2550 และ 2560 ต่างก็มีเจตจำนงที่จะกระจายอำนาจ

การตัดสินใจให้กับท้องถิ่นเพื่อการเรียนรู้จุดเด่นของ



ท้องถิ่นตนให้ลึกซึ้งมากขึ้น (เกษียร เตชะพีระ, 2560, 



น. 3) ถือเป็นกระบวนการที่จะช่วยตอบสนองนโยบาย

การปกครองจากส่วนกลางให้สอดคล้องกับวิถีชีวิตของ

ประชาชนในแต่ละท้องถิ่นได้ นอกจากนี้การเรียนรู้

โครงสร้างการเมืองในระดับท้องถิ่นด้วยการเริ่มต้น



ที่ระบบการศึกษาถือเป็นกระกระตุ้นชีพจรการเมือง



ได้อย่างตรงจุดที่สุด เพราะโรงเรียนเป็นระบบการศึกษา

ที่มีกระบวนการพัฒนาคนให้มีความรู้ ความเข้าใจ และ

กล่อมเกลาทางการเมือง (political socialization) ได้ดี

ที่สุดวิธีหนึ่ง ทั้งรูปแบบการเสริมสร้างความรู้ทฤษฎี



เกี่ยวกับระบอบประชาธิปไตยในโรงเรียนและการนำไป

ใช้ในชีวิตประจำวันในทางปฏิบัติ (สมหมาย จันทร์เรือง, 

2559) เพราะสามารถจำลองบรรยากาศการเมืองได้ใน

ระดับหนึ่ง ในสังคมโรงเรียนจะมีผู้บริหาร ครูอาจารย์

เป็นต้นแบบประชาธิปไตยให้แก่นักเรียน และร่วมรณรงค์

ให้เข้าใจการปกครองโดยผ่านกระบวนการเลือกตั้งแบบ

ต่างๆ เช่น การเลือกประธานนักเรียน การโหวตเลือก

หัวหน้าห้อง การสมัครใจเป็นจิตอาสาในโรงเรียน เป็นต้น 

ทั้ ง ห มดนี้ จ ะ ท ำ ใ ห้ นั ก เ รี ย น เ กิ ด ก า ร “ ซึ ม ซั บ ” 

(absorption) อุดมการณ์ทางการเมืองในเบื้องต้น 



ช่วยเสริมสร้างแนวคิดความเท่าเทียมกัน ช่วยฝึกนักเรียน

ให้รู้จักวิธีการของระบอบประชาธิปไตยผ่านสนาม



เลือกตั้งในสถานศึกษาของตน ทั้งยังสามารถนำวิธีคิด

แบบประชาธิปไตยไปใช้กับสมาชิกในครอบครัวได้เช่นกัน


4. สถาบันครอบครัวเข้มแข็ง (family power)


ความสัมพันธ์ที่ดีของครอบครัวและเครือญาติ



ในชุมชน ถือเป็นจุดแข็งสำหรับทุนทางวัฒนธรรมไทย



ที่ช่วยในการพัฒนาการเมืองไทย เพราะหลังจากที่ได้

เรียนรู้ทฤษฎีประชาธิปไตยในโรงเรียนแล้ว การนำความรู้

ไปสู่ภาคปฏิบัตินอกโรงเรียน โดยเฉพาะการถ่ายทอดสู่

สมาชิกในครอบครัวผ่านกิจกรรมต่างๆ เช่น การเปิด



65กันยายน - ธันวาคม 2561


โอกาสให้สมาชิกแสดงความคิดเห็น การประชุมปรึกษา

หารือการรับฟังความคิดเห็น การฟังเสียงข้างมากที่มี

เหตุผล เป็นต้น การอบรมเลี้ยงดูในครอบครัวมีส่วน

สำคัญมากในการขัดเกลาให้สมาชิกในครอบครัวมีจิตใจ



ที่อ่อนโยน มีคุณธรรม รู้จักการมีเหตุผล แบ่งปัน รู้จัก



รับฟังความคิดเห็นของผู้อื่น มีการแสดงออกที่เหมาะสม 

และสามารถหลีกเลี่ยงการทะเลาะวิวาทได้ ดังนั้น



การหมั่นดูแลสมาชิกในบ้านอย่างประนีประนอมถือเป็น

รากเหง้าที่ทำให้ต้นประชาธิปไตยในบ้านเติบโตขึ้นอย่าง

สมบูรณ์ และการกล่อมเกลาอย่างมีเหตุผลมากขึ้นจะ

ช่วยปลูกฝังระเบียบวินัยและความรับผิดชอบ ซึ่งจะช่วย

สร้างวิธีคิดแบบประชาธิปไตยให้เกิดขึ้นได้ตั้งแต่ที่บ้าน 

เป็นการฝึกสร้างความสมดุลระหว่างการใช้เสรีภาพ 

ความรับผิดชอบและความมีวินัยที่ไม่เบียดเบียนสิทธิ์ของ

ผู้อื่น โดยเฉพาะการสร้างนิสัยให้เป็นผู้มีวินัยที่สามารถ

ควบคุมตัวเองได้ เพราะวินัยเป็นสิ่งสำคัญมากในการ

พัฒนาการเมืองตามแนวประชาธิปไตยสากล (อริย์ธัช 

แก้วเกาะสะบ้า, 2559, น. 5) หากประชาชนไร้ระเบียบ

วินัยก็ย่อมไม่สามารถบังคับหรือควบคุมตัวเองให้มี

พฤติกรรม (mindset) อยู่ ในกรอบกติการ่วมกันได้ 



ยิ่งวินัยได้รับการฝึกฝนตั้งแต่ระดับฐานรากของสังคมแล้ว 

ก็จะยิ่งช่วยยกระดับการเมืองไปสู่ความเป็นสากลได้มาก

ขึ้นเท่านั้น สอดคล้องกับคำกล่าวที่ว่า “วินัยเกิดขึ้น
 

ที่บ้าน”


5. อิสระของท้องถิ่น (local autonomy)


องค์ประกอบของการพัฒนาทางการเมืองที่สำคัญ



อีกประการหนึ่งก็คือ ความเป็นอิสระของระบบย่อยใน

ท้องถิ่น เพราะการเมืองในระดับท้องถิ่นของไทยได้รับ

อิสรเสรีภาพมาอย่างยาวนานตามนโยบายการกระจาย

อำนาจ (decentralization) จึงกลายเป็นอีกหนึ่งแรง

ผลักดันที่สะท้อนทุนทางวัฒนธรรมได้ เป็นอย่างดี 



ความคุ้นเคยในการได้สิทธิ์ดูแลตัวเองได้เป็นเบ้าหลอม



ให้สมาชิกในชุมชนคุ้นชินกับความคล่องตัวในการบริหาร

ท้องถิ่น แต่เมื่อใดก็ตามที่ความเป็นอิสระในการบริหาร

ท้องถิ่นลดลง คงทำให้ความเป็นท้องถิ่นนิยมและ



ทุนดั้งเดิมทางวัฒนธรรมได้รับผลกระทบอย่างแน่นอน 

เพราะการให้สิทธิ เสรีภาพอยู่คู่สั งคมไทยมาอย่าง

ยาวนาน ไม่ว่าจะเป็นเสรีภาพด้านเศรษฐกิจ (ประกอบ

สัมมาอาชีพใดก็ได้ หรือใครใคร่ค้าค้า ใครใคร่ขายขาย) 

ด้านสังคม (มีสัมมาทิฎฐิเรื่องใดก็ได้) และด้านการเมือง 

(เคารพในสิทธิที่จะเลือกใครเป็นผู้ปกครองก็ได้) ซึ่งมีผล

ทำให้ท้องถิ่นหลอมรวมกันเป็นปึกแผ่นมากขึ้น เป็นแรง

ขับ (push) ที่ช่วยให้เกิดประสิทธิภาพในการแก้ไขปัญหา

ของชุมชน การให้อิสระในการปกครองตนเองมีส่วน

สำคัญที่ช่วยจรรโลงให้ระบบราชการเกิดการพัฒนาอย่าง

มีประสิทธิภาพ อันเนื่องมาจากการที่ระบบราชการ



มีขนาดเล็กลง (down size) ไม่ซ้ำซ้อนนั่นเอง เมื่อ

โครงสร้างหรือสายการบังคับบัญชาสั้นลง การบริหาร

องค์กรและการให้บริการประชาชนจึงมีความสะดวก

รวดเร็วหรือที่เรียกว่า “reengineering” (การปรับรื้อ

ระบบ) เห็นได้จากการปรับโครงสร้างการบริหารราชราช

การแผ่นดินในบางกระทรวงเพื่อให้สอดคล้องกับ



การเปลี่ยนแปลงของสังคมโลก (พรอัมรินทร์ พรหมเกิด, 

2558: 12) เมื่อประชาชนรู้สึกมีส่วนร่วมทางการเมือง 

ประชาชนก็จะสำนึกในความเป็นท้องถิ่นของตน 



เกิดความหวงแหนในสิทธิและเสรีภาพมากขึ้น สอดคล้อง

กับมาตรา 43 ของรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย 

พุทธศักราช 2560 ที่ระบุว่าบุคคลและชุมชนมีสิทธิ



เข้ าชื่ อกัน เพื่ อ เสนอแนะต่อหน่ วยงานรั ฐ เพื่ อ ให้



ดำเนินการในอันที่จะเป็นประโยชน์ต่อประชาชนหรือ

ชุมชน ยิ่งไปกว่านั้นยังส่งเสริมให้ประชาชนมีส่วนร่วม



ในการกำหนดนโยบายและวางแผนพัฒนาเศรษฐกิจและ

สังคมทั้งในระดับชาติและระดับท้องถิ่น ด้วยการกระจาย

อำนาจเช่นนี้ การมีส่วนร่วมในการตรวจสอบการ



ใช้อำนาจรัฐทุกระดับจึงถือเป็นการส่งเสริมให้ประชาชน

มี ค ว า ม เข้ ม แข็ ง ต า มหลั ก ก า รปกค รอ ง ร ะบอบ

ประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข 



66 กันยายน - ธันวาคม 2561


การเมืองวัฒนธรรม: รากเหง้าแห่งการพัฒนาการเมืองไทย


ฉะนั้นการปกครองส่วนท้องถิ่นที่ให้ความเป็นอิสระแก่

ระบบย่อยในท้องถิ่นจึง เป็นการสร้างทัศนคติทาง



การเมืองที่ถูกต้องและดีงามซึ่งจะช่วยให้ก้าวข้ามความ

ขัดแย้งที่ เป็นอุปสรรคต่อการพัฒนาการเมืองไทย 



หากประชาชนมีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับบทบาทของ

ตนว่าการเมืองเป็นเรื่องที่ใกล้ตัวที่ทุกคนมีส่วนร่วมได้ 



(ไม่คิดว่าเป็นเรื่องไกลตัวที่มีสิทธิ์เฉพาะบางคนบางกลุ่ม

เหมือนในอดีต) ก็จะทำให้ประชาชนกระตือรือร้นที่จะ

เข้ามามีส่วนร่วม วัฒนธรรมด้านการมีส่วนร่วมในระบบ

ย่อยจึง เป็นตัวแปรสำคัญที่จะส่งผลให้การพัฒนา



การเมืองเป็นไปในทิศทางที่ถูกต้อง      


การพัฒนาการเมืองไทย


คุณค่าของต้นทุนทางวัฒนธรรมที่ช่วยส่งเสริมการปกครอง


สังคม
 

พึ่งพา


ประเพณี
 

พึ่งพิง


ประชาธิปไตย
 

ในโรงเรียน


สถาบันครอบครัว

เข้มแข็ง


อิสระของ
 

ท้องถิ่น


รูปภาพที่ 1: แสดงรูปแบบคุณค่าของทุนทางวัฒนธรรมในสังคมไทย
 

กับการพัฒนาการเมืองไทยตามแนวประชาธิปไตยสากล       

       (ที่มา: คณะผู้วิจัย, 2560)


จากปัจจัยทั้ง 5 ประการข้างต้น ล้วนมีส่วนสำคัญ



ในการช่วยส่งเสริมให้ประชาชนกลายเป็น “พลเมือง” 
 

ที่มีศักยภาพในการพัฒนาประเทศ กล่าวคือ ทุนทาง

วัฒนธรรมในสังคมจะช่วยส่งเสริมให้ประชาชนกลายเป็น

ประชากรที่มีพละกำลังในการพัฒนาชาติได้ดุจโรงงาน



บ่มเพาะเมล็ดพันธ์พลเมืองที่ร่วมค้ำชูการปกครองและ

พัฒนาประชาธิปไตย เพราะการสำนึกถึงความสำคัญ

และความจำเป็นในการมีส่วนร่วมของพลเมือง จะช่วย

สร้ า งคุณค่ าของสมาชิก ในสั งคมต่อการส่ ง เสริ ม



การปกครอง ขณะเดียวกันรัฐบาลก็สามารถบริบาล

ประชาชนได้อย่างทั่วถึงและยอมรับพลังการมีส่วนร่วม

ของภาคประชาสังคมได้มากขึ้นด้วย ซึ่ งการเมือง



เชิ งวัฒนธรรมมีความแตกต่างจากวัฒนธรรมทาง



การเมืองตรงที่วัฒนธรรมทางการเมืองเป็นการศึกษา



ที่เน้นเรื่องอุดมการณ์ ความคิด ทัศนคติ ความเชื่อของ

สมาชิกในสังคมต่อระบบการเมือง อาจจะดำรงอยู่ถาวร

หรือชั่วคราวก็ได้ สามารถแปรผันได้ตามแต่ละสังคม

เพราะแฝงเร้นด้วยแนวคิดเชิงจิตวิทยา ส่วนการเมือง



เชิงวัฒนธรรมเป็นการศึกษาที่ เน้นเรื่องอุดมการณ์ 



ความคิด ทัศนคติ ความเชื่อของสมาชิกในสังคมผ่าน



มิติทางการเมือง ดำรงอยู่ค่อนข้างถาวร ไม่สามารถ

แปรผันได้ในเวลาอันสั้น เพราะเป็นเรื่องที่ประกอบสร้าง

กันขึ้นมา ฉะนั้น คุณค่าทางวัฒนธรรมเป็นสิ่งที่มนุษย์



ได้หล่อหลอมสั่งสมขึ้นจนเป็นบรรทัดฐานทางสังคม 





67กันยายน - ธันวาคม 2561


ถือเป็นทุนขั้นพื้นฐานของสังคมที่ช่วยเชื่อมโยงให้เกิด



การพัฒนาทั้ งทางเศรษฐกิจ สังคม การเมือง และ



สิ่งแวดล้อม อาจกล่าวได้ว่าทุนทางสังคมเป็นทรัพย์สิน

สาธารณะที่ทรงคุณค่า ก่อให้เกิดประโยชน์เพิ่มพูนแก่

ประเทศอย่างมาก ดังนั้น กลไกการให้ชุมชนเข้ามาใช้ทุน

ทางสังคมแบบบูรณาการ จะช่วยให้ประชาชนสามารถ

พัฒนาท้องถิ่นให้มีความเข้มแข็งและยั่งยืนในทุกๆ ด้าน 

สามารถนำมาพัฒนาท้องถิ่นสู่การเป็นประชารัฐที่ดีและ

เป็นรากฐานสำคัญในการพัฒนาประชาธิปไตยได้อีกด้วย    


วิเคราะห์ความสำคัญของกระบวนทัศน์
ทางการเมืองวัฒนธรรมต่อการพัฒนา
 
การเมืองไทย


คุณูปการของวัฒนธรรมที่มีต่อการเมืองมีมากมาย 



ไม่ว่าจะเป็นวัฒนธรรมการกิน วัฒนธรรมการดำรงชีวิต 

หรือวัฒนธรรมด้านปรัชญาความเชื่อ ก็ล้วนแต่มองเป็น

ส่วนหนึ่งของระบบการเมืองได้ ด้วยเหตุนี้วัฒนธรรม



จึงสร้างกระบวนทัศน์เกี่ยวกับความคิดทางการเมือง



ซึ่ ง เรียกว่า กระบวนทัศน์ทางการเมืองวัฒนธรรม 

(paradigm of cultural politics) ฉะนั้น กระบวนทัศน์

การเมืองวัฒนธรรมจึงมีอิทธิพลต่อการพัฒนาระบบ

การเมืองตามแนวทางประชาธิปไตย และช่วยเปิดโอกาส

ให้สมาชิกต่อยอดความคิดทางการเมืองให้ก้าวหน้า



มากยิ่งขึ้นด้วย ภายหลังจากที่ได้ศึกษารากเหง้าของ

สังคม การเมือง วัฒนธรรม และสิ่ งแวดล้อมอย่าง

สร้างสรรค์แล้ว สามารถวิเคราะห์ความสำคัญของ

กระบวนทัศน์ทางการเมืองวัฒนธรรมต่อการพัฒนา



การเมืองไทยได้ ดังนี้


1. 	การเมืองวัฒนธรรมต้องมีเครือข่ายชุมชนให้



มากขึ้น การมีเครือข่ายชุมชนกับสังคมภายนอกจะช่วย

เชื่อมโยงวัฒนธรรมทางความคิดที่เหมือนๆ กัน เป็นการ

เผยแพร่อุดมการณ์ทางการเมืองควบคู่ไปด้วย ก่อให้เกิด

การพัฒนาการเมืองไทยให้เข้มแข็งโดยปริยาย เพราะ

ชุมชนไม่สามารถตั้ งอยู่อย่างโดดเดี่ยวได้ จึงต้องมี



การติดต่อสื่อสารแลกเปลี่ยนกับชุมชนอื่นในลักษณะ 

“เครือข่าย” (network) การเมืองจะพัฒนาไปด้วยนั้น

ชุมชนจะต้องมีกระบวนการรวมกลุ่มความช่วยเหลือ



ซึ่งกันและกันเพื่อผดุงความเป็นชุมชนไว้ มิใช่เน้นปัจเจก

ชนนิยมที่คำนึงถึงแต่การต่อสู้แข่งขันทำลายกันอย่างไม่

คำนึงถึงความชอบธรรม การรวมกลุ่มกันแบบง่ายๆ 



ที่พึงทำได้ดีที่สุด เช่น สหกรณ์การเกษตร สหพันธ์

แรงงาน หรือการสร้างเครือข่ายชุมชน ล้วนทำให้

วัฒนธรรมมีความเข้มแข็งมากขึ้น สร้างอำนาจต่อรองกับ

ภายนอกได้ และสร้างความร่วมมือกับกลุ่มอื่นในสังคม

เพื่อแลกเปลี่ยนเรียนรู้รวมถึงการร่วมกันแก้ปัญหา 



การพัฒนาเครือข่ายการเมืองวัฒนธรรมจะช่วยยกระดับ

วัฒนธรรมชุมชนให้เป็นวัฒนธรรมแห่งชาติ เพราะระบบ

ชุมชนเป็นระบบใหญ่ที่ ใกล้ชิดกับฐานความคิดทาง



การเมืองของสมาชิกในชุมชนมากที่สุดด้วย


2. 	อำนาจรัฐและอำนาจทุนต้องไม่ครอบงำชุมชน 



มีกรณีตัวอย่างมากมายได้สอนให้ชุมชนรับรู้ถึงบทบาท

ของรัฐที่ เข้ามาครอบงำการดำรงอยู่ของวัฒนธรรม



ในชุมชน เช่น รัฐใช้อำนาจในการยับยั้งการเก็บของป่า 

ออกกฎหมายป่าชุมชนในพื้นที่ทำกินมาแต่บรรพบุรุษ 

หรือห้ามขายของในพื้นที่ผ่อนผันของชุมชน เป็นต้น ด้วย

เพราะอ้างว่าต้องการจัดระเบียบพิธีกรรมที่ล้าสมัยและ

ผิดกฎหมาย แต่ ในขณะเดียวกันกลับใช้อำนาจรัฐ



เอื้อประโยชน์ให้พวกพ้องและนายทุนที่ให้ผลประโยชน์

มากกว่า อำนาจรัฐและอำนาจทุนได้ทำลายระบบ

เศรษฐกิจแบบพึ่งตนเองด้วยการดึงท้องถิ่นเข้าสู่ระบบ

เศรษฐกิจแบบพึ่งพิงตลาด มีการทำลายทรัพยากร 

ธรรมชาติอันเป็นฐานดำรงชีวิตของชาวชุมชนอย่าง



ไม่คุ้มค่า ทำลายโครงสร้างการปกครองตนเองให้ไปขึ้น

ตรงต่อการปกครองของรัฐและระบบราชการ (ลิขิต 



ธีร เวคิน , 2554, น. 128) ทำให้ชุมชนเข้าสู่ สั งคม

วัฒนธรรมแบบบริโภคนิยม คุณค่าทางวัฒนธรรมที่ดีงาม

ในแบบแผนการดำเนินชีวิตดั้ งเดิมได้ถูกทำลายลง 



ถูกแทนที่ ด้ วยค่ านิยมตั ว ใครตั วมัน แก่ งแย่ งชิ งดี 





68 กันยายน - ธันวาคม 2561


การเมืองวัฒนธรรม: รากเหง้าแห่งการพัฒนาการเมืองไทย


เอารัดเอาเปรียบ กอบโกยกำไร ความยกย่องนับถือ

ปราชญ์ท้องถิ่นถูกแทนที่ด้วยการนับถือเชื่อฟังคนรวย 

ฯลฯ การพัฒนาประเทศตามแนวสังคมตะวันตกแบบนี้

เป็นความผิดพลาดอย่างยิ่ง เพราะเป็นการทำลายชุมชน 

ทำลายความดีงามในอดีต มากกว่าจะเป็นการพัฒนาให้

สิ่งดีงามในอดีตเจริญงอกงามยิ่งขึ้น ส่งผลให้วัฒนธรรม

อาจไม่ส่งเสริมการเมืองเท่าที่ควร


3. 	รัฐต้องกระจายอำนาจมากขึ้น นานมาแล้วรัฐบาล

ได้แบ่งอำนาจให้จังหวัดและอำเภอได้มีส่วนร่วมในการ

บริหารราชการแผ่นดิน และรัฐยังกระจายอำนาจ



บางส่วนให้ท้องถิ่นมีส่วนร่วมในการปกครองตนเอง



อีกด้วย แต่การกระจายอำนาจยังกระจุกตัวอยู่ ใน



บางส่วนเท่านั้น เช่น การให้สิทธิ์ด้านเศรษฐกิจกับสังคม 



การให้สิทธิ์เลือกตั้งผู้นำท้องถิ่น เป็นต้น ทว่าก็ถือเป็น

นิมิตหมายอันดีที่ทำให้ชุมชนคุ้นเคยกับการปกครอง

ตนเองจนก่อตัวเป็นทุนทางวัฒนธรรมในระดับหนึ่ง 



แต่กระนั้นจะเป็นการก้าวหน้ายิ่งขึ้นหากภาครัฐเสียสละ

ที่จะกระจายอำนาจให้ครอบคลุมประเด็นอื่นมากขึ้น 

อาทิ การเลือกตั้งนายอำเภอหรือผู้ว่าราชการจังหวัด 

(เว้นไว้แต่เพียงการฑูตและการประกาศสงคราม) หรือ

การให้สิทธิ์บริหารทรัพยากรธรรมชาติอย่างเต็มที่ เมื่อรัฐ

กระจายอำนาจให้ชุมชนได้พึ่งตนเองมากขึ้นแล้ว จะช่วย

เพิ่มทางเลือกในการพัฒนาตามบริบทของวัฒนธรรม

ชุมชน จะทำให้ชุมชนกล้าเสนอความคิดเห็นอย่างเท่า

เทียมกันในการพัฒนาชุมชน แม้ทรัพยากรธรรมชาติ



บางอย่ า งจะถู กแปรรูป ให้ เปลี่ ยนสภาพบ้ า ง แต่ 

“จิตสำนึก” หรือ “พลังทางวัฒนธรรม” นั้นยังคงอยู่ 

สามารถสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนขึ้นมาใหม่ได้ 

เพียงแต่รูปแบบภายนอกอาจแตกต่างไปจากเดิม 



หลักสำคัญคือ เป็นการกระจายอำนาจที่ ไม่ทำลาย

สถาบันชุมชน แต่มุ่งให้ชุมชนสามารถพึ่งตนเองและ



อยู่ร่วมกับภาคส่วนอื่นๆ ได้อย่างมีศักดิ์ศรี (บุศรินทร์ 

เลิศชวลิตสกุล, 2555, น. 137) การกระจายอำนาจ



จึงต้องให้ชุมชนมีส่วนร่วมในภาพรวมให้มากที่สุด 



โดยเริ่มจากฐานวัฒนธรรมชุมชน ต้องรื้อฟื้นคุณค่าดั้งเดิม

ที่ ชุ ม ชนมี แล้ วน ำมาประยุ กต์ อ ย่ า ง ส ร้ า ง ส ร รค์



ให้สอดคล้องกับสภาพสังคมที่เป็นจริงในปัจจุบัน เช่น 

การตั้ ง กองทุนหมู่ บ้ าน ธนาคารข้ า ว กลุ่ มสั จจะ



ออมทรัพย์ เหล่านี้คือคุณค่าแห่งการสร้างหลักประกัน

ความมั่นคงร่วมกัน เป็นต้นแบบของการมีส่วนร่วมในการ

จัดการทรัพยากรธรรมชาติในท้องถิ่น นักพัฒนาและ

ปัญญาชนของชุมชนควรร่วมกันวิเคราะห์ประวัติศาสตร์

วัฒนธรรมของชุมชนเพื่อให้ชาวบ้านตื่นรู้ในเอกลักษณ์

และคุณค่าของตัวเอง ค้นพบจิตสำนึกอิสระของชุมชน 

เห็นคุณค่าของการรวมตัวเป็นชุมชน เห็นภัยจาก



การครอบงำจากวัฒนธรรมภายนอกที่เอารัดเอาเปรียบ 

กระบวนการนี้จะทำให้เกิดอุดมการณ์ต่อสู้ที่ทรงพลังและ

เป็นพื้นฐานสำคัญในการพัฒนาการเมืองให้เข้มแข็ง



มากขึ้นด้วย


4. 	ประสานระบบเศรษฐกิจชุมชนควบคู่กับเศรษฐกิจ

ทุนนิยม บางสถานการณ์วัฒนธรรมชุมชนก็ไม่สามารถ

ผละตัวเองออกจากแรงดึงดูดของอำนาจทุนได้ จำเป็น

ต้องโอนอ่อนผ่อนตามกระแสการเปลี่ยนแปลงของโลก 

แต่ผลผลิตสินค้าก็ควรอยู่บนหลักการผลิตเพื่อให้ทุกคน



มีกินมีใช้ก่อนเป็นอันดับแรก แล้วค่อยเอาส่วนที่เหลือ



ส่งออก (หรือขาย) นับเป็นการพัฒนาการเกษตรและ

อุตสาหกรรมภายในประเทศ โดยเน้นใช้ทรัพยากร



ท้องถิ่น เน้นการค้าขายแลกเปลี่ยนระหว่างเครือข่าย

ชุมชน (ตามข้อ 1) ใช้เทคโนโลยีที่กำกับเองได้ รวมถึง

การพัฒนาเครือข่ายท้องถิ่นให้เชื่อมโยงจนถึงระดับชาติ

ตามแบบการพัฒนาที่ยั่งยืน เพื่อประสานระบบเศรษฐกิจ

ชุมชนควบคู่กับเศรษฐกิจทุนนิยม แล้วประกอบขึ้น



เป็นระบบเศรษฐกิจแห่งชาติหรือเศรษฐกิจสองระบบ 

(ฉัตรทิพย์ นาถสุภา, 2546, น. 72) เมื่อรัฐเห็นความ

สำคัญที่ชุมชนมีความสัมพันธ์และใกล้ชิดกับธรรมชาติ 



รัฐก็จะออกมาตรการมาอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติเพื่อ

ให้ธรรมชาติในชุมชนไม่ถูกทำลายโดยไม่จำเป็น และ

สนับสนุนให้ชุมชนพึ่งตนเองได้มากขึ้น ทำให้รัฐหันมาให้



69กันยายน - ธันวาคม 2561


ความสำคัญของวัฒนธรรมในเชิงลึกมากขึ้น


5.	 รัฐต้องออกกฎหมายที่ เป็นพระราชบัญญัติ



ส่งเสริมการเมืองตามระบอบประชาธิปไตยแห่งชาติ



ตามที่สภาปฏิรูปแห่งชาติ (สปช.) หรือสภาขับเคลื่อน



การปฏิรูปประเทศ (สปท.) ด้านการเมืองเสนอ เพื่อสร้าง

สำนึกแห่งการเมืองเชิงวัฒนธรรมที่ทุกฝ่ายเคารพร่วมกัน 

โดยเฉพาะบทบัญญัติที่เกี่ยวข้องกับกฎหมายสูงสุดของ

ประเทศ จะต้องได้รับการออกแบบเพื่อสร้างภูมิคุ้มกันแก่

ระบบการเมืองให้มีความมั่นคงมากขึ้น เช่น การออก

กฎหมายตามความต้องการของท้องถิ่นหากมีผู้เสนอชื่อ

ตามเกณฑ์ที่รัฐธรรมนูญกำหนด หรือการป้องกันผู้ที่จะ

เข้าสู่อำนาจด้วยวิธีพิเศษเพื่อฉวยโอกาสเข้ามากอบโกย

ผลประโยชน์ส่วนตน เป็นต้น แล้วต้นประชาธิปไตย



จะเติบโตต่อไปได้ กฎหมายฉบับนี้ “ต้อง” เกิดขึ้น



เพื่อปรับทัศนคติทางการเมืองของ “ชนชั้นนำ” และ 

“ชนชั้นกลาง (เก่า)” ให้สอดคล้องกับ “วัฒนธรรม

ประชาธิปไตยสากล” รวมถึงเป็นการเปิดพื้นที่ชนกลุ่ม

น้อยหรือคนชายขอบได้คุ้นชินกับระบอบประชาธิปไตย

มากกว่าอดีต เพราะการวัดคุณภาพของรูปแบบการ



เลือกตั้ง จะต้องมีการทดลองใช้รูปแบบนั้นอย่างน้อย 



3-4 ครั้ ง จึ งจะสามารถประเมินผลได้ (ประจักษ์ 



ก้องกีรติ, 2558) ดังนั้นการเปลี่ยนรูปแบบบ่อยๆ ส่งผล

ให้การพัฒนาการเมืองเป็นไปอย่างเชื่องช้าอย่างไม่จำเป็น 

แต่การมีกฎหมายระดับประเทศที่ช่วยวางแนวทางปฏิบัติ 

ก็จะอำนวยความสะดวกให้การเมืองจากฐานรากเติบโต

ได้ง่ายขึ้น


6. 	นักวิชาการด้านรัฐศาสตร์ต้องเปิดมุมมองให้กว้าง

มากขึ้น (opened view) เพื่อเปิดรับวิทยาการความรู้

ของศาสตร์สมัยใหม่ เหมือนกับที่ Harold D. Lasswell 

ไ ด้ ก ล่ า ว ไว้ เ มื่ อ ปี ค . ศ . 1 990 ใ นบทคว ามที่ ชื่ อ 



The Future of Professional of Political Scientists 

ว่า “บทบาทของนักรัฐศาสตร์ในอนาคตจะต้องไม่ถูก

จำกัดอยู่ภายในวงแคบๆ ภายในรั้วมหาวิทยาลัยอีก
 

ต่อไป แต่ต้องเปิดรับความรู้ใหม่ๆ มากขึ้น” (สุกิจ 

เจริญรัตนกุล, 2530, น. 97-98) นักรัฐศาสตร์ในยุค

ปัจจุบันนี้จึงต้องมีเพิ่มบทบาทในสังคมมากกว่าเดิม ซึ่ง

จะต้องสวมบทบาทหลากหลาย อาทิ บทบาทผู้เชี่ยวชาญ

หรือผู้แทนของกลุ่มองค์กรต่างๆ คอยทำหน้าที่เกี่ยวกับ

การกำหนดนโยบายเพื่อการตัดสินใจร่วมกันในองค์กร

ของรัฐและเอกชน ทำหน้าที่ เป็นความหวังและเป็น 

“กระบอกเสียง” ให้ความช่วยเหลือจากภาครัฐลงไปถึง

ภาคประชาชนอย่างแท้จริง หรือบทบาทในฐานะที่

ปรึกษาให้กับประชาชนในการกู้คืนศักดิ์ศรี (retrieval) 

ความเป็นมนุษย์ให้กับคนชายขอบที่ไม่ค่อยมีเวทีแสดง

ความคิดเห็นเท่าใดนักโดยเฉพาะความคิดเห็นทาง



การเมือง


7. 	ต้ อ ง ให้ ความรู้ ทางการ เมื องแก่ประชาชน 

(political education) เกี่ยวกับระบบการเมืองตามแนว

ประชาธิปไตยสากลเพื่อให้ประชาชนรับทราบ รับรู้ และ

เข้าใจต่อระบบการเมืองที่ถูกต้อง โดยต้องให้สังคมบ่ม

เพาะกล่อมเกลา (socialization) สู่การเป็น “อภิวัฒน์

พลเมือง” (civic citizen) มากขึ้น ซึ่งสอดคล้องกับ

แนวคิดที่ว่า “ประชาธิปไตยกินได้และสัมผัสได้” 



การให้การศึกษาแก่ประชาชนใช้สิทธิเลือกตั้งอย่างสุจริต

และเที่ยงธรรม ขัดเกลาให้สามัญชนมีจิตสำนึกต่อ



การพัฒนาการเมืองตามรูปแบบการปกครองระบอบ

ประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข 



ตรงตามปรัชญาที่ว่าประชาชนเป็นเจ้าของอำนาจ

อธิปไตย และสามารถใช้อำนาจได้ เสมอ แม้ว่ าได้



มอบอำนาจให้กับผู้แทนฯ ไปแล้วก็ตาม เพื่อนำไปสู่



การปกครองแบบประชาธิปไตยสมบูรณ์`(ปรีดี พนมยงค์ 

จาก www.pridiinstitute.com) การเป็นผู้ตื่นรู้อย่าง

เข้มแข็งเท่านั้นจึงจะทำให้ประชาชนรับรู้ถึงคุณค่าของ

เสรีภาพ สามารถช่วยขับเคลื่อนประเทศไปข้างหน้าได้ 



ที่ สำคัญยั งจะทำให้สั งคมก้ าวข้ ามพรมแดนแห่ ง

จินตนาการไปสู่โลกแห่งความเป็นจริงได้ กระบวนการ

เปลี่ยนแปลงในเชิงบวกนี้จึงต้องเริ่มจากสามัญสำนึกของ



70 กันยายน - ธันวาคม 2561


การเมืองวัฒนธรรม: รากเหง้าแห่งการพัฒนาการเมืองไทย


ภาคพลเมืองกล่าวคือ ต้องจัดกระบวนการเรียนรู้ 

(knowledge management) ให้กระจายไปทุกระดับ 

โดยผ่านสื่อสังคมออนไลน์ร่วมสมัย สื่อเทคโนโลยี



สารสนเทศ เพื่อให้ประชาชนเข้าถึงข้อมูลได้ง่ายและ



เกิดการยอมรับของสังคมด้วย เป็นการก้าวไปสู่สังคม



ทีเ่รยีกวา่ “ความคิดเห็นสาธารณะ” (public sphere) 

ซึ่งเป็นพื้นที่ที่บุคคลตั้งแต่สองคนขึ้นไปสามารถพบปะพูด

คุยกันในประเด็นเรื่องราวที่ เกี่ ยวข้องกับประเด็น

สาธารณะ (Habermas, 1989, pp. 1-5) ทำให้มิติของ

ระบบการเมืองไม่ได้ครอบคลุมเฉพาะการมีระบอบ



การปกครองแบบประชาธิปไตยเท่านั้น แต่ยังหมายความ

รวมถึงศาสนา วัฒนธรรม การศึกษา วิถีชีวิต วิถีชุมชน

อีกด้วย


8. 	ในระดับมหภาคประเทศไทยควรศึกษาประเทศ

แม่แบบทางประชาธิปไตยเพิ่มเติม จากชาติมหาอำนาจ



ที่เป็นต้นแบบมาอย่างยาวนานอย่างเช่น สหรัฐอเมริกา 

อังกฤษ ฝรั่งเศส มาเป็นประเทศที่มีโครงสร้างทางสังคม

คล้ายคลึงกับไทย อาทิ เนเธอร์แลนด์ สวีเดน ญี่ปุ่น 

เพราะว่าเหล่านี้มีบริบททางเศรษฐกิจ สังคม และ

การเมืองใกล้เคียงกับไทย เช่น เป็นรัฐเดี่ยวที่มีสถาบัน

ระบบกษัตริย์เป็นประมุขของรัฐที่อยู่ภายใต้รัฐธรรมนูญ

เหมือนกัน มีระบบหลายพรรคการเมืองเหมือนกัน เป็น

สังคมแบบพหุนิยมเหมือนกัน และมีระบบพรรคการเมือง

ที่ เข้มแข็งมาก การเปลี่ยนแปลงทางการเมืองใดๆ 



จะกระทำโดยผ่านระบบพรรคการเมือง นี่เป็นจุดแข็ง



ที่ไทยควรจะแลกเปลี่ยนเรียนรู้ให้มากขึ้น เพื่อนำมา



เพิ่ ม เป็ นแม่ แบบ ในการพัฒนาประ เทศ (นรนิ ติ 



เศรษฐบุตร, 2545) สอดคล้องกับรัฐบาลพล.อ.ประยุทธ์ 

จันทร์โอชา ที่พยายามจะสร้างรัฐไทยให้เป็นประชารัฐ

ตามนโยบายยุทธศาสตร์ชาติ จึงต้องเข้าให้ถึงความรู้สึก

นึกคิดและผสานจุดเด่นของแต่ละชาติให้ได้มากที่สุด 

แล้วนำมาปรับใช้กับวิถีชีวิตความเป็นไทย เพราะความ

สำเร็จสูงสุดในการนำนโยบายไปปฏิบัติคือ ต้องคิดแบบ

องค์รวมแต่ต้องลงมือทำแบบหน่วยย่อยด้วยการให้

โอกาสคนชายขอบในประเทศไทยได้แสดงความคิดเห็น

มากขึ้นอันสอดคล้องกับหลักการที่ว่า “คิดมหภาค 
 

ทำจุลภาค” (think globally, act locally)


9.	 การมองโลกในแง่ดี (optimism) นักประชา-

ธิปไตยจะต้องมองโลกในแง่ดี และมีความไว้วางใจใน

เพื่อนมนุษย์ด้วยกัน เมื่อประชาชนมองโลกในแง่ดีหรือ

คิดในแง่บวกต่อสิ่งแวดล้อมและผู้คนในสังคม ก็จะทำให้

มีทัศนคติต่อโลกและผู้คนเป็นไปในทางบวก นำไปสู่

ความรู้ สึกกระตือรือร้นที่ จะมีสัมพันธภาพในการ



ผูกมิตรไมตรีต่อผู้อื่น หากมุมมองต่อเพื่อนร่วมสังคม



มีเหตุมีผล ประชาชนก็สามารถที่จะปกครองกันเองได้



ในระดับหนึ่ง ส่งผลให้การดำเนินชีวิตของผู้คนในสังคม

เป็นไปอย่างราบรื่นและมีมิตรภาพต่อกัน แม้บางครั้ง

สถานการณ์อาจรุนแรงยากต่อการคาดเดา แต่พึงตระ

หนักว่านั่นคือกระบวนการวิวัฒนาการอย่างหนึ่งที่จะนำ

ไปสู่สิ่งที่ดีกว่าในบั้นปลาย การเข้ามามีส่วนร่วมในการ

ปกครองสังคมหรือชุมชนที่เขาอยู่ก็จะกลายเป็นสิ่งจำเป็น

ที่ทุกคนพึงกระทำ การที่ผู้คนในสังคมมองโลกในแง่ดี 

(positive thinking) นับได้ว่ามีส่วนช่วยให้เกิดความ

สำเร็จแก่การปกครองระบอบประชาธิปไตย (พรอัมรินทร ์

พรหมเกิด, อ้างแล้ว, น. 9) เพราะความสำเร็จของ

สถาบันทางการเมืองต้องอาศัยความไว้วางใจซึ่งกันและ

กัน การมองโลกในแง่ดียังช่วยให้มนุษย์มีความหวัง



ร่วมกันว่า มนุษย์สามารถที่จะเอาชนะปัญหาความ

รุนแรงและสามารถฟันฝ่าอุปสรรคทั้งหลายร่วมกันไปได้


จากการวิ เคราะห์ผลการศึกษาดังกล่าวยิ่ ง เป็น



การตอกย้ำถึงความสำคัญของวัฒนธรรมว่า มีส่วนใน



การพัฒนาการเมืองมากขนาดไหน เพราะพื้นฐานทาง

วัฒนธรรมที่ เข้มแข็งจะสามารถนำพาประเทศไปสู่



การพัฒนาตามครรลองประชาธิปไตยสากล แต่การสร้าง

ความเข้มแข็งก็ต้องขยายให้มากขึ้น ต้องประสานให้เป็น

เครือข่ายจนเกิดเป็นตาข่ายที่จะคอยรองรับแรงกระแทก

จากปัจจัยภายนอกที่ควบคุมได้ยาก มิให้กระทบต่อ



71กันยายน - ธันวาคม 2561


โครงสร้างสังคมภายในได้ นี่เป็นเอกลักษณ์และอัตลักษณ์

ที่ก่อกำเนิดความเป็นชาติในทุกวันนี้ และจะยั่งยืนสืบไป

ตราบใดที่สังคมยังตระหนักถึงความสำคัญของวัฒนธรรม 

แล้วเมื่อนั้นการพัฒนาระบบการเมืองก็จะก้าวหน้าอย่าง

เข้มแข็งต่อไป


การเมืองยุคหลังสมัยใหม่: 
 
แนวโน้มของการเมืองวัฒนธรรม


พัฒนาการของกระบวนทัศน์การเมืองวัฒนธรรม



ยังคงเดินหน้าต่อไปอย่างไม่มีที่สิ้นสุด ถือเป็นเส้นทาง



ที่น่าสนใจสำหรับวงวิชาการ โดยเฉพาะนักปรากฏการณ์

นิยม (phenomenalism) ที่ศึกษาเกี่ยวกับพลวัต



การเปลี่ยนแปลงของสังคม การเคลื่อนไหวอย่างต่อเนื่อง

ทำให้ เกิดแนวคิดใหม่ๆ แนวคิดหนึ่ งที่ เป็นแนวคิด



ในปัจจุบันหรือแนวโน้มในอนาคตอันใกล้ของการเมือง

วัฒนธรรมนั่นก็คือ แนวคิดการเมืองยุคหลังสมัยใหม่ 

(post-modernism) หรือยุคหลังโครงสร้างนิยม (post-

structuralism) นั่นเอง


แนวคิดยุคหลังสมัยใหม่ (post-modernism) 



เป็นชุดความคิดที่นิยมตั้งคำถามกับสิ่งที่เป็นอยู่ในสังคม 

ทำให้สมาชิกสามารถหวนกลับไปมองสังคมแบบ

พฤติกรรมศาสตร์มากขึ้น ซึ่งเป็นการสร้างเสรีภาพทาง

ความคิดแก่ประชาชน แนวคิดนี้จะฝึกฝนให้ประชาชน



ในสังคมมีอุดมการณ์ทางการเมืองและยอมรับมุมมอง



ที่แตกต่าง เพราะไม่ยึดติดกับคำตอบเดียว แต่เชื่อมั่น



ในความจริงที่มีมากกว่าหนึ่ง (ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, 

2555, น. 68) แต่การค้นคว้าหาคำตอบยังจะต้องก้าวไป

สู่ความเจริญที่มากขึ้น ต้องยึดถือความก้าวหน้าเป็นหลัก 

ต้องมองโลกอย่างอิสระ สามารถวิพากษ์วิจารณ์กันได้ 

หลีกพ้นกรอบสมมติฐานดั้งเดิม ก้าวข้ามปรัชญาความ

เป็นสากลนิยมมาสู่ปรัชญาก้าวหน้า หรือปรับมุมมองจาก

ปรัชญาสายแข็ง (hard philosophy) ที่มองว่าความจริง

ต้องมีความมั่นคงถาวร มาเป็นปรัชญาสายละมุน (soft 

philosophy) ที่เชื่อว่าตรรกะสามารถยืดหยุ่นได้ มีหลาย

วิธีที่สามารถอรรถาธิบายปรากฏการณ์ทางสังคม 



(จิระโชค วีระสัย, อ้างแล้ว, น. 35)


ระยะแรกเริ่มของยุคหลังสมัยใหม่หรือยุคหลัง

โ ค ร ง ส ร้ า ง นิ ย ม ( p o s t -mode r n i sm / po s t -

structuralism) อยู่ในช่วงกลางคริสต์ศตวรรษที่ 20 หรือ

หลังสงครามโลกครั้งที่ 2 เป็นต้นมา เป็นยุคที่รัฐศาสตร์

เน้นการพัฒนาการเมืองและการเมืองเปรียบเทียบ ยุคนี้

ให้ความสำคัญกับการพัฒนาประชาธิปไตยในทุกแง่มุม 

เน้นวิเคราะห์เปรียบเทียบรูปแบบการพัฒนาการเมือง



ทั้งในอดีตและปัจจุบัน เน้นวิเคราะห์ในระดับจุลภาค

เกี่ยวกับพฤติกรรมบุคคลโดยใช้วิธีเชิงประจักษวาท 

(empirical) หรือทฤษฎีวิจัยเชิงวิพากษ์ (cr it ical 

theory) ทำให้ความจริงเกิดขึ้นได้ตลอดเวลา เชื่อว่าไม่มี

คำตอบเดียวที่ถูกที่สุด มนุษย์มีคำตอบให้กับสมมติฐาน

ได้มากกว่าหนึ่งข้อ ความจริงเดียวเป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้น

เพื่อรองรับอำนาจของผู้ถืออำนาจ เป็นแนวคิดที่เน้น



การวิพากษ์สังคม (ปรีดา รอดนวล. 2560) มีนักวิชาการ

ที่ ส ำคัญคื อนั กวิ ชาการจากสำนักคิ ดแฟรง เฟิ ร์ ต 

(Frankfurt School) ในเยอรมนี อาทิ Foucault, 

Derrida เป็นต้น


จะเห็นได้ว่า ปรัชญาสูงสุดของโพสต์โมเดิร์นมีความ

เหมาะสมและสอดคล้องกับการพัฒนาระบบการเมือง

ของไทย เพราะเป็นแนวคิดที่ ไม่ เชื่อในเหตุผลเดียว 

เปรียบได้กับการไม่ฟังความข้างเดียวมากเกินไป อันจะ

นำมาซึ่งอคติทางการเมือง (bias) และอาจเกิดการลด

ความน่าเชื่อถือทางการเมือง (political discredit) ของ

ฝ่ายตรงข้ามได้ แต่ยุคหลังสมัยใหม่นี้จะไม่จมปลักอยู่กับ

การโน้มน้าวใจของพรรคการเมืองใดพรรคการเมืองหนึ่ง 

เนื่องมาจากพรรคการเมืองมักตัดสินใจบนพื้นฐานของ



ผลประโยชน์ทางการเมืองของพรรคตนเป็นที่ตั้ ง 



หากประชาชนไม่รู้เท่าทันและเชื่อโดยปราศจากเหตุผล



ที่รอบด้าน ก็ไม่เป็นผลดีต่อการพัฒนาการเมืองอย่าง

แน่นอน ทำให้เกิดวัฒนธรรมทางการเมืองแบบผูกขาดได้ 



72 กันยายน - ธันวาคม 2561


การเมืองวัฒนธรรม: รากเหง้าแห่งการพัฒนาการเมืองไทย


แต่แนวคิดทางการเมืองที่หลากหลายจะช่วยเพิ่มเหตุผล

ให้กับประชาชน เมื่อประชาชนมีมุมมองที่ เปิดกว้าง



มากขึ้น ก็จะทำให้ประชาชนรับฟังความคิดเห็นของผู้อื่น

มากขึ้นด้วย ส่งผลให้ระบบการเมืองพัฒนาได้อย่าง

สร้างสรรค์ ซึ่งแนวคิดเช่นนี้มีลักษณะคล้ายคลึงกับ

แนวคิดของพระพุทธเจ้า (Buddha) ที่ทรงสอนให้สาวก

ฝึกฝนจิตหรืออบรมจิตเพื่อให้จิตเข้าถึง “ความจริง

สูงสุด” (super knowledge) อันเป็นพื้นฐานในการ

สร้างความสุขให้ชีวิต อีกทั้งยังเป็นแนวคิดที่ เชื่อใน

อนัตตา (non-self) (อัมพร ธำรงลักษณ์ และคณะ, 

2557, น. 212) หากสงัคมไทยคดิตามกลุม่หลงัสมยัใหมน่ี ้

ก็จะสามารถเข้าถึงกระบวนทัศน์นี้ ได้ เพราะความ



โดดเด่นของทฤษฎีโพสต์โมเดิร์นจะนิยมมองโลกเสมือน

พื้นที่ว่างเปล่าให้สามารถเติมตัวความหมาย (signifier) 

ลงไปได้ สิ่งต่างๆ ที่ เกิดขึ้นสามารถมองได้หลายมุม 



เพียงแค่ เชื่อมโยงมุมมองที่หลากหลายเข้าด้วยกัน 



ด้วยเหตุนี้ปรัชญาแบบโพสต์โมเดิร์นจึงมุ่งแสวงหาการ 



“คิดนอกกรอบ” (think out of the box) อยู่ตลอด

เวลา


ฉะนั้น โลกทัศน์ของโพสต์โมเดิร์นได้ก้าวข้ามแนวคิด

แบบโมเดิร์นที่ยึดติดกับความจริงเดียวมากเกินไป วิธีคิด

แบบโมเดิร์นไม่ได้นำไปสู่ความเป็นเหตุเป็นผลหรือ



ความสงบสุขของมนุษย์ แต่นำไปสู่ความรุนแรง เช่น 



การฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ในสงครามต่างๆ (เกล็น ดี. เพจ., 

2552, น. 68) หากแต่แนวคิดของโพสต์โมเดิร์นกลับมอง

ต่างมุมว่า ระบบการเมืองของสังคมโมเดิร์นดั้งเดิมเน้น



ในเรื่องรวมศูนย์อำนาจ แต่แนวคิดของโพสต์โมเดิร์น



เน้นให้ทุกภาคส่วนมีส่วนร่วม เน้นการกระจายอำนาจ



สู่ท้องถิ่นให้มากที่สุด เพราะเชื่อในศักยภาพของมนุษย์ว่า

สามารถพัฒนาความคิดขึ้นไปสู่ระดับที่สูงขึ้นได้ ยังผลให้

มนุษย์มีความคิดที่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนรวม ด้วยเหตุนี้

กระบวนทัศน์ของโพสต์โมเดิร์นจึงสอดคล้องกับกระบวน

ทัศน์การเมืองเชิงวัฒนธรรมมากที่สุด เพราะเมื่อชุมชน



มีวัฒนธรรมที่มองประโยชน์ของคนหมู่มาก ก็จะเป็น



พื้นฐานที่ดีของการมีส่วนร่วมทางการเมืองและสามารถ

ระดมมวลชนเข้าร่วมเป็นภาคีท้องถิ่นด้วย ทำให้การ

พัฒนาการเมืองก้าวหน้าไปได้อย่างรวดเร็ว เหมาะสมกับ

การพัฒนาการเมืองไทยอย่างยิ่ง อีกทั้งยังเป็นแนวคิดที่

เสนอให้ลดอำนาจรัฐ เพิ่มการกระจายอำนาจสู่ชุมชน 

ขยายอำนาจของประชาสังคม เพิ่มอำนาจของภาค

พลเมือง เพิ่มพื้นที่สาธารณะหรือพื้นที่ทางการเมือง



ให้คนกลุ่มน้อยหรือคนชายขอบได้มีอำนาจต่อรอง



มากขึ้น หลังจากถูกปิดกั้นสิทธิขั้นพื้นฐานมาอย่าง

ยาวนาน ลักษณะเด่นเช่นนี้ช่วยพัฒนาการเมืองไทยให้

เข้มแข็งตามครรลองระบอบประชาธิปไตยสากลได้ 



ทั้งยังเป็นหลักประกันการมีส่วนร่วมทางการเมืองของ



คนรากหญ้าให้มีบทบาทในการแสดงออกทางการเมือง

อย่างสร้างสรรค์ เป็นความพยายามที่ดีในการก้าวข้าม 

“วงจรอุบาทว์” (cycle of vicious) ฉะนั้นปัญหา

อุ ป ส ร รค ใ ดๆ ที่ จ ะ เ ป็ น อุ ป ส ร รคต่ อ ก า รพัฒนา

ประชาธิปไตยจะต้องได้รับการแก้ไข เพื่อให้โครงสร้าง

ทางการเมืองและระบบการเมืองมีแนวโน้มไปสู่ทิศทาง



ที่ถูกต้องมากที่สุด


บทสรุป


วัฒนธรรมเป็นรากเหง้าแห่งวิถีชีวิตของคนไทย



อย่างแท้จริง วัฒนธรรมมีขอบเขตที่กว้างขวางมาก เช่น 

การกิน การดำรงชีวิต การเดินทาง ก็ล้วนแต่ เป็น

กิจกรรมที่ผูกพันกับชุมชน แต่วัฒนธรรมที่มองกิจกรรม

ต่างๆ เป็นการเมืองถือเป็นแนวคิดแบบใหม่ในสังคมไทย 

เพราะการเมืองก็มีความสัมพันธ์กับวิถีชีวิตของประชาชน

ในท้องถิ่น เมื่อนำวัฒนธรรมมาเชื่อมโยงกับการเมือง

อย่างมีนัยยะสำคัญจึงกลายเป็นกระบวนทัศน์ที่น่าสนใจ 

การศึกษาการเมืองเชิงวัฒนธรรมเป็นคุณสมบัติสำคัญ

ของการสร้างวัฒนธรรมแบบพลเมือง ถือเป็น “ตาน้ำ” 

ของการพัฒนาระบอบการเมืองตามแนวประชาธิปไตย 

เพราะการเมืองที่แท้จริงไม่ได้หมายถึงการเลือกตั้งเพียง

อย่างเดียว แต่ประชาชนจะต้องเป็น “พลเมืองที่ตื่นตัว” 



73กันยายน - ธันวาคม 2561


( a c t i v e c i t i z en ) ขอ งประ เทศด้ ว ย ทุ ก ระบบ



ก า ร ป ก ค ร อ ง ก็ มุ่ ง ห วั ง ส ร้ า ง ค ว า ม สุ ข แ ก่ ม ว ล



มหาประชาชาติด้วยกันทั้งสิ้น แต่การเลือกตั้งเป็นเสมือน

ขั้นตอนหนึ่งในการแสดงความคิดเห็นทางการเมือง

เท่านั้น ด้วยเหตุนี้สังคมจึงมีความจำเป็นที่จะต้องใช้

คุณูปการของวัฒนธรรมเพื่อประโยชน์ในการพัฒนา

ระบบการเมืองไทยให้เกิดขึ้นภายในจิตใจของผู้คน



ในสังคมอย่างต่อเนื่อง จนเกิดความคุ้นชินเป็นทุนทาง

วัฒนธรรมที่ เข้มแข็ง แล้วท้ายที่สุดจะส่งผลให้ เกิด

ประชาธิปไตยสากลขึ้นในสังคมไทยได้ เฉกเช่นเดียวกับ

วาทะอันโด่งดังของ Georges Budeau ที่ว่า “ในที่สุด

ความเป็นประชาธิปไตยไม่ได้อยู่ที่สถาบัน หากแต่
 

อยู่ในตัวของบุคคล ระบอบประชาธิปไตยไม่มี จะมี
 

ก็แต่นักประชาธิปไตยเท่านั้นเอง”




74 กันยายน - ธันวาคม 2561


การเมืองวัฒนธรรม: รากเหง้าแห่งการพัฒนาการเมืองไทย


บรรณานุกรม


ภาษาไทย:


กฤษณา วงษาสันต์. (2552). วิถีไทย. กรุงเทพฯ: เธิร์ดเวฟ เอ็ดดูเคชั่น.


เกล็น ดี. เพจ. (2552). รัฐศาสตร์ไม่ฆ่า. แปลจาก Non-killing Global Political Sciences.  แปลโดย ศิโรตม์ 

คล้ามไพบูลย์. กรุงเทพฯ: คบไฟ.


เกษียร เตชะพีระ. (2560, มิถุนายน). การเมืองวัฒนธรรม. มติชนสุดสัปดาห์. 37(1924), น. 3-7.


จิรโชค วีระสัย. (2543). สังคมวิทยาการเมือง (SO 477). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง.


ฉัตรทิพย์ นาถสุภา. (2546). ลัทธิเศรษฐกิจการเมือง. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.


ชนิดา จิตตรุทธะ. (2556). วัฒนธรรมปิระมิดกับการทำให้เป็นประชาธิปไตย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย.


ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร. (2555). สัญวิทยา โครงสร้างนิยม หลังโครงสร้างนิยม กับการศึกษารัฐศาสตร์.  

กรุงเทพฯ: วิภาษา.


นรนิติ เศรษฐบุตร. (2545, มกราคม-มีนาคม). นัยยะประชาธิปไตยในวิถีการเมืองไทย. วารสารราชบัณฑิตยสถาน.  

27(1), น. 45.


นันธวัช นุนารถ. (2560, มกราคม-เมษายน). ภูมิปัญญาท้องถิ่น คุณค่าแห่งวิถีชีวิต วัฒนธรรม เพื่อการศึกษาที่ยั่งยืน.  

วารสารวิชาการและวิจัยสังคมศาสตร์. 12(34). น. 17-26.


บุศรินทร์ เลิศชวลิตสกุล. (2555, กรกฎาคม-ธันวาคม). การเมืองเชิงวัฒนธรรมของรสชาติ: วิถีอาหารของแรงงาน



ไทใหญ่. วารสารสังคมวิทยามานุษยวิทยา. 31(2) น. 137-168.


ประจักษ์ ก้องกีรติ. (2558). การเมืองวัฒนธรรมไทย ว่าด้วยความทรงจำ วาทกรรม และอำนาจ. นนทบุรี: 



ฟ้าเดียวกัน.


ปรี ดี พนมยงค์ . ประชาธิป ไตย เบื้ อ งต้นสำหรับสามัญชน . สืบค้น เมื่ อ 2 พฤศจิกายน 2561 , จาก 

www.pridiinstitute.com


ปรีดา รอดนวล. (2560). แนวคิดหลังสมัยใหม่นิยมเชิงวิพากษ์ในบริบทการพัฒนาเพื่อการปลดปล่อย. สืบค้นจาก 

http://preedar.blogspot.com/2012/11/blog-post_28.html 


พรอัมรินทร์ พรหมเกิด. (2558, พฤศจิกายน). การปฏิรูปการเมืองไทยว่าด้วยการพัฒนาวัฒนธรรมทางการเมืองแบบ

ประชาธิปไตย: สู่เส้นทางใหม่ที่ดีกว่า. รัฐสภาสาร. 63 (11), น. 9-34.


พระเดชขจร ขนฺติธโร (ภูทิพย์) และคณะ. (2559). ศึกษาภูมิปัญญาหมอยาพื้นบ้าน: ศึกษาเฉพาะกรณีหมอยา
 

รากไม้และหมอยาดูกริมสองฝั่งโขง หนองคาย-นครหลวงเวียงจันทน์. หนองคาย: โรงพิมพ์อักษรสัมพันธ์.


พระมหาบุญเลิศ อินฺทปญฺโญ. (2560). พุทธรัฐศาสตร์: การพัฒนาพุทธธรรมเพื่อความสมบูรณ์แห่งรัฐ. นนทบุรี: 

นิติธรรมการพิมพ์.




75กันยายน - ธันวาคม 2561


พระมหาอภิชาติ ธมฺมาภินนฺโท (งันลาโสม) และ อาแว มะแส. (2558). มิติทางวัฒนธรรมของการพัฒนาสู่ความ



เข้มแข็งของชุมชน: กรณีศึกษา ชุมชนบ้านหนองช้าง ตําบลหนองช้าง อําเภอสามชัยจังหวัดกาฬสินธุ์. 

วารสารบัณฑิตศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา.  9(2), น. 128-141.


ลิขิต ธีรเวคิน. (2554). วิวัฒนาการการเมืองการปกครองไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย ธรรมศาสตร์.


วิทยากร เชียงกูล. (2552). แนวทางสร้างประชาธิปไตยทางการเมือง เศรษฐกิจ และสังคม. กรุงเทพฯ: สถาบัน

พระปกเกล้า.


วิศาล ศรีมหาวโร. (2554). การเมืองไทยระบบหรือคน: การพัฒนาวัฒนธรรมและการมีส่วนร่วมทางการเมืองของ

ประชาชน. สืบค้นจาก http://kpi2.kpi.ac.th/wiki/index.php/


สมหมาย จันทร์เรือง. (2559). โรงเรียนประชาธิปไตย. สืบค้นจาก https://www.matichon.co.th/columnists/

news_366282


สุกิจ เจริฐรัตนกุล. (2530). วิเคราะห์การเมือง: สรุปแนวคิดของสิบนักวิชาการอเมริกัน. กรุงเทพฯ: โอ.เอส ปริ้นติ้ง

เฮ้าส์.


เสาวภา สุขประเสริฐ. (2542). มิติทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญาท้องถิ่นเพื่อการพัฒนาความเข้มแข็งของชุมชน

และองค์กรชุมชน กรณีศึกษาองค์การบริหารส่วนตำบล (อบต.เมือง) จังหวัดเลย. กรุงเทพฯ: สำนักงาน

คณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ กระทรวงศึกษาธิการ.


อัมพร ธำรงลักษณ์ และคณะ. (2557). รัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์แนวหลังสมัยใหม่นิยม. กรุงเทพฯ: 



โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.


อริย์ธัช แก้วเกาะสะบ้า. (2559). วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย. กรุงเทพฯ: สำนักงานวิชาการ 

สำนักงานเลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร.


อานันท์ กาญจนพันธ์. (2538). วัฒนธรรมกับการพัฒนา: มิติของพลังที่สร้างสรรค์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์การศาสนา 

กรมการศาสนา.


สัมภาษณ์:


พระมหาสุเทพ สุปณฺฑิโต. หัวหน้าภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

(11 สิงหาคม 2560). สัมภาษณ์.


สุกันต์ แสงโชติ. นักวิชาการด้านมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  



(16 กันยายน 2560).  สัมภาษณ์.


ภาษาอังกฤษ:


Almond, Gabriel A. and Verba, Sydney. (1989). The Civic Culture: Political Attitudes and 

Democracy in Five Nations. USA: Sage Publications.


Krapf, Eric. (2002). Unconventional Wisdom about Local Competition. Dissertation Abstracts 

International.




76 กันยายน - ธันวาคม 2561


การเมืองวัฒนธรรม: รากเหง้าแห่งการพัฒนาการเมืองไทย


Habermas, Jürgen. (1989). In Thomas Burger (Trans). The Structural Transformation of the 
 

Public Sphere: An Inquiry into a Category of Bourgeois Society. Cambridge: MIT Press.


Sinfield, Alan. (1994). Cultural Politics - Queer Reading. London. Routledge.






