
1 
 

 
ประชาธิปไตยแบบสังคมเครือข่ายและการศึกษาแบบปฏิรูปนิยม 

 
รองศาสตราจารยว์ราพร  ศรีสุพรรณ * 

 
 
บทน า 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์คือ (1) แสดงปัญหาของหลักคิดภายใต้อุดมการณ์แบบเสรีประชาธิปไตย
ในปัจจุบัน ซึ่งน าไปสู่การก่อเกิดอภิชนชั้นโลกและความเหลื่อมล้ าทางสังคมที่รุนแรงขึ้นเรื่อยๆ   พร้อมทั้ง
ชี้ให้เห็นถึงวิถีทางการสื่อสารอุดมการณ์ดังกล่าวผ่านระบบการศึกษาที่ใช้ปรัชญาการศึกษาแบบพิพัฒนา
การนิยม และผ่านการสื่อสารโดยตัวสินค้าและการโฆษณา (2) ทบทวนเนื้อหาสาระท่ีจะน าไปประกอบ
สร้างเป็นอุดมการณ์ใหม่ ประกอบด้วย หลักคิดแบบจิตนิยมของรัฐในอดีตท่ีเปลี่ยนแปลงมาตามช่วงเวลา 
หลักคิดของ คลิฟฟอร์ด เกียทซ์ เรื่องรัฐกับความแตกต่างหลากหลายในยุคโลกาภิวัตน์  และหลักคิดเรื่อง
การร้ือสร้างอัตลักษณ์ (3) น าเสนอหลักคิดใหม่คือ ‚ประชาธิปไตยแบบสังคมเครือข่าย‛ โดยเสนอให้ปฏิเสธ 
4 แนวคิดต่อไปนี้คือ แนวคิดแบบวัตถุนิยม แนวคิด ‚ปัจเจกคือพลังของการพัฒนา‛ แนวคิดการลดทอนข้อ
จ าแนกความหลากหลายของสังคม และแนวคิดที่เน้นประสิทธิภาพมากกว่าผลลัพท์  พร้อมกับเสนอให้
สร้างวิถีการด าเนินชีวิตแบบกลุ่ม/เครือข่ายโดยใช้กระบวนการเรียนรู้แบบกลุ่มในการนิยามอัตลักษณ์ การ
สร้างระบบ/กลไกในการเชื่อมโยงเพื่อการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ของกลุ่มให้เข้ากับการดูแลรักษาระบบลุ่ม
น้ า และการพัฒนาระบบการท างานระหว่างรัฐกับกลุ่ม/เครือข่าย  และ (4) น าเสนอให้ปรับเปลี่ยน
การศึกษาจากแบบพิพัฒนาการนิยม ซึ่งเชื่อว่า ‚ปัจเจกคือพลังของการพัฒนา‛ และ ‚เน้นวิธีการมากกว่า
สาระหรือเป้าหมาย‛  มาเป็นการศึกษาแบบปฏิรูปนิยม ที่เชื่อว่า ‚เครือข่ายคือพลังของการพัฒนา‛ และ 
‚เน้นที่ตัวสาระหรือผลลัพท์ขั้นสุดท้าย‛ ทั้งนี้เพื่อให้เป็นพลังขับเคลื่อนอุดมการณ์ประชาธิปไตยแบบสังคม
เครือข่ายน้ีต่อไป 

 

1. ปัญหาในหลักคิดเสรีประชาธิปไตย: รัฐแบบวัตถุนิยม (รัฐท่ียึดโยงกับสังคมการผลิต) 
รัฐแบบเสรีประชาธิปไตยมีพัฒนาการมาจากแนวคิดเรื่องสิทธิและเสรีภาพของปัจเจกบุคคลของ

จอห์น ล็อค (ค.ศ.1632-1704) และ จอห์น สจ๊วต มิลล์ (John Stuart Mill, ค.ศ.1806-1873) และได้รับ
อิทธิพลจากแนวคิดประจักษ์นิยมของ ฟรานซิส เบคอน (Francis Bacon, ค.ศ.1561-1626) ซึ่งปรับเปลี่ยน
วิธีการหาความรู้ แบบนิรนัย มาเป็น แบบอุปนัย ท าให้ความรู้ทางวิทยาศาสตร์และวิธีคิดแบบวิทยาศาสตร์

                                                 
* อาจารย์ประจ าภาควชิาศึกษาศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์และมนษุยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล 
 



 

ขยายไปทั่ว รวมทั้งได้รับอิทธิพลจากแนวคิดแบบประสบการณ์นิยมของจอห์น ล็อค ซึ่งท าใหเ้ชื่อว่า คนเรา
เกิดมามีจิตว่างเปล่าเหมือนกระดาษขาว และการศึกษานั้นเป็นเครื่องมือปั้นแต่งมนุษย์ 

การปลดปล่อยพลังของปัจเจกและวิธีการเรียนรู้ ท าให้ผู้คนต่างพากันสนใจความรู้และสิ่งประดิษฐ์
ใหม่ๆ แม้สมาคมกิลล์ (Guild มีลักษณะเหมือนสหภาพของพ่อค้าหรืออาชีพช่าง) จะมีท่าทีขัดขวางต่อต้าน
แต่ก็ไม่อาจต้านทานได้ ในที่สุดสถาบันวิทยาศาสตร์ก็กลายเป็นองค์กรที่มีความเข้มแข็ง และเมื่อ
สิ่งประดิษฐ์ใหม่ๆ ได้เข้าสู่ระบบการผลิตจึงเกิดเป็นการผลิตแบบโรงงานอุตสาหกรรม ซึ่งกลายเป็น
จุดเริ่มต้นของการปฏิวัติอุตสาหกรรมในอังกฤษ (และของโลก) อดัม สมิธ (ค.ศ.1723-1790) ผู้เขียนหนังสือ 
The Wealth of Nation ในปี ค.ศ.1776 เขาได้สร้างแบบจ าลองที่อธิบายการเปลี่ยนแปลงในยุคนี้ โดย
ชี้ให้เห็นว่า การสะสมทุนและการลงทุนในเครื่องจักรจะเป็นหนทางสู่การเติบโต แบบจ าลองนี้กลายเป็น
ทฤษฎีพื้นฐานของระบบเศรษฐกิจแบบเสรีนิยม เขาอธิบายว่า การเปิดโอกาสให้ทุกๆ คนแข่งขันเพื่อที่จะท า
ให้ดีที่สุดเพื่อตัวเขาเองคือ หนทางของการสร้างความมั่งค่ังให้กับประเทศ   

ภาพการเติบโตของสังคมการผลิตในยุคปฏิวัติอุตสาหกรรมน้ีท าให้ คาร์ล มาร์กซ์ (ค.ศ.1818-
1883)  เสนอแนวคิดวัตถุนิยมซึ่งอธิบายว่า ชีวิตด้านวัตถุก าหนดชีวิตด้านจิตใจ และเงื่อนไขต่างๆ ของการ
ผลิตเป็นตัวก าหนดความสัมพันธ์ทางทรัพย์สินและชีวิตทางสังคม แนวคิดวัตถุนิยมนี้ได้แทรกซึมเข้าไปใน
อุดมการณ์ของรัฐ ท าให้รัฐละทิ้งแนวคิดมนุษย์นิยมแบบจิตนิยมและสัจนิยมซึ่งเคยมีอิทธิพลต่อรัฐในอดีต 
และถอยห่างออกจากศาสนาซึ่งเคยผูกพันกับรัฐจนเกิดเป็นวิถีความสัมพันธ์ทางจิตใจ เป็นค่านิยม จารีต 
ประเพณีควบคู่อยู่กับการปกครอง และในที่สุดรัฐก็ได้เข้าไปตอบสนองต่อหรือยึดโยงกับระบบการผลิต  

อนึ่ง ก่อนสงครามโลกครั้งที่ 2 (ซึ่งเกิดใน ค.ศ.1939-1945)  รัฐยึดโยงกับทั้งอุดมการณ์วัตถุนิยม
และชาตินิยม จึงมีการสะสมทุนโดยใช้อ านาจรัฐเข้าไปล่าอาณานิคมและควบคุมตลาด  แต่หลัง
สงครามโลกครั้งที่ 2  อุดมการณ์ชาตินิยมอ่อนตัวลงเนื่องจากกระแสการลงทุนและการค้าระหว่างรัฐเพิ่ม
สูงขึ้น  แต่อุดมการณ์วัตถุนิยมยังคงเข้มแข็ง และแม้โลกจะแยกสังคมการผลิตออกเป็น 2 ค่าย คือ ค่ายเสรี
นิยมและค่ายคอมมิวนิสต์ แต่ทั้งสองค่ายต่างก็ใช้อุดมการณ์วัตถุนิยม ดังที่ปรากฏว่า รัฐกับสังคมการผลิต
ยึดโยงกันอย่างเหนียวแน่น และศาสนาได้ลดบทบาทลงไปในท้ังสองค่าย แม้ในค่ายเสรีนิยมจะไม่ปฏิเสธ
ศาสนา แต่หน้าที่ของศาสนาก็กลายไปเป็นการพัฒนา/เยียวยาจิตใจของมนุษย์แบบรายปัจเจกเป็นส าคัญ  

ในค่ายคอมมิวนิสต์รัฐกับระบบการผลิตผูกโยงเป็นหนึ่งเดียวกันอย่างชัดแจ้ง แม้ว่าเป้าหมายของ
การพัฒนาสังคมในค่ายคอมมิวนิสต์จะมีลักษณะเป็นสังคมในอุดมคติคือ สังคมที่ภราดรภาพและ
ปราศจากชนชั้น  แต่วิธีการไปถึงเป้าหมายนั้นเน้นไปที่การควบคุมระบบการผลิตเป็นส าคัญ ดังจะเห็นว่า 
รัฐเข้ามาจัดกระบวนการผลิตตามหลักการเรื่อง การมีกรรมสิทธิ์ร่วมกันในปัจจัยการผลิต ปัญหาของหลัก
คิดแบบสังคมนิยมคอมมิวนิสต์คือ ได้ลดทอนข้อจ าแนกความหลากหลายของสังคมให้เหลือเพียงปัจจัย
ทางวัตถุเศรษฐกิจ และใช้วิธีการปกครองแบบรัฐเผด็จการซึ่งผู้น าพรรคมีอ านาจเด็ดขาด ท าใหม้นุษย์
สูญเสียศักยภาพในหลายๆ ด้าน ในที่สุดอ านาจที่ยิ่งใหญ่ของรัฐก็ต้องสลายตัว และ/หรือ ผ่อนคลาย
อ านาจลงไป พร้อมทั้งต้องน าวิถีแบบเสรีนิยมมาปรับใช้  



 

ในค่ายเสรีนิยมรัฐเน้นไปที่การยกระดับมาตรฐานการครองชีพให้สูงขึ้นเรื่อยๆ วิธีการไปสู่เป้าหมาย
คือ รัฐท าหน้าที่คุ้มครองทรัพย์สิน และกระตุ้นให้เกิดการเติบโตทางเศรษฐกิจอย่างต่อเนื่อง รวมทั้งเปิด
โอกาสให้เกิดการแข่งขัน   ในช่วงเวลานี้ สหรัฐฯ มีความส าเร็จในการเพิ่มความสามารถในการผลิต (จาก
การเติบโตของลัทธิฟอร์ด ต้ังแต่ ค.ศ.1929) และมีการสะสมทุนไว้ในระบบมาก จึงแสดงบทบาทเป็นแกน
น าโลกในค่ายเสรีนิยมท าการส่งออกทุนไปยังประเทศโลกที่สาม  ท าให้รัฐในประเทศโลกที่สามรับอิทธิพล
ของ อดัม สมิท ไปด้วย อุดมการณ์หลักในค่ายเสรีนิยม คือ การเห็นแก่ประโยชน์ส่วนตนในสังคมแบบเสรี 
จึงจะท าให้สังคมก้าวหน้าและขยายตัวอย่างรวดเร็ว ในการนี้ รัฐจ าเป็นต้องเอ้ือประโยชน์ให้เกิดการสะสม
ทุนและการลงทุนในเคร่ืองจักร เพื่อให้ทุนเติบโตขึ้นได้อย่างต่อเนื่อง ยุคนี้ความสัมพันธ์ระหว่างปัจเจกกับ
รัฐ (ซึ่งเป็นหลักคิดส าคัญของรัฐที่เน้นสิทธิเสรีภาพของประชาชน) ดูจะอ่อนด้อยลงไป แต่ความสัมพันธ์
ระหว่างทุนกับรัฐ กลับเข้มข้นมากขึ้นเรื่อยๆ   

ผลพวงของพัฒนาแบบวัตถุนิยมและเสรีนิยมนี้ ท าให้เกิดชนชั้นใหม่ขึ้นดังที่ ชาลส์ ไรท์ มิลส์ 
(Charles Wright Mills, 1916-1962) เรียกว่า คนงานชั้นผู้น าที่ท างานในส านักงาน (white collar) พวกเขา
ไม่ใช่แรงงานและไม่ใช่นายทุน แต่เป็นลูกจ้างที่มีเทคโนโลยี ทักษะและแบบแผนชีวิตที่กินอยู่อย่างสบาย ใน
งานเขียนชิ้นต่อมาของมิลส์ เรื่อง ชนชั้นผู้น า (Power Elite) เขาอธิบายถึง คนระดับน าที่มีอ านาจ เป็นชน
ชั้นปกครองที่ประกอบไปด้วยคน 3 กลุ่มคือ นักธุรกิจ กลุ่มการเมือง และผู้น าทางการทหาร มิลส์ ได้
วิเคราะห์ว่า กลุ่มอ านาจทั้งสามที่รวมตัวกันเป็นชนชั้นผู้น านี้ ขาดความรู้สึกรับผิดชอบต่อประชาชน แต่
พึ่งพาอาศัยกันเพื่อกุมอ านาจได้อย่างสมบูรณ์  คนเหล่านี้นอกจากยึดกุมอ านาจแล้วยังท าทุกอย่างเพื่อ
ตนเองอย่างไม่เกรงใจใคร  (สุภางค์ จันทวานิช, 2553: 98-99) ต่อมา เดวิด รอธคอปฟ์ (David Rothkopf) 
ศึกษาต่อเนื่องจาก มิลส์ ขณะที่มิลส์ศึกษากลุ่มอ านาจของสหรัฐฯ เป็นการเฉพาะ แต่รอธคอปพ์กล่าวถงึ
กลุ่มอ านาจน าของโลก รอธคอปพ์ เรียกกลุ่มอ านาจน าใหม่นี้ว่า ‚อภิชนชั้นโลก‛ เป็นผู้ปกครองโลกหรือท า
ให้โลกเป็นอย่างที่เป็นอยู่ รอธคอปพ์แสดงภาพที่สะท้อนความมั่งค่ังของคนกลุ่มอ านาจน านี้คือ ความมั่งคั่ง
ของคนที่รวยท่ีสุดในโลกหรือเศรษฐีพันล้านราว 100 คน รวมกันแล้วมากเกือบเป็น 2 เท่า ของสมบัติของ
คนยากจนที่สุด 2.5 พันล้านคนในโลก รอธคอปฟ์ อธิบายว่า กลุ่มอ านาจน าโลกน้ีเกิดในท่ามกลางกระแส
โลกภิวัฒน์ ผลักดันและท าให้กระแสนี้มั่นคงขึ้น เขาชี้ว่า คนกลุ่มนี้มีความรู้สึกใกล้ชิดกันมากย่ิงกว่า
ความรู้สึกใกล้ชิดกับคนร่วมชาติ พวกเขามีอิทธิพลสูงและยึดผลประโยชน์ส่วนตัวสูง คนรวยกลุ่มนี้ยังคง
รวยขึ้นท่ามกลางวิกฤติเศรษฐกิจ (อนุช อาภาภิรม, 2553: 41) แต่ในทุกวิกฤติที่เกิดขึ้น รัฐถูกผลักดันให้เป็น
ผู้กระตุ้นเศรษฐกิจในรูปแบบต่างๆ รวมทั้งต้องเป็นเยียวยาผู้ได้รับผลกระทบ ส่งผลให้รัฐส่วนใหญ่ตกอยู่ใน
สภาวะมีหนี้สิน ขณะที่ชนชั้นกลางและชนชั้นล่างต้องกลายเป็นผู้รับผลกระทบจากวิกฤตเศรษฐกิจทุกครั้ง 
คนเหล่านีจ้ึงเข้าสู่สภาวะถดถอย กลายเป็นความเหลื่อมล้ าที่ขยายตัวออกไปเรื่อยๆ  

รัฐที่ยึดโยงกับระบบการผลิตของประเทศไทย ปรากฏชัดหลังการปฏิวัติรัฐประหารในปี พ.ศ.2501 
(ค.ศ.1958) โดยจอมพลสฤษด์ิ  ธนรัตน์ ซึ่งน าประเทศเข้าสู่ระบบเศรษฐกิจแบบเสรีนิยมอย่างเต็มตัว มีการ
จัดท าแผนพัฒนาเศรษฐกิจ สร้างโอกาสในการลงทุนให้กับภาคเอกชน และมีการส่งเสริมพืชเศรษฐกิจ



 

ใหม่ๆ เพื่อการส่งออก บทบาทของรัฐในยุคนี้คือ ‚มุ่งมัน่การพัฒนา‛ การพัฒนาในช่วงทศวรรษ 2500-
2516 (ค.ศ.1957-1973) ท าให้ไทยมีอัตราการเติบโตทางเศรษฐกิจสูง แต่ในด้านการเมือง กลับชงักงัน การ
กระจายอ านาจไปสู่ประชาชนไม่เป็นรูปธรรม รัฐได้ขยายบทบาทเข้าไปสู่มิติต่างๆ ในชีวิตของคนอย่าง
เข้มข้นและครอบคลุมพื้นที่ในชนบทมากขึ้น ส่วนค่าจ้างแรงงานในเมืองได้ถูกกดทับเป็นเวลานาน ท าให้มี
คนยากจนเข้าร่วมการต่อสู้กับพรรคคอมมิวนิสต์แห่งประเทศไทยเพิ่มขึ้น ตามมาด้วยการลุกฮือของ
นักศึกษาเพื่อเรียกร้องรัฐธรรมนูญจนกลายเป็นวันวิปโยค 14 ตุลาคม 2516 หลังจากนั้นจึงมีการ
ประกาศใช้รัฐธรรมนูญ  มีพรรคการเมือง มีการเลือกต้ัง กรรมกรสามารถรวมตัวกันต้ังสหพันธ์ของตนได้ 
และรัฐสนับสนุนความเป็นอิสระของหนังสือพิมพ์ ในปีต่อๆ มาคือ พ.ศ.2518 รัฐบาลจัดต้ังส านักงานปฏิรูป
ที่ดินเพื่อเกษตรกรรม (ส.ป.ก.) ขึ้น เพื่อแก้ปัญหาที่ดินส าหรับคนยากจน ในปี พ.ศ.2523 (ค.ศ.1980) มีการ
ประกาศการปรองดองยุติสงครามคอมมิวนิสต์ และเนื่องจากเป็นช่วงที่กระแสทุนโลกต้องการเคลื่อนย้าย
ฐานการผลิตออกนอกประเทศ ประเทศไทยก็ตอบรับกระแสนี้ โดยกู้เงินมาจัดต้ังเขตเศรษฐกิจส่งออก
บริเวณชายฝั่งทะเลตะวันออก ต่อเมื่อโลกเคลื่อนเข้าสู่กระแสโลกาภิวัตน์ (สหภาพโซเวียตล่มสลายอย่าง
เป็นทางการในปี ค.ศ.1991)  มีการประกาศเปิดเสรีตลาดการเงินไทยในปี พ.ศ.2533 (ค.ศ.1990)  และเปิด
กิจการวิเทศธนกิจ ในนาม Bangkok International Banking Facality (BIBF) ในปี พ.ศ.2536 (ค.ศ.1993)    
ท าให้มีเงินตราต่างประเทศไหลเข้ามาในประเทศหลายรูปแบบ ประเทศไทยได้เข้าสู่ยุคเศรษฐกิจขาขึ้น แต่ก็
ตามมาด้วยฟองสบู่แตกใน พ.ศ.2540  (ค.ศ.1997) 

การสื่อสารอุดมการณ์วัตถุนิยมนี้แตกต่างจากการสื่อสารอุดมการณ์จิตนิยมโดยสิ้นเชิง กล่าวคือ 
การสื่อสารอุดมการณ์แบบจิตนิยมอาศัยสัญลักษณ์ซึ่งอาจอยู่ในรูปของภาษา วรรณคดี ศิลปะ เพื่อให้สิ่ง
เหล่านี้สะท้อนความคิดและจิตภาพอันสมบูรณ์ เน้นการสร้างแบบอย่างและการเลียนแบบ  สื่อกลางที่
ส าคัญคือ นักปราชญ์ ผู้สอนศาสนา และสื่อพื้นบ้าน แต่การสื่อสารอุดมการณ์วัตถุนิยมด าเนินการผ่าน
ระบบการศึกษาที่ใช้ปรัชญาการการศึกษาของจอห์น ดิวอ้ี (พิพัฒนาการนิยม) ดังที่จะได้กล่าวถึงต่อไป 
นอกจากนีก้็ใช้ตัวสินค้าที่ผลิตขึ้นมาก็เป็นสื่อน าอุดมการณ์แบบวัตถุนิยมไปด้วย  

กรัมซี่ (Antonio Gramsci, 1891-1937) และ อะดอร์โน (Theodor Adorno,  1903-1969) มีส่วน
อย่างมากในการอธิบายให้เราเห็นว่า  สินค้าทั้งหลายคือสิ่งที่เราสร้างขึ้นมา มันเป็นอิสระหลังจากที่ถูก
สร้างขึ้น แล้วในที่สุดมันกลายเป็นนายเรา ล่อลวงให้เราชื่นชมคลั่งไคล้ และไม่ใช่แค่สินค้าที่เป็นวัตถุเท่านั้น
ที่สามารถสร้างลัทธิคลั่งไคล้บูชาขึ้นมาได้ เพราะแม้แต่สินค้าทางวัฒนธรรมต่างๆ ก็มีแรงกระตุ้นได้ใน
ลักษณะเดียวกัน และในบางครั้งสินค้าชนิดนี้กลับมีอ านาจที่น่ากลัวยิ่งกว่าสินค้าวัตถุธรรมดาทั่วไปเสียอีก 
นอกจากนี้ กลยุทธ์ที่ส าคัญอีกประการหนึ่งของระบบทุนนิยมคือ ท าให้มนุษย์ตกอยู่ในจิตส านึกผู้บริโภค 
โดยการสร้างตัวเลือกและการให้เสรีภาพที่จะเลือก (จริงๆ แล้วมนุษย์มีเสรีภาพที่จะเลือกแต่ไม่มีเสรีภาพที่
จะปฏิเสธการบริโภค) จิตส านึกผู้บริโภคนี้ จะถูกแพร่กระจายและไหลเวียนผ่านกลไกทางอุดมการณ์ต่างๆ 
มากมายซึ่งรวมถึงกลไกสื่อมวลชนด้วย  อัลธูแซร์ (Louis Althusser, 1918-1990) ชี้ว่า ‚อุดมการณ์‛ มี
ลักษณะเป็นพลวัต และมักมีส่วนผสมทั้งส่วนที่เป็นจริงและจินตนาการ อุดมการณ์เหล่านี้ไม่ใช่จะถูกผลิต



 

ผ่านสื่อมวลชน วิทยุโทรทัศน์เท่านั้น หากแต่เป็นเราด้วยที่ยินยอมพร้อมใจเลือกเปิดฟังวิทยุหรือดูโทรทัศน์ 
นั่นคือ เราผลิตซ้ าโดยตัวเราเอง (กาญจนา  แก้วเทพ และสมสุข หินวิมาน, 2551: 177-180, 256-257 และ 
218) นอกจากน้ี  เฮอร์เบิร์ท  มาคูส (Herbert Marcuse, 1898-1979) อธิบายว่า ในสังคมทุนนิยม
เทคโนโลยีถูกใช้เพื่อน าไปสู่ลัทธิการปกครองแบบรวบอ านาจหรือเผด็จการโดยผ่านสื่อมวลชน เป็นการ
ครอบง าประชาชนผ่านสื่อรูปแบบต่างๆ  เช่น เปลี่ยนแนวคิดกีฬาเพื่อออกก าลังกาย ไปเป็นสินค้าส าหรับ
บริโภค ท าให้เรื่องเพศกลายเป็นเพศพาณิชย์ ซึ่งท าให้คนบ้าคลั่งในเรื่องสินค้า กีฬา และเรื่องเพศ นายทุน
ใช้สิ่งเหล่านี้สยบคนให้สูญเสียความเป็นปัจเจกและความต้องการจะต่อต้านระบบทุนนิยม  (สุภางค์ จัน
ทวานิช, 2553: 194) ยิง่เทคโนโลยีข่าวสารก้าวหน้าและพัฒนาอย่างรวดเร็วก็ยิ่งเป็นช่องทางให้นายทุนใช้
ครอบง าประชาชนได้อย่างกว้างขวางและรวดเร็วยิ่งขึ้น เพราะเขาสามารถส่งสารผ่านช่องทางเหล่านั้นได้ 

 

2. การศึกษาแบบพิพัฒนาการนิยม : การศึกษาเพื่ออุดมการณ์แบบเสรีประชาธิปไตย 
อุดมคติที่รัฐยึดถืออยูน่ั้นจะแทรกเข้ามาเป็นอุดมคติที่แฝงอยู่ในการศึกษา ดังที่ปรากฏว่า อุดมคติ

แบบเสรีประชาธิปไตย จะยึดโยงกับการศึกษาแบบพิพัฒนาการนิยม (Progressivism) หรือเรียกอีกอย่าง
หนึ่งว่า ปฏิบัตินิยมของ จอห์น ดิวอ้ี (ค.ศ.1859-1952) ในยุคของดิวอ้ี มีข้อโต้แย้งระหว่างปรัชญาแบบ
ต่างๆ อยู่มาก เขาพยายามก้าวข้ามความขัดแย้งเหล่านั้น ดิวอ้ีปฏิเสธอภิปรัชญาที่พยายามแยกโลกแห่ง
ความเป็นจริงออกจากโลกแห่งปรากฏการณ์ เขาเห็นว่า ไม่มีประโยชน์ที่จะกล่าวถึงโลกอ่ืน
นอกเหนือไปจากโลกธรรมชาติ และนับว่าไร้ประโยชน์เช่นกันที่จะกล่าวถึงความรู้ว่า เป็นการตรึกคิด 
(contemplation)  นอกเหนือไปจากการกระท า กล่าวอีกนัยหนึ่ง เขาเห็นว่า การรู้ (knowing) กับการ
กระท าเป็นสิ่งที่แยกกันไม่ได้ ดิวอ้ีวิพากษ์วิจารณ์แนวคิดของมาร์กซ์ว่า เป็นความเชื่ออันผิดธรรมชาติอย่าง
ร้ายแรงที่เห็นว่า สงครามกลางเมืองซึ่งเป็นการต่อสู้ของชนชั้น คือหนทางก้าวหน้าของสังคม ตามทัศนะ
ของดิวอ้ี ความก้าวหน้าของสังคมจะบรรลุได้ด้วยการปรับใช้ ‚วิธีการแห่งสติปัญญา‛ ไม่ใช่ด้วยการอาศัย
ความตึงเครียดและความขัดแย้งที่ทวีเพิ่มขึ้นเรื่อยๆ แบบมาร์กซ์  ดิวอ้ีเห็นว่า ขณะนี้มีเครื่องมือที่มี
ประสิทธิภาพในการแก้ไขปัญหาที่รุมเร้ามนุษยชาติและช่วยให้มนุษย์ก้าวหน้าไปได้อย่างไม่สิ้นสุดแล้วคือ 
วิธีการทางวิทยาศาสตร์ ญาณวิทยาของดิวอ้ี เป็นที่รู้จักกันในวงการการศึกษาว่า  ‚เรียนรู้จากการกระท า 
หรือ Learning by Doing‛ เขาหนุนให้วิทยาศาสตร์เข้ามาแทนที่ญานวิทยาแบบอ่ืนๆ เสียสิ้น ขณะเดียวกัน
ก็ลดฐานะของความรู้มาเป็นเพียงเครื่องมือในการแก้ปัญหาของมนุษย์ มิใช่จุดหมายปลายทางอีกต่อไป 

ในงานเขียนทางการเมืองของดิวอ้ี เขาจงใจที่จะลดความส าคัญของการจัดระเบียบทางสถาบัน
และทางรัฐธรรมนูญต่างๆ ให้เหลือน้อยที่สุด และเขาเกือบจะก าหนดให้ความส าเร็จทั้งหมดของรูปแบบการ
ปกครองแบบประชาธิปไตยน้ัน ขึ้นอยู่กับการด ารงอยู่ของพลเมืองที่มีการศึกษา มีวุฒิภาวะ มีจิตใจที่ใฝ่ต่อ
กิจของสาธารณะ และมีการเรียนรู้อย่างแข็งขันเท่านั้น 

แต่จุดด้อยที่ส าคัญของการศึกษาแบบดิวอ้ีคือ  เป็นการศึกษาที่หล่อหลอมคนในสังคมให้มองโลก
ในลักษณะไร้ขีดจ ากัดและเชื่อว่าสังคมจะความก้าวหน้าอย่างต่อเนื่องบนฐานการพัฒนาของปัจเจก หน้าที่



 

ของการศึกษาคือ ดึงพลังของปัจเจกออกมาให้โดดเด่น โดยกระตุ้นและแนะแนวให้เด็กพัฒนาตนเอง  เน้น
การแข่งขัน และประสิทธิภาพ (efficiency) โดยเทียบเคียงกับสังคมศูนย์กลางความเจริญท าให้มีการทุ่มเท
ทรัพยากรที่มีอยู่เพื่อวิ่งตามมาตรฐานภายนอก ซึ่งมักอยู่นอกเหนือบริบทท่ีเป็นจริงในท้องถิ่น ท าให้โรงเรียน
กลายเป็นสถาบันพิเศษที่เหนือกว่าชุมชน ผลักดันให้เด็กทิ้งท้องถิ่นเพื่อเข้าสู่ศูนย์กลางความเจริญ   จึงท า
ให้เด็กยิ่งมีการศึกษาก็จะยิ่งพัฒนาความเป็นปัจเจกสูงขึ้น และมีจิตส านึกร่วมกับท้องถิ่นน้อยลง ผศ.ดร.วร
ยุทธ  ศรีวรกุล (2549: 162) อธิบายว่า ข้อความที่ว่า ‚ถือว่าผู้เรียนมีความส าคัญที่สุด‛ บ่งชี้ถึงอิทธิพล
ของดิวอ้ีอย่างชัดเจน และวรยุทธ ยังชี้ว่า แม้ว่าแนวความคิดแบบยึดผู้เรียนเป็นศูนย์กลางฟังดูเข้าท่าดี แต่
ในความเป็นจริงแล้วมีอันตรายแฝงอยู่ทั้งต่อตัวเด็กเองและสังคมโดยรวม เพราะแนวคิดแบบนี้เป็นแนวคิด
แบบลดทอนนิยม (reductionism) คือแยกสิ่งต่างๆ ออกเป็นส่วนๆ แล้วประเมินว่าส่วนไหนส าคัญที่สุด 
ส่วนนั้นจะถูกถือว่าเป็น ‚หัวใจ‛ หรือ ‚ศูนย์กลาง‛ ส่วนที่อยู่ชายขอบรอบนอกมักจะถูกลืมและมองไม่เห็น
คุณค่า  (องค์ประกอบอ่ืนๆ ในการศึกษา เช่น สาระการเรียนรู้ก็ดี ครูก็ดี จะดูด้อยค่าลงไป เช่นเดียวกับกรณี
สังคมชายขอบทั้งหลาย)  

การท่ีดิวอ้ีปฏิเสธแบบในอุดมคติหรือสาระขั้นสุดท้ายของความเป็นมนุษย์ และแบบของสังคมใน
อุดมคติ ท าให้สาระการเรียนรู้ไม่คงที่ตายตัว เปลี่ยนแปลงได้ การเรียนการสอนจึงหันไปเน้นที่วิธีการเรียนรู้
เป็นส าคัญ ในวงการรัฐศาสตร์ก็ไม่แตกต่างกัน ดังที่ริชชี่ (อ้างถึงใน ไชยรัตน์  เจริญสินโอฬาร, 2551: 11-
14) อธิบายว่า รัฐศาสตร์อเมริกันสมัยใหม่ละเลยต่อหลักการ (เป้าหมาย) ในการปกครองและมองการ
ปกครองแบบประชาธิปไตยในฐานะวิธีการ รวมทั้งหันไปให้ความส าคัญกับประสิทธิภาพของวิธีการต่างๆ 
มากกว่า ท าใหโ้ลกของนักรัฐศาสตร์อเมริกันกระแสหลักเป็นโลกที่ลุ่มหลงในเทคนิค-วิธีการ  

การศึกษาของไทย ได้รับเอาการศึกษาแบบพิพัฒนาการนิยมของดิวอ้ีมาใช้โดยการช่วยเหลือของ 
UNESCO ท าให้การศึกษามุ่งพัฒนามนุษย์แบบปัจเจกและเน้นการแข่งขัน ส่วนการสอนด้านศาสนาก็ได้
ปรับเปลี่ยนไป พิพัฒน์ พสุธารชาติ (2553: 272) อธิบายว่า การสอนศาสนาในยุคนี้ได้ลดทอนเรื่องราวแบบ
เทพนิยาย และตีความค าสอนทางปรัชญาให้อยู่ในรูปของจิตวิทยา หรือตีความให้อยู่ในรูปของอุปมาอุปมัย
ที่ชี้ไปที่ตัวปัญญาหรือการพ้นทุกข์  ค าสอนในยุคนี้เน้นไปที่ศักยภาพของแต่ละบุคคลในอันที่จะเข้าถึง
ความจริงสูงสุด (นิพพาน) ท าให้นิพพานเป็นเรื่องของปัจเจกและเป็นสากลที่ทุกคนเข้าถึงได้ ทั้งๆ ที่ แต่เดิม
ถือว่า ‚นิพพาน‛ เป็นจุดหมายท่ีบรรลุได้ยาก จะสามารถเข้าถึงได้ก็แต่เฉพาะนักบวชที่สละโลกและบ าเพ็ญ
เพียรเป็นระยะเวลานานหลายภพหลายชาติเท่านั้น  พิพัฒน์เห็นว่าทัศนะต่อ ‚นิพพาน‛ ว่าเป็นสิ่งสากลที่
ทุกคนเข้าถึงได้นั้น เป็นการตีความเพื่อสนับสนุนการปกครองระบอบประชาธิปไตย ซึ่งทุกคนมีส่วนร่วมใน
การปกครองและมีสิทธิเสรีภาพเท่าเทียมกัน   

อนึ่ง ผู้เขียนบทความน้ี เห็นว่า การที่พุทธศาสนาหันมาเน้นการพัฒนามนุษย์แบบปัจเจกภาพ เป็น
เพราะบทบาทของพุทธศาสนาในการควบคุมพฤติกรรมทางสังคมของมนุษย์ หรือท าหน้าที่ก ากับบทบาท
ของผู้ปกครองไม่ได้รับความส าคัญ และภาคประชาชนเองก็ถูกแรงกดดันให้ต้องรับใช้ระบบเศรษฐกิจที่
ใหญ่โตมโหฬารขึ้นเรื่อยๆ ส่งผลให้ต้องสูญเสียสัมพันธภาพทางสังคม จึงหันมาพึ่งพาศาสนาเพื่อการ



 

เยียวยา ส่วนความชอบธรรมของผู้ปกครองซึ่งหันไปอิงกับหลักเกณฑ์ทางกฎหมายที่ภาคศาสนาและผู้น า
ทางศาสนา มิได้เข้าร่วมในกระบวนการทางกฎหมายด้วย เป็นการเปิดโอกาสให้รัฐเชื่อมโยงกับทุนหรือภาค
การผลิต และออกกฎหมายเพื่อคุ้มครองสิทธิของผู้ที่มีอ านาจการผลิตหรือถือครองปัจจัยการผลิตไว้เป็น
ส าคัญ 

 
 

3. การทบทวนอุดมการณ์รัฐในอดีต: รัฐท่ียังไม่ตกอยู่ในอุดมการณ์แบบวัตถุนิยม 
ภาพอุดมการณ์รัฐและสังคมในอดีตที่มิได้ยืนอยู่บนฐานของวัตถุนิยม อาจเป็นทางเลือกที่จะช่วย

เราก้าวพ้นจากกระแสวัตถุนิยมที่น ามาสู่ปัญหาในปัจจุบันได้ และจากการทบทวนและวิเคราะห์อุดมการณ์
รัฐในอดีต สามารถจ าแนกเป็นรูปแบบต่างๆ ได้ดังนี้ 

4.1 รัฐในอุดมคติแบบมนุษย์นิยมแนวจิตนิยมหรือ Idealism ได้แก่ นครรัฐกรีก ซึ่งเป็นรัฐ 
ขนาดเล็กและเป็นอิสระซึ่งกันและกัน นครรัฐกรีกก่อรูปขึ้นโดยอาศัยความคิดเชิงอุดมคติของการใช้ชีวิต
ร่วมกันแบบพลเมือง นครรัฐกรีกเป็นการรวมตัวทางด้านจิตวิญญานของชุมชนอย่างเหนียวแน่น ประชากร
ในนครรัฐมีความรู้สึกว่า นครรัฐคือบ้านที่แท้จริงของเขา ส่วนบ้านของเขาเองจริงๆ เป็นเพียงที่กินอยู่และ
อาศัยนอนเท่านั้น คนในนครรัฐมีปฏิสัมพันธ์กันอย่างเข้มข้นซึ่งส่งเสริมให้ชาวกรีกเป็นผู้สนใจการเมือง 
(พิพัฒน์  พสุธารชาติ, 2553: 65) บุคคลที่ผ่านการรับรองสถานภาพเป็นพลเมืองแล้วจะได้สิทธิ เช่น หาก
ชื่อของเขาได้รับการจับฉลาก เขาจะมีสิทธิ์ในการเข้าร่วมประชุมในสภาประชาชนโดยสามารถอภิปรายและ
ลงคะแนนเสียงได้ เมื่ออายุครบสามสิบจะมีสิทธิ์เข้าไปเป็นองค์ประชุมท างานของสภาห้าร้อย เป็นต้น 

อริสโตเติ้ลได้แต่งหนังสือชุดหนึ่งชื่อว่า ‚Politics‛ เป็นการน าเสนอทฤษฎีการใช้ชีวิตร่วมกันของ
พลเมืองในนครรัฐ  เขาเสนอว่า ชีวิตของมนุษย์ที่สมบูรณ์ คือชีวิตของมนุษย์ที่อาศัยอยู่ในนครรัฐ ค าว่า 
‚การเมือง‛ ของอริสโตเต้ิลไม่ได้มีความหมายรวมไปถึงกิจกรรมต่างๆ ที่ชาวกรีกแต่ละคนด าเนินชีวิตของ
ตนตามบ้าน ที่อยู่อาศัย หรือแม้กระทั่งที่ท างาน อริสโตเติ้ลไม่นับชีวิตส่วนตัวของปัจเจกชนแบบนี้ว่าเป็น
ส่วนหนึ่งของการเมือง เพราะเขาถือว่า กิจกรรมทางการเมืองเป็นกิจกรรมที่มีคุณค่าสูงส่งกว่ากิจกรรมอ่ืนๆ 
ทั้งปวงของมนุษย์ พื้นที่ทางการเมืองของกรีกเป็นพื้นที่ของการพูดจาถกเถียงกันในอาณาเขตสาธารณะ 
เป็นพื้นที่ซึ่งมนุษย์แต่ละคนใช้แสดงตัวให้ปรากฏต่อหน้าผู้อื่น เขาสามารถมองเห็นและรับรู้ความเห็นของ
ผู้อื่น และผู้อ่ืนก็สามารถมองเห็นและรับรู้ความเห็นของเขาเช่นกัน อาณาบริเวณทางการเมืองจึงเป็นอาณา
บริเวณแห่งแสงสว่าง ความรุ่งโรจน์และอิสระแห่งการพูด จะเห็นได้ว่าในทัศนะของกรีกโบราณ การเมือง
เป็นสิ่งที่ดีงามของมนุษย์ และกิจกรรมทางการเมือง (การโต้แย้งในพื้นที่สาธารณะ) เป็นกิจกรรมที่สามารถ
พัฒนาศักยภาพที่ซ่อนเร้นอยู่ในตัวมนุษย์ให้แสดงออกมาภายนอกได้  กล่าวอีกนัยหนึ่งคือ การเมืองของ
กรีกเป็นการใช้เหตุผลและเป็นหนทางของการพัฒนาความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์  ความทะเยอทะยานของ
เด็กหนุ่มชาวกรีกทั่วไปคือ การได้มีโอกาสเข้าร่วมร่าง ตีความ และตัดสินกฎหมายร่วมกับพลเมืองในนคร



 

รัฐของเขา และนับได้ว่าเป็นเอกลักษณ์ของชาวกรีก ที่พวกเขามีส่วนร่วมในการร่างกฎหมาย ชนชาวกรีกจึง
เป็นผู้ที่รู้กฎหมาย และเคยชินกับวิธีทางกฎหมาย (พิพัฒน์  พสุธารชาติ, 2553: 69-72) 

เนื่องจากในอุดมการณ์นี้ ‚เหตุผล (แบบนามธรรม) คืออ านาจ‛ การฝึกฝนการใช้เหตุผลจึงมี
ความส าคัญ ส านักปรัชญาจะท าหน้าที่เสมือนสถานศึกษาซึ่งพัฒนาการใช้เหตุผลเพื่อให้บุคคลสามารถ
แสดงบทบาททางการเมืองของตนต่อหน้าชุมชนหรือนครรัฐได้ (การเมืองเป็นเรื่องของทุกคนที่เป็นพลเมือง 
และต้องแสดงออกด้วยการใช้เหตุผล) การศึกษารูปแบบนี้ใชป้รัชญาจิตนิยมหรือ Idealism มีเป้าหมายให้
ผู้เรียนแยกแยะดีชั่ว สามารถใช้ค าพูดชักชวนด้วยเหตุผล พัฒนาอุปนิสัยและการฝึกฝนจิตเพื่อให้มีปัญญา
ในการเข้าถึงความมีเหตุผลซึ่งถือเป็นแบบแห่งความเป็นมนุษย์ที่สูงกว่าสิ่งมีชีวิตอ่ืนๆ (แม้ว่าอริสโตเต้ิลจะ
มีท่าทีแบบสัจนิยม แต่หลักแห่งเหตุผลของเขามีนัยกว้างขวางครอบคลุมสาเหตุ 4 ชนิด คือ สาเหตุวัตถุ 
สาเหตุประสิทธิภาพ สาเหตุแบบ และสาเหตุสุดท้ายหรือจุดจบ ผู้เขียนจึงได้จัดรวมอยู่ในกลุ่มของจิตนิยม 
อนึ่ง ปัจจุบันความคิดเรื่องเหตุและผลสมัยใหม่ไม่รวมเอาสาเหตุแบบและสาเหตุสุดท้ายไว้ด้วย  จะคงเหลือ
เฉพาะสาเหตุวัตถุและสาเหตุประสิทธิภาพ ซึ่งกล่าวหยาบๆ ก็เหมือนสสารและพลังงาน ที่จริงวิทยาศาสตร์
ในปัจจุบันไม่ได้ปฏิเสธความจริงของสาเหตุแบบและสาเหตุสุดท้ายไปเลย เพียงแต่ถือว่าอยู่นอกขอบเขต 
ไม่ใช่เรื่องของวิทยาศาสตร์ที่จะไปคิดว่ามีอยู่หรือไม่ ดูใน ปรีชา  ช้างขวัญยืน, ผู้แปล, 2514: 149-152) 

4.2 รัฐในอุดมคติแบบมนุษย์นิยมแนวสัจนิยมที่ยึดกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ (realism) ได้แก่  
รัฐแบบโรมันซึ่งอ้างเหตุผลธรรมชาติ และเชื่อว่ากฎธรรมชาติผูกพันมนุษย์ทุกคนเหมือนกัน เหตุผลคือกฏที่
สร้างความมีระเบียบ ความกลมกลืน  ความงาม  ทัศนะดังกล่าวนี้มาจากอิทธิพลของนักปรัชญากรีกใน
สายสโตอิกที่เชื่อในเรื่อง กฎธรรมชาติ แม้ว่าชาวโรมันชอบใช้สามัญส านึกมากกว่าหลักการ แต่นั่นก็
เพราะว่า พวกเขาเชื่อว่ากฎธรรมชาติเหล่านี้มีอยู่แล้วในตัวมนุษย์ ในขณะที่ชาวกรีกที่อาศัยตามนครรัฐ
ต่างๆ มีระบบกฎหมายไม่เหมือนกัน แต่กฎหมายของชาวโรมันกลับถูกน าไปใช้ในทุกหนทุกแห่งที่
อาณาจักรโรมันแพร่ขยายไปถึง  ซิเซโร (Cicero, 106-43 ปีก่อน ค.ศ.) นักปราชญ์และนักกฎหมายที่ส าคัญ
ของชาวโรมัน กล่าวไว้ว่า ‚กฎหมายท่ีแท้จริงคือเหตุผลที่ถูกต้องกลมกลืนสอดคล้องกับธรรมชาติ แผ่ซ่านใน
ทุกสิ่งทุกอย่าง สม่ าเสมอนิรันดร์... กฎหมายเหล่านี้ไม่เป็นอย่างหนึ่งที่กรุงโรมหรือเป็นอีกอย่างหนึ่งที่
เอเธนส์  ไม่เป็นอย่างหนึ่งในขณะนี้หรืออีกอย่างในเวลาต่อมา แต่เป็นกฎหมายประการเดียวท่ีเป็นนิรันดร์ 
ไม่เปลี่ยนแปลงและมีผลผูกพันทุกชาติทุกภาษาตลอดกาล‛ โรมันอาศัยความเชื่อเรื่องกฎหมายเป็นใหญ่
และกฎหมายที่ยุติธรรม รวมทั้งหลักความเสมอภาคของพลเมือง เป็นส่วนประกอบส าคัญในการครอง
อ านาจทางการเมืองและสร้างความเป็นปึกแผ่น เป้าหมายที่ส าคัญของรัฐแบบโรมันคือ เสรีภาพของสังคม
และเสถียรภาพของอาณาจักร ชาวโรมันรักวิถีชีวิตแบบพลเมืองซึ่งหมายถึง ผู้ที่ไม่ปรารถนาครอบง าใคร 
แต่ก็ไม่ต้องการให้ใครมาครอบง า บงการ หรืออุปถัมภ์ค้ าจุนตน พลเมืองไม่ใช่ไพร่ ซึ่งยอมรับสถานภาพสูง
ต่ าและยอมรับเรื่องการบงการและการรับใช้ ไม่ใช่ราษฎร ผู้ที่เห็นตนเองเป็นผู้น้อย  พลเมืองของโรมันเป็น
พลเมืองที่มีศักด์ิศรี มีความภาคภูมิใจในความเป็นพลเมือง (พิพัฒน์ พสุธารชาติ, 2553: 75-81) 



 

เนื่องจากในอุดมการณ์นี้ ‚เหตุผลที่ถูกต้องกลมกลืนสอดคล้องกับธรรมชาติคืออ านาจ‛  ดังนั้น กฎ
ธรรมชาติจึงเป็นสิ่งที่ต้องเรียนรู้ ญานวิทยาจะใช้เหตุผลและการสังเกต การศึกษาในปรัชญาสัจนิยมหรือ 
Realism เน้นความถูกต้องมากกว่าความดีงาม วิธีการเรียนรู้อิงกับวิถีชีวิตประจ าวัน มุ่งพัฒนาผู้เรียนให้มี
ระเบียบวินัยในตนเอง สามารถด าเนินชีวิตอย่างมีกฎเกณฑ์ ตามกฎธรรมชาติ (กฎเกณฑ์ นี้เป็นหลักแบบ
ปรนัย มีอยู่แล้ว และมีอยู่โดยตัวของมันเองในธรรมชาติ) ความสนใจเรื่องกฎเกณฑ์นี้ท าให้ชาวโรมันเป็นนัก
จัดการ มีการจัดระบบการปกครองท้องถิ่น ระบบภาษี มีความเคารพกฎเกณฑ์และประโยชน์ส่วนรวม  

 
 
4.3 รัฐท่ีผูกพันกับศาสนา  รัฐรูปแบบนี้จะแตกต่างกันไปบ้างในแต่ละศาสนา ลักษณะโดยรวม 

คือ รัฐมีท าหน้าที่รับใช้ศาสนา และศาสนาจะเป็นแกนหลักในการรองรับอ านาจของผู้ครองรัฐ รวมทั้งท า
หน้าที่เป็นหลักเกณฑ์ทางศีลธรรมในสังคม รัฐรูปแบบนี้ไม่ได้มีบทบาทในการพัฒนา แต่จะเน้น
ความสัมพันธ์ทางจิตใจที่วิวัฒน์จนเป็นค่านิยม วิถีปฏิบัติ พันธกรณี และพิธีกรรม ท าให้ทั้งตัวผู้ปกครอง
และศาสนากลายเป็นพลังทางสังคมที่ผูกพันและสร้างเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมให้กับชนในชาติ ส าหรับ
ศาสนาที่มีพระเจ้าจะมีท่าทีของการรวมอ านาจเข้าสู่ศูนย์กลางเช่น ในคริสต์ศาสนา และศาสนาพราหมณ์ 
ส่วนพุทธศาสนานั้นจะมีท่าทีการกระจายอ านาจโดยเน้นหลักการการพึ่งตนเองและไม่ดึงอ านาจเข้าสู่
ส่วนกลาง จึงไม่ผูกกับรัฐอย่างแนบแน่น (เนื่องจากพุทธศาสนาของไทยรับเอาอุดมคติแบบพราหมณ์ของ
ขอมมาด้วย จึงมีการผสมผสานระหว่างความเชื่อและมีการผนวกศาสนาเข้ากับรัฐ) 

ในอุดมการณ์คริสตศาสนา ‚พระเจ้าคืออ านาจ‛ การเข้าถึงพระเจ้าและการยอมรับกฎของพระเจ้า
จึงเป็นเป้าหมายส าคัญของการศึกษา โบสถ์กลายเป็นศูนย์กลางทางด้านการศึกษาและศิลปวัฒนธรรม 
นอกจากนี้ ยังมีการศึกษาอีก 2 ลักษณะคือ การศึกษาแบบอัศวิน หรือแบบวีรคติ ซึ่งเป็นการฝึกบุตรของขุน
นางให้เป็นอัศวิน การศึกษาแบบนี้เชื่อมโยงกับระบบศักดินาสวามิภักด์ิ (Feudaulism) และการศึกษาแบบ
กิลล์ (Guild) ซึ่งเป็นการศึกษาในระบบฝึกงาน จัดโดยสมาคมกิลล์  ซึ่งมีลักษณะเป็นกลุ่มวิชาชีพที่มีแบบ
แผนทางวัฒนธรรมก ากับอยู่ด้วย เป้าหมายของการศึกษาในยุคกลางตอนต้น จะมุ่งตอบสนองต่อคนชั้นสูง 
และใช้อุดมคติที่ว่า การศึกษาคือการมีวัฒนธรรม และวัฒนธรรมนั้นด าเนินตามรอยกรีกและโรมเสมือน
เป็นแม่แบบทางวัฒนธรรม  ต่อมาเมื่อเกิดลัทธิโปรแตสแตนท์ของมาร์ติน ลูเธอร์ (ค.ศ.1483-1546)   ซึ่งให้
เสรีภาพทางจิตวิญญาณแก่ศาสนิกชน และของคาลวิน (ค.ศ.1509-1564)  ซึ่งเชื่อมโยงคุณธรรมเข้ากับ
งานเพื่อสร้างจักรภพอันศักด์ิสิทธิบนโลก จึงมีการปรับเปลี่ยนการศึกษาให้เป็นการศึกษาเพื่อปวงชน เน้น
หน้าที่ของมนุษย์ในการงานและการรับใช้บ้านเมืองมากขึ้น   

รัฐในอุดมการณ์พุทธศาสนาของไทย น่าจะมีมาตั้งแต่ยุคเริ่มต้นของอาณาจักรสุโขทัย โดย
ระยะแรก รัฐไทยรับพุทธศาสนาแบบศรีลังกาและยังไม่ได้ผนวกเข้ากับพราหมณ์ รัฐในพุทธศาสนายุคนี้เน้น
ให้ประชาชนพึ่งตนเอง ชุมชนมีอิสระในการปกครองตนเอง ประชาชนยังคงผูกพันกับประวัติศาสตร์และ
วัฒนธรรมท้องถิ่นในพื้นที่ของตน ในยุคนี้แม้พุทธศาสนาจะเป็นหลักของสังคมแต่มิได้เป็นการล้มล้างการ



 

นับถือผีชนชาติ ผีประจ าโคตรวงศ์/ผีบรรพบุรุษ หรือผีธรรมชาติไปแต่อย่างใด การจ ากัดหรือบั่นทอนการถือ
ผีจะเกิดขึ้นก็ต่อเมื่อรัฐกับศาสนาผูกพันกันอย่างแน่นหนาแล้วเท่านั้น 

ต่อมาในสมัยของพระธรรมราชาลิไทย รัฐไทยได้รับเอาอุดมคติแบบพราหมณ์ของขอมมาด้วยจึงมี
การผสมผสานระหว่างความเชื่อและมีการผนวกศาสนาเข้ากับรัฐสร้างเป็นจารีต ประเพณี พิธีกรรมให้
ใหญ่โตขึ้น เพื่อเป็นการขยายบุญญาธิการของผู้ปกครองให้แผ่ไพศาล ดังที่หลวงวิจิตรวาทการ (อ้างถึงใน 
พิพัฒน์  พสุธารชาติ, 2553: 219-220) กล่าวไว้ว่า ‚พญาลิไทบูชาครูขอมและท าลายวัฒนธรรมที่พ่อขุน
รามค าแหงสร้างไว้‛ ในยุคนี้รัฐใช้อุดมการณ์แบบไตรภูมิ ซึ่งเชื่อว่า พระราชอ านาจของพระมหากษัตริย์มา
จากการสะสมบุญบารมีมามากมาย  ความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับประชาชนเป็นเรื่องของการพึ่งบุญบารมี 
มีการสื่อสารยกย่องเชิดชูพระมหากษัตริย์เป็นพระโพธิสัตว์ และเชื่อว่าพระราชอ านาจของพระมหากษัตริย์
จะแพร่ไพศาลออกไปทั่วพระราชอาณาจักรโดยไม่มีขอบเขต เครื่องมือจัดการความสัมพันธ์คือ จารีต 
ประเพณี พิธีกรรม การศึกษาอาศัยวัดและสื่อพื้นบ้าน โดยเรื่องราวที่น าเสนอนิยมผูกเป็นเรื่องเล่าแบบเทพ
นิยาย ส่วนบทบาทที่ส าคัญของศาสนาในยุคนี้คือ ให้หลักการปกครองแก่รัฐในรูปแบบของ ‚ธรรมราชา‛ 
และหล่อหลอมให้ประชาชนพึ่งพิงบุญบารมีของกษัตริย์มากขึ้น 

รัฐในอุดมการณ์แบบพุทธปนพราหมณ์น้ีมีการสืบทอดมาอย่างยาวนานจากยุคของพระธรรมราชา
ลิไทยแห่งกรุงสุโขทัย มาจนถึงกรุงศรีอยุธยาและต่อเนื่องมาจนถึงช่วงต้นของกรุงรัตนโกสินทร์  

4.4 รัฐท่ียึดโยงกับองค์อธิปัตย์และอ านาจเหนือดินแดน เกิดขึ้นเมื่อรัฐเริ่มแยกตัวออกจาก 
ศาสนา ท าใหม้ีนักคิดที่พยายามยกย่องอ านาจส่วนกลางของรัฐให้มีคุณค่าในตัวมันเองโดยไม่ต้องอาศัยสิ่ง
ใด  การท่ีรัฐมีอุดมคติว่า รัฐมีอ านาจสูงสุดเด็ดขาด และมีอ านาจอธิปไตยเหนือดินแดน ท าให้รัฐเข้มแข็ง รัฐ
ในอุดมการณ์นี้คือ รัฐแบบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ และรัฐแบบชาตินิยม  

จัง โบแดง (Jean Bodin ค.ศ.1530-1596) นักกฎหมายชาวฝรั่งเศส เขาชี้ให้เห็นว่ารัฐจะด ารงอยู่
และด าเนินไปได้จะต้องมีอ านาจสูงสุดในแผ่นดินที่เรียกว่า ‚อ านาจอธิปไตย‛ เขานิยามว่า ‚อ านาจ
อธิปไตยคือ อ านาจสูงสุดเหนือประชาชนในรัฐอันไม่จ ากัดหรือยับย้ังด้วยกฎหมายใดๆ เป็นอ านาจเหนือ
พลเมืองของรัฐ เป็นอ านาจเด็ดขาด และเป็นนิรันดร‛ ความคิดของโบแดงมีส่วนช่วยอธิบายความชอบธรรม
และการด ารงอยู่ของรัฐสมัยใหม่ ซึ่งเพิ่งแยกตัวเป็นอิสระไม่ยอมอยู่ใต้อ านาจของศาสนจักรคริสเตียน รัฐที่
แยกตัวมานีจ้ะถือว่า การบัญญัติกฎหมายเป็นสิ่งจ าเป็นในการแสดงออกซึ่งการมีอ านาจเด็ดขาดของรัฐ 
และไม่อยู่ใต้กฎเกณฑ์อ่ืนใด ผู้ปกครองต้องยืนยันการใช้อ านาจของรัฐโดยสร้างระบบการปกครองให้
เข้มแข็งขึ้น ท าให้เกิดเป็นรูปแบบการปกครองที่เรียกว่า ระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ (Absolute 
Monarchy) (พิพัฒน์  พสุธารชาติ, 2553: 97-98) 
 โทมัส ฮอบส์ (ค.ศ.1588 - 1679) อธิบายว่า รัฐเกิดขึ้นจากการที่ประชาชนแต่ละคนยอมสละสิทธิ
ตามธรรมชาติของตนมอบให้รัฐ เพื่อให้รัฐได้จัดระบบความเป็นอยู่ให้ทุกคนในรัฐอยู่รอดได้อย่างมั่นใจที่สุด 
เขาใหค้วามส าคัญกับองค์อธิปัตย์ ดังที่กล่าวว่า ‚องค์อธิปัตย์เปรียบดุจวิญญาณที่ท าให้ร่างกาย 
(องคาพยพทั้งหมดของรัฐ) มีชีวิตเคลื่อนไหวได้ พระเดชพระคุณอันเป็นอ านาจที่องค์อธิปัตย์ทรงไว้ 



 

เปรียบเสมือนเส้นเอ็นเส้นประสาทที่ยึดอวัยวะต่างๆ ให้ท างานร่วมประสานกัน‛ (พิพัฒน์  พสุธารชาติ, 
2553: 99-100) 

จอร์จ ดับเบิลยู เอฟ เฮเกล (ค.ศ.1770-1831) เป็นนักคิดที่ผนวกความเป็นปัจเจกเข้ากับรัฐ เขา 
เห็นว่า ภารกิจของปรัชญาไม่ใช่การสอนรัฐว่า ควรเป็นอย่างไร แต่อยู่ที่การสอนมนุษย์ว่าควรจะเข้าใจรัฐ
อย่างไร เขาอธิบายว่า การก่อต้ังรัฐที่มีเหตุผลคือ การจ าแนกแยกแยะในทางเศรษฐกิจและสังคมที่มี
รากฐานอยู่บนการปลดปล่อยความต้องการและความจ าเป็นต่างๆ ของปัจเจกบุคคล แต่ปัจเจกบุคคล
ภายในรัฐต้องก้าวพ้นระดับความคิดและความปรารถนาส่วนตัว-ส่วนบุคคลของเขาในการด ารงอยู่ ซึ่ง     
เฮเกล เรียกว่า จิตใจที่เป็นอัตวิสัย (objective mind) ไปสู่ขั้นของจิตใจที่เป็นภาวะวิสัย (subjective mind) 
ซึ่งเป็นจิตในฐานะพลเมือง เขาอธิบายว่ารัฐสมัยใหม่ควรเป็นตัวแทนของความเป็นเอกภาพ ความเชื่อมั่น
ร่วมกันของพลเมือง และความผูกพันของพวกเขากับทั้งหมด เขาเชื่อว่า รัฐที่มีเหตุผลจะเป็นหลักประกัน
บทบาทอันอิสระของเสรีภาพ ความเสมอภาค และภราดรภาพได้ แต่เนื่องจากการพัฒนารัฐของชาติต่างๆ 
ยังไม่ได้บรรลุระดับเดียวกัน เขาจึงเห็นว่า สงครามแห่งอารยธรรมทั้งหลายเป็นสิ่งชอบธรรม หลีกเลี่ยงไม่ได้ 
และเป็นสิ่งที่จ าเป็น และนี่หมายถึงชัยชนะโดยชาติที่สูงด้วยอารยธรรม เฮเกลเห็นว่ารัฐที่พัฒนาแล้วอย่าง
สมบูรณ์ทั้งหลายจะยอมรับความชอบธรรมของกันและกัน และก่อเกิดเป็นสมาพันธ์ของรัฐต่างๆ  ซึ่งจะช่วย
บรรเทาความร้ายกาจและจ ากัดสงครามลงได้ (สมบัติ จันทรวงศ์ แปล. 2552: 126, 163)    

รัฐรูปแบบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ของไทย  น่าจะเริ่มในรัชสมัยรัชกาลที่ 5  (พ.ศ.2411-2453) ซึ่ง 
ทรงมีพระราชอ านาจในการปกครองประเทศอย่างสมบูรณ์  โดยเปลี่ยนระบบการบริหารบ้านเมืองจาก
ระบบเดิมซึ่งเจ้าเมืองมีอ านาจอิสระ ไปสู่ระบบรัฐชาติสมัยใหม่ที่รวมศูนย์อ านาจเข้าสู่รัฐบาลกลาง มีการ
รวมศูนย์การงบประมาณแผ่นดิน รวมศูนย์การเก็บภาษีไว้ที่กระทรวงพระคลังมหาสมบัติ ส่งผลให้การคลัง
ของรัฐบาลดีขึ้น รัฐมีเงินทองจับจ่ายใช้สอยในโครงการสาธารณะมากมาย อาทิเช่น การสร้างถนน คลอง 
ทางรถไฟ มีผลให้กรุงเทพฯกลายเป็นศูนย์กลางการปกครองและการค้าและมีลักษณะเป็นเมืองที่โตเดี่ยว 
ในยุคนี้รัฐมีบทบาทในการพัฒนาประเทศอย่างไม่เคยเป็นมาก่อน โดยมีเป้าหมายให้เท่าทันกับชาติ
ตะวันตก บทบาทในการจัดการศึกษาของรัฐก็ปรากฏชัดเจนขึ้น และเป็นการศึกษาที่มุ่งตอบสนองต่อการ
ใช้ก าลังคนของรัฐเป็นส าคัญ ในยุคนี้กษัตริย์ซึ่งเป็นผู้ปกครองยังคงผูกพันแน่นเหนียวกับความเป็นชาติและ
ศาสนา ส่วนประชาชนก็ยังคงผูกพันกับกษัตริย์และศาสนาอย่างแน่นเหนียว  

อนึ่ง การท่ีรัฐไทยกับศาสนายังมีลักษณะประชิดกันอยู่และต่างเสริมแรงซึ่งกันและกัน ท าให้
อ านาจรัฐยังคงมีธรรมก ากับแบบ ‚ธรรมราชา‛ รัฐจึงเน้นในเรื่องการปลดทุกข์บ ารุงสุขและมุ่งมั่นในการ
พัฒนาสังคมเพื่อประชาชนในชาติเป็นส าคัญ แต่ถ้ารัฐออกห่างจากศาสนาไปมากและเน้นที่ความสัมพันธ์
ระหว่างปัจเจกกับรัฐเป็นหลัก ตามแนวคิดของ เฮเกล (ค.ศ.1770-1831) รัฐก็อาจจะมีท่าทีเป็นรัฐแบบ
ชาตินิยมที่แข็งกร้าวได้ ดังที่ ฮิตเลอร์ และมุสโสลินี น าแนวคิดของเฮเกลไปใช้รองรับอุดมการณ์แบบ
ชาตินิยมจนน าไปสู่สงครามโลก 



 

 รัฐแบบชาตินิยมเน้นการผูกพันปัจเจกเข้ากับรัฐหรือชาติ  ในกรณีของไทย รัฐแบบชาตินิยมปรากฎ
ตัวขึ้น หลังจาก จอมพล ป.พิบูลสงคราม ท าการยึดอ านาจจากรัฐบาลพลเรือน รัฐบาลทหารหันไปใช้
แนวนโยบายแบบชาตินิยม มีการออกประกาศส านักนายกรัฐมนตรี ลงวันที่ 24 มิถุนายน 2482 ว่าด้วยรัฐ
นิยม ให้ใช้ชื่อประเทศ ประชาชน และสัญชาติ เปลี่ยนจากสยามเป็นไทย ประกาศให้วันที่ 24 มิถุนายน 
เป็นวันชาติและวันหยุดราชการ ซึ่งเป็นครั้งแรกที่วันหยุดราชการไม่เกี่ยวเนื่องกับศาสนาและราชวงศ์
เหมือนที่ผ่านมา (เชตะวัน เตือประโคน, 2553) ในยุคนี้รัฐมีบทบาทในการสร้างอุดมการณ์และวัฒนธรรม
แห่งชาติ โดยพยายามท าให้คนทุกชนชั้น ทุกชาติพันธุ์ ทุกเพศ ทุกท้องถิ่น ‚กลายเป็นไทย‛  เน้นความเป็น
อันหนึ่งอันเดียวกันทางสังคมมากกว่าการพัฒนาทางเศรษฐกิจ ดังจะเห็นว่า รัฐบาลจอมพล ป.พิบูล
สงคราม นั้น แม้จะมีนโยบายฟื้นฟูเศรษฐกิจและออกกฎหมายรัฐวิสาหกิจเพื่อพัฒนาอุตสาหกรรม แต่ก็ไม่
สนับสนุนการลงทุนของชาวต่างชาติ แม้รัฐส่งเสริมให้ราษฎรจับจองที่ดินท ากินในพื้นที่รกร้างว่างเปล่า แต่ก็
มีวัตถุประสงค์ป้องกันไม่ให้ชาวต่างชาติเข้าไปยึดครองมากกว่าเป้าหมายทางเศรษฐกิจ นอกจากนี้ รัฐบาล
ยังเน้นบทบาทในการคุ้มครองความปลอดภัยให้กับประชาชน โดยใช้ต ารวจในการแสดงอ านาจของรัฐ
มากกว่ายุคใดๆ 

4.5 รัฐท่ีรับรองสิทธิและเสรีภาพของปัจเจก หมายถึง รูปแบบการปกครองที่อ านาจอยู่กับ 
รัฐสภา หากมีกษัตริย์ กษัตริย์ก็จะอยู่ภายใต้รัฐธรรมนูญ ผู้น าทางความคิดคือ จอห์น ล็อค (ค.ศ.1632-
1704) เขาไม่เห็นด้วยกับ ฮอบส์ ในแง่ที่ว่า เมื่อราษฎรมอบอ านาจให้กษัตริย์ไปแล้วก็หมดสิทธิอ านาจ
ทั้งหมด ล็อคอธิบายว่า สิทธิของพลเมืองเป็นสิทธิที่ไม่อาจสูญหายไปได้ไม่ว่าวิธีใดๆ แม้จะมอบอ านาจไป
แล้ว ก็ยังคงมีสิทธิที่จะดูแลให้ผู้รับมอบอ านาจท าตามมติส่วนใหญ่  ล็อคให้ความส าคัญกับ สิทธิตาม
ธรรมชาติในเรื่องศาสนาและทรัพย์สิน เขาเห็นว่า ไม่ใช่หน้าที่ของรัฐบาลที่จะเข้าไปก้าวก่ายเรื่องศาสนา
ของประชาชน และรัฐบาลถูกต้ังขึ้นมาเพื่อปกป้องชีวิต เสรีภาพ และทรัพย์สินของประชาชน (พิพัฒน์  พสุ
ธารชาติ, 2553:119) ต่อมา จอห์น สจ๊วต มิลล์ (John Stuart Mill, ค.ศ.1806-1873) ขยายความเรื่อง
เสรีภาพของล็อคให้กว้างไกลไปจากเรื่องศาสนา มิลล์เห็นว่าขอบเขตของเสรีภาพสมควรขึ้นอยู่กับหลัก
ประโยชน์นิยมด้วย คือต้องให้เสรีภาพกับประชาชนเพื่อให้เขาสามารถพัฒนาตนเองให้ได้รับประโยชน์และ
มีความสุขเพิ่มขึ้นด้วย  มิลล์เชื่อมั่นในคุณค่าของปัจเจกชน และเสนอว่าคุณค่าของรัฐในระยะยาวก็คือ 
คุณค่าของปัจเจกชนผู้ประกอบมันขึ้นมา นอกจากน้ี เขายังวิพากษ์แนวคิดสิทธิตามธรรมชาติของล็อคว่า 
เน้นเรื่องสิทธิในทรัพย์สินเป็นหลัก ท าให้รัฐบาลเน้นที่ผลประโยชน์ของคนมีฐานะเท่านั้น  ส่วนคนยากจน
หรือคนไม่มีทรัพย์สินจะไม่ได้รับการเหลียวแลและได้รับการคุ้มครองจากรัฐ เขาเน้นว่า การออกกฎหมาย
ของรัฐนั้น ต้องถือว่าสิทธิส่วนบุคคลเป็นเรื่องส าคัญที่สุด และรัฐไม่มีหน้าที่บีบบังคับให้ประชาชนเป็นคนดี  
รัฐมีหน้าที่เพียงป้องกันประชาชนจากการเอารัดเอาเปรียบหรือจากการคุกคามของคนอ่ืน นอกจากน้ีรัฐควร
เปิดโอกาสให้ทุกคนได้รับการพัฒนาความสามารถของตน เพื่อให้ตนเองสามารถได้รับความสุขระดับสูง
ที่สุดเท่าที่จะท าได้  (พิพัฒน์  พสุธารชาติ, 2553: 130-133)  



 

การศึกษาในยุคนี้เปลี่ยนแปลงไปมากเนื่องจากอิทธิพลของแนวคิดแบบประจักษ์นิยมของเบคอน
และประสบการณ์นิยมของล็อค ดังที่ ล็อค อธิบายว่า คนเกิดมาในภาวะจิตว่างเปล่า ทุกอย่างที่เรารู้มาจาก
ประสาทสัมผัสซึ่งจิตจะเป็นผู้ประมวลและสร้างแนวคิดที่ลึกซึ้งขึ้น ล็อคเน้นว่า ในการจัดการศึกษานั้น
เนื้อหาวิชาที่สอนไม่ส าคัญเท่าวิธีสอน  การเรียนการสอนเริ่มหันมาเน้นการเรียนจากของจริงและการ
ทดลอง มีการปรับปรุงหลักสูตรเพื่อน าเอาวิชาใหม่ๆ และวิธีเรียนแบบใหม่ๆ เข้าไปใช้ในโรงเรียน และ
เนื่องจากแนวคิดที่ว่า ‚ปัจเจกคือพลังของพัฒนา‛ การศึกษาในยุคนี้ จึงเป็นไปเพื่อการพัฒนาบุคคลให้รัก
เสรีภาพและมุ่งมั่นพัฒนาตนเอง เพื่อที่จะท าในสิ่งที่ตนเองเห็นว่ามีประโยชน์ต่อตนเองและมีผลประโยชน์
สูงสุดต่อสังคมส่วนรวม 

ในระดับมหาวิทยาลัย มีการปรับปรุงการอุดมศึกษาตามแนวทางของเบคอน (Francis Bacon 
ค.ศ.1561-1626)  ท าให้มีนักคิดที่กลายเป็นต้นแบบของศาสตร์ในปัจจุบันเกิดขึ้นอย่างมากมาย  

หลักการในการจัดการศึกษาของเบคอน มีดังนี้ (วราพร  ศรีสุพรรณ, 2542:  205) 
(1) วัตถุประสงค์แห่งวิชาทั้งปวงคือ เพื่อให้มนุษย์มีอ านาจเหนือธรรมชาติ เมื่อพบสาเหตุแห่งสิ่ง

ต่างๆ มนุษย์ก็จะสร้างสิ่งปรารถนาขึ้นได้ 
(2) วิธีที่จะน าให้เกิดความรู้คือ ต้องศึกษาธรรมชาติโดยวิธีอุปมานโดยสืบเสาะธรรมชาติง่ายๆ 

ก่อนว่าเป็นอย่างไร แล้วจึงสืบสาวไปหาหลักฐานของธรรมชาติที่ส าคัญๆ 
(3) ไม่ว่าใครที่มีความคิดบ้างและมีความพยายามพอควรย่อมจะค้นหาความรู้ใหม่ๆ ได้ 
(4) เพื่อเป็นการช่วยให้เกิดความก้าวหน้าแห่งความรู้จ าเป็นต้องมีการจัดแบ่งแยกแผนกต่างๆ แห่ง

ความรู้ เพื่อให้พิสูจน์ได้ว่า สิ่งใดค้นทราบแล้ว และสิ่งใดยังจะต้องการค้นคว้าต่อไปอีกโดยวิชา
วิทยาศาสตร์  

นักคิดที่บุกเบิกการผนวกปรัชญาเข้ากับวิทยาศาสตร์คือ เดส์คาร์ตส์ (Rene Descartes, ค.ศ.
1590-1650) เขาเสนอแนวทางการพิสูจน์ความจริงโดยใช้หลักเหตุผลและให้ความส าคัญกับตรรกทาง
คณิตศาสตร์ ซึ่งได้พัฒนามาเป็นวิธีพื้นฐานของการพิสูจน์อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติในปัจจุบัน  

ในด้านวิชาการสังคมศาสตร์มีนักคิดส าคัญคือ  กองต์ (Auguste Comte ค.ศ.1798-1857) ซึ่งได้
ชื่อว่า เป็นบิดาแห่งสังคมวิทยา เขาต้องการน าวิทยาศาสตร์มาอธิบายสังคมและเพียรพยายามท าให้
สังคมศาสตร์เป็นวิทยาศาสตร์ เขาเสนอแนวคิดแบบปฏิฐานนิยม (Positivism) ซึ่งอธิบายว่า ความ
เจริญก้าวหน้าของสังคมมนุษย์จะเป็นไปตามล าดับขั้น 3 ข้ัน โดยขั้นสูงสุด คือขั้นปฏิฐาน (Positive stage) 
มนุษย์จะตระหนักรู้เกี่ยวกับกฎของธรรมชาติ และรู้ว่าสิ่งต่างๆ มีความสัมพันธ์กันโดยมีกฏควบคุม
ความสัมพันธ์เหล่านั้น และวิทยาศาสตร์จะเปิดเผยให้เรารู้ความจริงข้อนี้ การอธิบายปรากฏการณ์ของนัก
คิดกลุ่มนี้เป็นการอธิบายสิ่งส าคัญที่ยึดเหนี่ยวเหตุการณ์เหล่านั้นเข้าด้วยกันและเหตุที่น าไปสู่ปรากฏการณ์
นั้นด้วย จึงเป็นความรู้เกี่ยวกับโครงสร้างและกลไกต่างๆ ที่ท าให้ปรากฏการณ์เกิดขึ้น หน่วยวิเคราะห์จึงมัก
เป็นหน่วยใหญ่กว่าระดับบุคคล แนวคิดนี้พัฒนาเป็นสังคมวิทยาแนวโครงสร้างหน้าที่นิยม 



 

อีกกลุ่มความคิดหนึ่งในสายสังคมศาสตร์จะเน้นในเรื่องพฤติกรรมศาสตร์ กลุ่มนี้สนใจศึกษาสังคม
วิทยาแนวจิตวิทยาที่เน้นความเข้าใจเรื่องตัวตน (self) ของมนุษย์ นักคิดในกลุ่มนี้เช่น ชาร์ลส์   คูลลี่ย์ 
(Charles Cooley, 1866-1928) และ จอร์ช เฮอร์เบิร์ต มี้ด (George Herbert Mead, 1863-1931) แนวคิด
นี้มีพัฒนาการไปหลายแนวทาง เช่น ทฤษฎีจิตวิทยา ทฤษฎีสัญวิทยา และสังคมวิทยาการตีความ 

กรณีประเทศไทย รัฐที่หันมาใช้การปกครองแบบประชาธิปไตยโดยมีพระมหากษัตริย์เป็นประมุข 
คือ รัฐหลังการเปลี่ยนแปลงการปกครองโดยคณะราษฎรในปี พ.ศ. 2475 (ค.ศ.1932) ในยุคนี้เน้น
ความสัมพันธ์ระหว่างปัจเจกกับรัฐ ให้ความส าคัญกับสถานะของการเป็น ‚ชาติ‛ เน้นทีค่วามก้าวหน้าของ
รัฐ และให้ความส าคัญกับสังคมมากกว่าเศรษฐกิจ ยุคน้ียังไม่มีการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างของระบบ
กรรมสิทธิ์ และระบบการผลิตในสังคมที่ชัดเจน  

อนึ่ง กลุ่มประเทศที่พัฒนาอุตสาหกรรมแล้วในยุคนี้ยังไม่ได้ใช้อุดมการณ์แบบเสรีนิยม แม้รัฐจะให้
ความส าคัญกับการพัฒนาเศรษฐกิจ แต่ใช้นโยบายเศรษฐกิจแบบพาณิชย์นิยมท่ีเน้นการก ากับดูแลโดยรัฐ 
เนื่องจากเชื่อว่า ความเห็นแก่ประโยชน์ส่วนตนของมนุษย์จะบั่นทอนความมั่งค่ังของบุคคลอ่ืนๆ และสังคม  
อย่างไรก็ตาม การหันมาใช้ปรัชญาแบบประสบการณ์นิยม ท าให้มีการคล้อยตามวัตถุนิยมน าไปสู่การล่า
อาณานิคมและควบคุมตลาด ในขณะที่กลุ่มชาติที่เร่งรัดพัฒนาอุตสาหกรรมในภายหลังได้แก่ เยอรมัน 
และอิตาลี ได้สถาปนาอุดมการณ์แบบชาตินิยมข้ึนมาด้วย ซึ่งผลของความมุ่งมั่นในการพัฒนาชาติน าไปสู่
การจุดชนวนสงครามโลกขึ้น ต่อเมื่อสิ้นสุดสงครามโลกครั้งที่ 2 ไปแล้ว สหรัฐอเมริกาจึงมีบทบาทน าในการ
จัดระเบียบการค้าโลกและน าอุดมการณ์เสรีนิยมของ อดัม สมิธ มาเป็นหลักเพื่อพัฒนาสังคมการผลิต 
กลายเป็นลัทธิเสรีนิยมและทุนนิยม ที่เราใช้อยู่ในปัจจุบัน 

 

4. แนวคิดของ คลิฟฟอร์ด เกียทซ์ เรื่องรัฐกับความแตกต่างหลากหลายในยุคโลกาภิวัตน์ 
คลิฟฟอร์ด เกียทซ์ (Clifford Geertz,1926-2006) อธิบายว่า ในขณะที่โลกทุกวันนี้มีความ

เชื่อมโยงกันเป็นชุมชนขนาดใหญ่ระดับโลก ถ้ามองดูผิวเผินเหมือนกับว่ามนุษย์สามารถสื่อสารกันอย่าง
แน่นแฟ้นและรวดเร็ว จนกระทั่งระยะทางและเวลามิได้เป็นอุปสรรคอีกต่อไป แต่ขณะเดียวกันโลกก็ก าลัง
ถูกแบ่งแยก  นั่นคือ ยิ่งโลกมีการเชื่อมต่อกันมากขึ้นเท่าไร ก็ย่ิงมีสิ่งที่มาขวางกั้นในระดับรายละเอียด
ปลีกย่อยมากมาย เกียทซ์เห็นว่าย่ิงสิ่งต่างๆ เข้ามาอยู่ด้วยกันมากขึ้นเท่าไร วัฒนธรรมต่างๆ ก็ย่ิงเป็นสิ่งที่
ด ารงอยู่อย่างแบ่งแยกกัน เพราะฉะนั้น ส าหรับ ความคิดที่ว่าโลกก าลังจะเป็นหนึ่งเดียวทางวัฒนธรรมนั้น 
จึงยังเป็นเรื่องที่ห่างไกลความเป็นจริง (ไชยันต์ ไชยพร, 2551: 85-87) เกียทซ์เรียก การอธิบายภาพหรือ
สถานการณ์ที่มองข้ามภาพของความแตกต่างหลากหลายที่ด ารงอยู่ร่วมกันอย่างอัดแน่นและสลับซับซ้อน
นี้ว่า thick description  โดยเปรียบเทียบกับพุ่มไม้เล็กๆ ที่กระจุกพันรวมกันอย่างหนาแน่น (thicket) ซึ่งถ้า
มองจากไกลๆ หรือที่สูงเหมือนมองจากเครื่องบินจะเห็นเป็นแผงหรือเป็นกลุ่มหรือบล็อกที่เป็นเนื้อหนึ่ง
เดียวกัน (ไชยันต์ ไชยพร, 2551: 126-127) 



 

เกียทซ์วิเคราะห์ว่า ‚รัฐชาติ‛ ก็ดี ‚ธรรมชาติของมนุษย์‛ ก็ดี ถูกมองให้เป็นกล่องหรือบล็อก เป็นชิ้น
หนึ่งเดียวเสมือนกล่องใหญ่ๆ กล่องหนึ่ง และเป็นไปได้อย่างยิ่งที่นักทฤษฎีปรัชญาการเมืองติดอยู่กับ 
‚thick description‛ เพราะมีความกังวลกลัว (anxiety) อะไรบางอย่างในวิธีคิดของพวกเขาอยู่เสมอ นั่นคือ 
ความกลัวที่จะตกลงไปสู่การเปิดเผยให้เห็นถึงรายละเอียดต่างๆ หลากหลายเหลือคณานับ และดูเหมือน
จะหาพรมแดนสิ้นสุดได้ยาก  ขณะเดียวกันรายละเอียดต่างๆ เหล่านี้ ก็มีความขัดแย้งกันมากกว่าที่จะ
กลมกลืนสอดคล้องเป็นเอกภาพ สภาวะแห่งความแตกต่างหลากหลายอันไม่จ ากัดนี้เอง ที่นักทฤษฎี
ปรัชญาการเมืองต้องการหาทางที่จะข้ามพ้นมันไปให้ได้ แต่ส าหรับนักมานุษยวิทยา สภาวะดังกล่าวเป็นสิ่ง
ที่พวกเขารับรู้และประจักษ์อยู่เสมอในการศึกษาเรื่องราวต่างๆ เกียทซ์ เสนอว่า นักทฤษฎีปรัชญาการเมือง
ส าหรับโลกยุคโลกาภิวัตน์จะต้องลงมาสู่กรณีเฉพาะต่างๆ แม้ว่าจะต้องสูญเสียความเป็นสากลทั่วไปก็ตาม 
(ไชยันต์ ไชยพร, 2551: 126-127) เกียทซ์เชิญชวนให้เราพิจารณาสิ่งต่างๆ ในลักษณะที่มันด ารงอยู่โดย
มองให้เห็นความแตกต่างหลากหลายนี้ และจะต้องไม่มองความแตกต่างในฐานะที่เป็นสิ่งตรงกันข้ามและ
ขัดแย้งกัน รวมทั้งต้องให้พื้นที่กับความแตกต่างที่มีอยู่อย่างเป็นรูปธรรม เขาเห็นว่า การเชื่อมโยงพื้นที่
ท้องถิ่นที่เต็มไปด้วยรายละเอียดและส่วนย่อย จะน าไปสู่การสร้างโครงสร้างของความแตกต่างที่มีระเบียบ
ซึ่งหลากหลายและละเอียดซับซ้อน สามารถรองรับความตึง (tensions) และความยืดหยุ่นทางวัฒนธรรม 
รวมทั้งสามารถด ารงอยู่ในสิ่งที่เราเรียกว่า ประเทศ ได้ (ไชยันต์ ไชยพร, 2551: 129-132) 

 

5. แนวคิดการรื้อสร้าง “อัตลักษณ์”  
มนุษย์ในสังคมมักถูกก ากับบทบาทด้วย ‚การนิยามอัตลักษณ์‛ โดยสังคม เช่น เด็กควรจะเคารพ

ผู้ใหญ่ หญิงไทยต้องอ่อนหวานและอยู่กับบ้าน ในความคิดกลุ่มส านักหลังโครงสร้างนิยม เช่น ฌ้าคส์ แดริ
ดา  (Jacques Derrida, 1930-ปัจจุบัน) จะเรียกว่า เปน็ข้อสมมติที่ได้ก าหนดไว้ล่วงหน้า มันสะท้อนถึง
ความสัมพันธ์เชิงอ านาจที่ชนชั้นที่มีอ านาจสร้างความได้เปรียบขึ้นในสังคม ส านักคิดนี้ต้องการที่จะ
ปลดปล่อยมนุษย์ออกจากข้อก าหนดเหล่านั้นผ่านการร้ือสร้าง (Destruction)  โดยใช้การวิเคราะห์หาจุดที่
ระบบกดทับไว้ให้พบแล้วดึงออกมาให้เห็นและเผยให้เห็นความย้อนแย้งในโครงสร้างเดิม เพื่อที่จะก้าวไปสู่
โครงสร้างใหม่หรือนิยามใหม่ พวกเขาเห็นว่าสังคมมักจะท าหน้าที่ในการนิยามอัตลักษณ์ ให้กับกลุ่มคน
ต่างๆ ในสังคม และผลของการนิยามนั้นก็จะเสมือนเป็นการจัดสรรสิทธิและอ านาจของบุคคลหรือกลุ่มคน
ในสังคมไปด้วย  แต่หากการนิยามอัตลักษณ์นั้นกลายเป็นการรอนอ านาจและสิทธิของบุคคลหรือกลุ่มคน 
ก็ใช่ว่า บุคคลหรือกลุ่มคนนั้นจะรับเอาอัตลักษณ์นั้นไปโดยดุษณี เขาหรือพวกเขาย่อมต่อสู้ด้ินรนในการ
นิยามอัตลักษณ์ของตนขึ้นใหม่เพื่อเป็นการช่วงชิงอ านาจและสิทธิกลับคืนมา อนึ่ง แม้ว่าแนวคิดเรื่องอัต
ลักษณ์จะให้ความส าคัญกับต่อสู้ด้ินรนหรือช่วงชิงการนิยาม แต่ผู้เขียนบทความนี้เห็นว่า เราสามารถน า
แนวคิดนี้มาใช้ในลักษณะของการสมานฉันท์  โดยสร้างพื้นที่ของการเชื่อมโยง/ปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ของ
บุคคลและกลุ่มคนต่างๆ เข้ากับการรักษาระบบที่ใหญ่กว่า เช่น การรักษาระบบลุ่มน้ า ซึ่งจะท าใหทุ้กคนมี
ส่วนร่วมในเป้าหมายเดียวกัน และร่วมก าหนดบทบาทหน้าที่ของกันและกันอย่างสมานฉันท์ 



 

 

6. หลักคิดประชาธิปไตยแบบสังคมเครือข่าย 
หลักคิดประชาธิปไตยแบบสังคมเครือข่ายจะเริ่มต้นด้วยการปฏิเสธ 4 หลักคิดคือ ประการแรก 

ปฏิเสธแนวคิดแบบวัตถุนิยม (ของมาร์ก) ที่เชื่อว่า ชีวิตด้านวัตถุก าหนดชีวิตด้านจิตใจ และเงื่อนไขต่างๆ 
ของการผลิตเป็นตัวก าหนดความสัมพันธ์ทางทรัพย์สินและชีวิตทางสังคม และหันมาใช้แนวคิดจิตนิยม ที่
เชื่อว่า จติภาพแบบสมบูรณ์ของความเป็นมนุษย์ หรือ จินตภาพสังคมอุดมคติเป็นฐานคิดในการก าหนด
ความสัมพันธ์ทางสังคม และเป็นหนทางสร้างดุลยภาพให้กับสังคมการผลิต แต่การได้มาของจิตภาพหรือ
จินตภาพยังคงอาศัยแนวทางแบบประชาธิปไตยคือ เน้นท่ีกระบวนการของการมีส่วนร่วมของคนในสังคม
น้ัน  ประการที่ 2 คือ ปฏิเสธแนวคิดที่ว่า ปัจเจกคือพลังของพัฒนา และหันมาสู่แนวคิดที่ว่า การสร้างสรรค์
สังคมเครือข่าย คือหนทางของการพัฒนา ประการที่ 3 คือ ปฏิเสธการลดทอนข้อจ าแนกความหลากหลาย
ของสังคม และหันมาเปิดพื้นที่ให้กับการสะท้อนความคิดและจินตภาพอันหลากหลาย ซึ่งหากเปรียบเทียบ
กับสังคมในอดีตก็จะคล้ายกับนครรัฐแบบกรีก มากกว่ารัฐสัจนิยมแบบโรม ประการที่ 4 คือ การปฏิเสธการ
เน้นที่ประสิทธิภาพมากกว่าผลลัพท์ เนื่องจากการให้ความส าคัญกับผลลัพธ์จะท าให้ทุกภาคส่วนมีส่วน
ร่วมในกระบวนการประเมินผลการพัฒนา และท าให้พวกเขาสามารถเข้าร่วมก าหนดเป้าหมายของการ
พัฒนาได้อย่างต่อเนื่อง 

จากข้อปฏิเสธ 4 ข้อข้างต้น เราอาจอธิบายได้ว่า กระบวนการประชาธิปไตยแบบสังคมเครือข่าย 
เป็นการสร้างวิถีการด าเนินชีวิตแบบเป็นกลุ่ม/เครือข่าย ไม่ใช่ชีวิตแต่ละคน เป็นกระบวนการทางสังคมที่
ต้องยอมรับการด ารงอยู่ของความแตกต่างหลากหลายของกลุ่มหรือส่วนย่อย ทั้งนี้ ต้องมีการสร้างพื้นที่ใน
การแสดงอัตลักษณ์ของส่วยย่อย มพีื้นที่ส าหรับการบูรณาการส่วนย่อยเพื่อก าหนดจิตภาพหรือจินตภาพที่
สังคมนั้นๆ ปรารถนาร่วมกัน และมพีื้นที่ของการประเมินผลลัพท์ของการพัฒนาร่วมกัน 

กรอบแนวคิดในทางปฏิบัติเพื่อสร้างวิถีการด าเนินชีวิตแบบกลุ่ม/เครือข่ายบนพื้นที่หนึ่งๆ มีดังนี้ 
(1) ใช้กระบวนการเรียนรู้การนิยามอัตลักษณ์เป็นเคร่ืองมือในการสร้างเครือข่าย (บุคคลเชื่อมโยง 

กันภายใต้อัตลักษณ์ร่วมกัน) กล่าวคือ เมื่อบุคคลมีส านึกในอัตลักษณ์ที่เขามีอยู่ร่วมกัน เขาจะกลายเป็น
เครือข่ายเดียวกัน (บุคคลหนึ่งอาจอยู่ได้หลายเครือข่าย) อย่างไรก็ตาม การเข้าร่วมเครือข่ายน้ันยังคงยึด
หลักการประชาธิปไตย ที่เปิดโอกาสให้บุคคลมีเสรีภาพในการเลือก และเมื่อเขาอยู่ในเครือข่ายใดเครือข่าย
หน่ึงและต้องการเปลี่ยนอัตลักษณ์เขาต้องท างานร่วมกับสมาชิกเครือข่ายน้ัน 

(2) สร้างระบบ/กลไกในการเชื่อมโยงและการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้เข้ากับการดูแลรักษาระบบ 
ลุ่มน้ า การเชื่อมโยงระหว่างกลุ่ม/เครือข่ายจะท าให้เกิดการเชื่อมต่อภาพของส่วนย่อยให้กลายเป็นภาพ
ใหญ่ (ภาพใหญ่คือบริบทหรือฉากในการแสดง) เมื่อส่วนย่อยเชื่อมกับบริบท (ฉาก) ซึ่งใหญ่กว่า ย่อมเห็น
ความหมายของตนชัดเจนขึ้น (เราเข้าใจความหมายของบทละครเมื่อเห็นฉากที่แสดงด้วย) เมื่อแต่ละ
เครือข่ายเชื่อมโยงกัน พวกเขาก็จะเห็นประเด็นที่จะต้องปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ของกลุ่มย่อยเพื่อตอบโจทย์
ของพื้นที่หรือท้องถิ่นร่วมกัน    ขั้นตอนนี้จึงเป็นขั้นตอนการท้าทายให้อัตลักษณ์ของกลุ่มย่อยต้อง



 

ปรับเปลี่ยน สาเหตุที่ใช้ประเด็นดูแลรักษาระบบลุ่มน้ ามาเป็นโจทย์ร่วมให้ต้องปรับเปลี่ยน เพราะปัญหา
ระบบลุ่มน้ าเปน็ปัญหาที่ทวีความรุนแรงมากขึ้น ครอบคลุมปัญหาสิ่งแวดล้อมและระบบนิเวศย่อยๆ 
ทั้งหมด และสะท้อนถึงความมั่นคงของชีวิตมนุษย์ได้ทุกมิติ หากระบบลุ่มน้ าอยู่ในภาวะสมดุล ผลต่อกันใน
ทางบวกระหว่างระบบนิเวศในลุ่มน้ านั้นจะเกิดขึ้นมากมาย แต่ในทางตรงข้าม ถ้าระบบลุ่มน้ าเสียความ
สมดุลซึ่งอาจเป็นผลจากความเสื่อมโทรมเพียงระบบนิเวศใดระบบนิเวศหนึ่ง (หรือบนพื้นที่ใดพื้นที่หนึ่ง) ก็
จะส่งผลกระทบลุกลามขยายตัวไปได้ทั้งระบบลุ่มน้ า ดังนั้น การดูแลรักษาลุ่มน้ าจึงเป็นเรื่องที่ต้องท า
ร่วมกัน ทั้งนี้ การแสวงหาแนวทางจะต้องไม่อิงกับฐานคิดเชิงวิทยาศาสตร์เท่านั้น แต่จะต้องน ามิติเรื่อง 
คุณค่าของความรัก/ความกตัญญูต่อถิ่นฐาน การให้คุณค่ากับสรรพชีวิต และการสร้างสรรค์วัฒนธรรมให้
สอดคล้องกับการจัดการระบบลุ่มน้ าอย่างยั่งยืนมาใช้ด้วย 

(3) พัฒนาระบบการท างานระหว่างรัฐกับเครือข่าย  ถ้ากลุ่ม/เครือข่ายท่ีเกิดขึ้นไม่สามารถมี 
บทบาทใหม่ (ซึ่งจะน าไปสู่การปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์) โดยเชื่อมโยงกับภาครัฐได้ จะมีโอกาสที่เครือข่ายนั้น
ต้องล่มสลายไป เพราะรัฐเป็นผู้มีบทบาทในการจัดสรรทรัพยากรในการพัฒนาไปยังภาคส่วนต่างๆ ดังนั้น 
ภาครัฐจึงจ าเป็นต้องปรับเปลี่ยนระบบบริหารราชการ โดยให้ความส าคัญกับการท างานร่วมกับเครือข่าย
ภาคประชาชนอย่างเป็นระบบมากข้ึน การบริหารงานภาครัฐที่ยึดการบังคับบัญชาตามล าดับชั้น การ
บริหารราชการที่ไม่ยืดหยุ่น การยึดตามแบบแผนขั้นตอนโดยเคร่งครัด การมีขอบเขตงานที่แคบๆ (แยก
ส่วน) รวมทั้งการมีตัวแบบปฏิบัติการและวัฒนธรรมแบบต้ังรับ ไม่อาจรับมือกับปัญหาที่ซับซ้อนและรุนแรง
ขึ้นเรื่อยๆได้ อย่างไรก็ตาม เนื่องจากปัจจุบันองค์กรกลุ่ม/เครือข่ายภาคประชาชนยังขาดการพัฒนาอย่าง
เป็นระบบ ดังนั้น จึงควรถือเป็นภารกิจร่วมกันของทั้งส่วนราชการ องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น และ
เครือข่ายท่ีก่อตัวขึ้นใหม่ ที่จะต้องวางแผนให้เกิดการท างานร่วมกันให้ได้ หากภาครัฐหันมาให้โอกาสกับ
เครือข่ายเหล่านี้ร่วมงานกับภาครัฐ ก็จะท าให้เครือข่ายเหล่านี้มีพลังมากขึ้น มีทักษะในการท างานเป็นทีม 
และมีการเรียนรู้เชิงระบบที่เน้นความเชื่อมโยงกับภาคส่วนอ่ืนๆ เพิ่มขึ้น ซึ่งในที่สุดพวกเขาจะสามารถเป็น
องค์กรนักปฏิบัติที่เรียนรู้ เชี่ยวชาญ และเป็นหุ้นส่วนการงานกับภาครัฐได้ต่อไป 
 

7. ปรัชญาการศึกษาแบบปฏิรูปนิยม(Reconstructionism) ซึ่งโต้แย้งกับแบบพิพัฒนาการนิยม 
ในการขับเคลื่อนอุดมการณ์ในเรื่อง ‚เครือข่ายคือพลังของการพัฒนา‛ สู่สังคมวงกว้าง ผู้เขียน

เสนอให้มีการปฏิรูปการศึกษาโดยใช้ปรัชญาการศึกษาแบบปฏิรูปนิยม (Reconstructionism) บราเมลด์ 
(Theodore Rrameld) ได้ชื่อว่าเป็นผู้วางฐานคิดของปรัชญาการศึกษาแบบปฏิรูปนิยม   ผลงานที่มีชื่อเสียง
ของเขาคือ Patterns of Educational Philosophies (1956) เป้าหมายส าคัญของการศึกษาของเขาคือ 
เปลี่ยนแปลงความคิดของคนไปในทางสร้างสรรค์และปฏิรูปสังคมให้ดีขึ้น โดยเปิดโอกาสให้มวลสมาชิกใน
สังคมได้ร่วมกันคิดสืบเสาะหา พิจารณาและตัดสินในการแสวงหาแนวทางส าหรับสังคมใหม่ ซึ่งจะเป็นการ
ตกลงร่วมกันของมวลสมาชิก นักการศึกษาอีกท่านหนึ่งที่เน้นการศึกษาในแนวทางนี้คือ เปาโล แฟร (Paolo 
Freire) เขามีบทบาทด้านการศึกษาผู้ใหญ่ และการศึกษาเพื่อความเข้มแข็งของชุมชน นักคิดกลุ่มนี้ได้รับ



 

อิทธิพลจากรากฐานความคิดทางมานุษยวิทยา (Anthropology) ที่เห็นความสัมพันธ์ของสถาบันต่างๆ ใน
สังคม ไม่ว่าจะเป็นบ้าน วัด/โบสถ์ โรงงาน ธนาคาร สมาคม โรงเรียนฯลฯ ว่าต่างก็มีส่วนร่วมรับผิดชอบต่อ
เป้าหมายและกิจกรรมต่างๆ ของสังคม การศึกษาจึงจ าเป็นต้องเชื่อมไปถึงสถาบันเหล่านี้ในการปรับปรุง
เปลี่ยนแปลงสังคมของตน และกระบวนการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นนั้นคือสาระส าคัญของการเรียนรู้ ด้วย
เหตุน้ี จึงอาจกล่าวได้ว่า การศึกษาแบบปฏิรูปนิยม เป็นการศึกษาทั้งกระบวน คือ ทุกภาคส่วนเพื่อ
การศึกษาและการศึกษาอยู่ในทุกภาคส่วน  

การปรับเปลี่ยนปรัชญาการศึกษาดังกล่าวน้ี จะครอบคลุมไปถึงการปรับเปลี่ยนโลกทัศน์ ระเบียบ
วิธีในการหาความรู ้และวิธีการประเมินคุณค่า แม้ว่าการเปลี่ยนแปลงจะเริ่มที่ระบบการศึกษา แต่ก็จะมีผล
ต่อเนื่องไปยังสังคม และเนื่องจากการศึกษาแบบปฏิรูปนิยมเน้นไปที่ปฏิสัมพันธ์ระหว่างเด็กกับภาคส่วน
ต่างๆ ในสังคม การขับเคลื่อนการศึกษานี้จึงส่งผลต่อการขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลงของสังคมไปด้วย  

การปรับเปลี่ยนโลกทัศน์ ขณะที่พิพัฒนาการนิยมเชื่อว่า จักรวาล มีลักษณะเป็นกระบวนการ
ไหลของกระแสเหตุการณ์ต่อเนื่องกันไปโดยไม่ขาดตอน  เป็นจักรวาลที่มีขอบเขตไม่จ ากัด หรือหาที่สุดมิได้ 
และโลกมีแบบแผนวิวัฒน์ไปข้างหน้าอย่างไร้จุดหมาย เป็นโลกที่เปิดกว้าง ไม่คงที่  และเป็นโลกที่ประกอบ
สร้างขึ้นด้วยองค์ประกอบต่างๆ ในลักษณะกลไก แต่ปฏิรูปนิยมเชื่อว่าโลกมีความจ ากัดและเชื่อมโยงกัน
เป็นหนึ่งเดียว เป็นโลกที่มีลักษณะสัมพัทธ์ ไม่อาจเข้าใจได้จากลักษณะที่เป็นอิสระต่อกัน แต่จะเข้าใจได้
ด้วยการพิจารณาความสัมพันธ์ที่มีต่อสิ่งอ่ืนๆ ทั้งหมด เมื่อน าโลกทัศน์นี้ไปสู่การก าหนดเป้าหมายทางการ
ศึกษา จะเห็นได้ว่า พิพัฒนาการนิยมมุ่งไปสู่ความก้าวหน้าของสังคมแบบต่อเนื่อง และเน้นการแก้ปัญหา
เฉพาะหน้าในปัจจุบัน  แต่ปฏิรูปนิยมกลับต้ังค าถามต่อความเติบโตเหล่านั้นว่าให้คุณหรือโทษแก่สังคม
อย่างไรบ้าง และแทนที่จะแสวงหาความเติบโต ปฏิรูปนิยมกลับมุ่งไปที่ศักยภาพของมนุษย์ในการมี
วิจารณญานบนฐานคิดแบบองค์รวมเพื่อจัดระเบียบภายในให้ประสานสัมพันธ์กับระบบอ่ืนๆ ทั้งหมด 
 การปรับเปลี่ยนระเบียบวิธีในการหาความรู้  ในพิพัฒนาการนิยมยอมรับวิธีการทาง
วิทยาศาสตร์ในการหาความรู้ เท่านั้น และมองความรู้เป็นเพียงสิ่งประดิษฐ์สร้างของมนุษย์ ซึ่งมีเป็นอเนก
อนันต์ คุณค่าของมันอยู่ที่น าไปใช้ได้หรือไม่ได้ และคุณค่าดังกล่าวไม่ถือว่ามีอยู่คงที่ตลอดไป เพราะเมื่อมี
ความรู้ใหม่ที่น ามาใช้แล้วได้ผลดีกว่า สิ่งที่ด้อยกว่าก็อาจจะถูกเลิกใช้ไป การศึกษาจึงเน้นที่ How to Think 
มากกว่า What to Think แต่ในปฏิรูปนิยมจะเปิดกว้างต่อวิธีการทางวิทยาศาสตร์ วิธีการแบบจิตนิยมต่างๆ 
และเน้นที่ What to Think มากกว่า นักปฏิรูปนิยมเห็นว่าจุดอ่อนของนักพิพัฒนาการนิยมคือสนใจอยู่
เฉพาะวิธีคดิโดยไม่ค านึงถึงว่าสิ่งที่คิดได้นั้นจะให้คุณหรือโทษแก่สังคมอย่างไรบ้าง ยิ่งการศึกษาสูงขึ้นก็ยิ่ง
มุ่งแต่การตรวจสอบวิธีการหาความรู้ และให้ความส าคัญกับผู้เชี่ยวชาญ ท าให้สถานศึกษาแยกส่วนออกไป
จากชุมชน ดังนั้น นักปฏิรูปนิยมจึงหันไปสนใจกับเรื่องที่จะคิด (สอน) และแสวงหาการมีส่วนร่วมของชุมชน
ในการก าหนดเรื่องที่จะคิด (สอน) ส่วนมุมมองต่อความรู้ในปฏิรูปนิยมนั้น แทนที่จะเห็นว่า ความรู้เป็นสิ่งที่
มีอยู่เป็นอเนกอนันต์ จะเปลี่ยนไปเป็น ความรู้มีอยู่แบบเชื่อมโยงกับบริบท (context) ชุดความรู้แต่ละชุดจะ
เป็นจริงภายใต้บริบทหนึ่งเท่านั้น การเรียนรู้ที่แท้จริงจึงเป็นการเรียนรู้ที่เชื่อมโยงกับบริบท และเราก็ไม่อาจ



 

แยกผู้เรียนออกจากบริบทที่เขาเรียนรู้อีกด้วย สิทธิเหนือความรู้จึงเป็นเรื่องของสังคมไม่ใช่เรื่องของปัจเจก 
จากแนวคิดนี้เมื่อน าไปสู่การพัฒนาการศึกษา ถ้าเป็นแบบพิพัฒนาการนิยมจะมุ่งสร้างโรงเรียนจ าลองแบบ
โรงเรียนสาธิต แต่ถ้าเป็นแบบปฏิรูปนิยมจะมุ่งผสมผสานบทบาทของโรงเรียนกับชุมชน 

การปรับเปลี่ยนวิธีการประเมินคุณค่า ในพิพัฒนาการนิยมจะใช้ผลได้จากวิทยาศาสตร์มา
ปรับปรุงการตัดสินเกี่ยวกับคุณค่าและสร้างกฎเกณฑ์การกระท า เน้นการเลือกค่านิยมทางความประพฤติ
ของปัจเจกโดยพิจารณาจากผลของการกระท าและใช้การเปรียบเทียบระหว่างแบบอย่างความประพฤติ
หลายๆ แบบ แบบใดใช้ได้ผลที่สุด สร้างความพึงพอใจ หรือก่อประโยชน์สุขแก่คนส่วนใหญ่มากที่สุด ก็ถือ
ประพฤติปฏิบัติตามแนวนั้น แต่ในปฏิรูปนิยมจะใช้ผลได้จากวิทยาศาสตร์และเหตุผลแบบมนุษยธรรมมา
ประกอบการพิจารณาและใช้การพัฒนาจริยธรรมจากการท างานร่วมกับสังคม  การให้คุณค่าจะเน้นที่การ
ประสานสัมพันธ์กับระบบอ่ืนๆ ทั้งหมด  ทั้งนี้ ผู้เรียนต้องเห็นทั้งส่วนย่อยและส่วนใหญ่ คือเห็นคุณค่าการ
ด ารงอยู่ของอัตลักษณ์ส่วนย่อย ภาคภูมิใจในอัตลักษณ์ของท้องถิ่น ชาติพันธุ์ และชาติของตนโดยไม่ดูถูก
กลุ่มย่อย ท้องถิ่น ชาติพันธุ์ และชาติอ่ืน ขณะเดียวกันก็ต้องต่ืนรู้ต่อปัญหาของสังคมและสิ่งแวดล้อมที่ เป็น
บริบทใหญ่ของโลก บริบทของประเทศ และสามารถเชื่อมพลังของตนเข้ากับกลุ่ม/เครือข่ายในท้องถิ่น 

จะเห็นได้ว่า เป้าหมายของการศึกษาในปรัชญาปฏิรูปนิยม จะเปลี่ยนจากการเปลี่ยนแปลงเป็น
รายบุคคลไปเป็นการเปลี่ยนแปลงทั้งสังคม โดยมุ่งที่จะพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ในการจัดระเบียบ
ภายในให้ประสานสัมพันธ์กับระบบอ่ืนๆ ทั้งหมด  ในการจัดการเรียนรู้ต้องให้ความส าคัญกับสาระการ
เรียนรู้ที่จะน าไปสู่การจัดระเบียบภายในตนเอง ครอบครัว ชุมชน องค์กร และสังคม เช่น ปรัชญา/
อุดมการณ์แห่งความเป็นมนุษย์ ความเป็นรัฐ ความเป็นท้องถิ่น สังคมโลก สังคมท้องถิ่น สังคมเครือข่าย 
การก ากับควบคุมตนเอง การควบคุมภายในองค์กร ภายในชุมชน และระหว่างชุมชน ส่วนวิธีการเรียนรู้จะ
เปิดกว้างต่อวิธีวิทยาที่หลากหลายทั้งทางวิทยาศาสตร์ และการใช้เหตุผลแบบจิตนิยม (เพราะเชื่อว่า 
วัฒนธรรมและมนุษยธรรมเป็นเครือ่งมือส าหรับขจัดความขัดแย้งและสร้างสรรค์สังคม) เน้นการเรียนรู้จาก
ชีวิตจริงในสังคม และให้ความส าคัญกับการพัฒนาจริยธรรมจากการท างานร่วมกับสังคม    

รูปแบบของการศึกษาแบบปฏิรูปนิยม อาจอธิบายได้ดังนี้  
(1) เป้าหมายของการเรียนรู้เป็นไปเพื่อตอบโจทย์ปัญหาและเชื่อมโยงกับวิถีการพัฒนาท้องถิ่น

รวมทั้งมุ่งพัฒนาจิตส านึกในการรับผิดชอบต่อท้องถิ่น   
(2) สถานศึกษาต้องจัดการเรียนรู้ร่วมกับภาคีอ่ืนๆในท้องถิ่น  
(3) สาระการเรียนรู้จะให้ความส าคัญกับการเรียนรู้บริบทของท้องถิ่น เชื่อมโยงกับประเด็นต่างๆใน

ท้องถิ่น/ชุมชน มากกว่าที่จะเน้นสาระการเรียนรู้ตามเอกสารจากส่วนกลาง  
(4) ครอบคลุมการเรียนรู้ตลอดชีวิตของผู้เรียน หมายความว่า เวลาของเด็ก/นักเรียนคือ เวลาของ

การเรียนรู้ทั้งสิ้น ครูจึงต้องให้ความส าคัญกับการเชื่อมโยงผู้เรียนกับแหล่งการเรียนรู้ในท้องถิ่นด้วย มิใช่
เน้นการเรียนการสอนในห้องเรียนเท่านั้น  



 

ในด้านการอุดมศึกษาก็จ าเป็นต้องเปลี่ยนย้ายจากแนวคิดแบบพิพัฒนาการนิยมไปด้วย เนื่องจาก
ในพิพัฒนาการนิยม มหาวิทยาลัยมีความเป็นอิสระ ท าหน้าที่เป็นหัวหอกแห่งการเจริญเติบโตเพื่อมุ่งหน้าสู่
มาตรฐานสากล ท าให้สถาบันอุดมศึกษาดูดซับทรัพยากรจากชุมชน/ประเทศ เพื่อผลิตคนแบบพิพัฒนาการ
นิยมไปเป็นผู้เชี่ยวชาญในศาสตร์เฉพาะด้าน งานวิจัยเป็นเรื่องของปัจเจกและให้ความส าคัญกับงานวิจัยที่
จดสิทธิบัตรได้ การเชื่อมโยงกับชุมชนผ่านงานวิจัยเป็นไปอย่างไม่ต่อเนื่อง และขาดการบูรณาการระหว่าง
สาขาวิชา ขาดการเชื่อมโยงกับท้องถิ่น การสื่อสารผลการวิจัยกับสังคมจะเน้นการสื่อสารผ่าน
วารสารวิชาการที่ได้มาตรฐานสากล ซึ่งแม้แต่นักวิชาการเองก็ยังเข้าถึงได้ยาก ดังนั้น โอกาสที่ชุมชน
ท้องถิ่นจะเข้าถงึงานวิจัยของมหาวิทยาลัยจึงน้อยมาก  

แต่ในแนวคิดปฏิรูปนิยม มหาวิทยาลัยต้องเชื่อมโยงกับเครือข่ายต่างๆ ในท้องถิ่น เช่น ต้อง
สนับสนุนสถานศึกษาขั้นพื้นฐาน ในการพัฒนาระบบการจัดการข้อมูล/ความรู้ท้องถิ่น ต้องร่วมกับท้องถิ่น
พัฒนาระบบวารสารวิชาการท้องถิ่น ต้องสนับสนุนด้านวิชาการแก่กลุ่ม/เครือข่ายในท้องถิ่นต่างๆ ให้
พัฒนามาตรฐานด้านคุณภาพจนสามารถเป็นแหล่งการเรียนรู้ที่ฝังตัวอยู่ในชุมชน ซึ่งในที่สุดก็จะสามารถ
พัฒนาระบบการฝึกงาน (คล้ายกับระบบฝึกงานแบบกิลล์) ให้กับเยาวชนในโรงเรียนได้ ระบบการฝึกงานนี้
จะเป็นการเชื่อมโยงปัจเจกบุคคลเข้าสู่ระบบการผลิตในท้องถิ่น กับผู้คนและวิถีวัฒนธรรมท้องถิ่น รวมทั้ง
ยังน าไปสู่การพัฒนาจารีตประเพณีของการท างานแบบเครือข่าย โดยโรงเรียนก็ยังคงท าหน้าที่ควบคุม
มาตรฐานและช่วยเหลือนักเรียนในการเชื่อมโยงองค์ความรู้กับพื้นที่อื่นๆ ได้  ขณะที่มหาวิทยาลัยก็ควรจะ
ท าหน้าที่เชื่อมโยงในบริบทพื้นที่ที่ใหญ่ขึ้นไปอีก 

จะเห็นได้ว่า การศึกษาแบบปฏิรูปนิยม เป็นการศึกษาเพื่อรื้อฟื้นความสัมพันธ์ของกระบวนการ
ด าเนินชีวิตบนฐานของทรัพยากรและวัฒนธรรมในท้องถิ่น และมุ่งสร้างศักยภาพของคนในชุมชนท้องถิ่น
ให้สามารถมีส่วนร่วมในการก าหนดทิศทางการพัฒนาท้องถิ่นของตน เพื่อคงสภาพความผูกพันระหว่าง
มนุษย์กับธรรมชาติ และระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ด้วยกันอย่างสมดุล กล่าวได้ว่า สังคมในอุดมคติของ
การศึกษาแบบปฏิรูปนิยมคือ สังคมของการเรียนรู้ร่วมกัน และหน้าที่ของการศึกษาก็คือ การเชื่อมโยง
มนุษย์เข้ากับสังคมเครือข่ายที่มีอยู่ในชุมชน สังคมท้องถิ่น และสังคมโลก จึงสอดคล้องกับแนวทาง
ประชาธิปไตยแบบสังคมเครือข่าย 

 
บทสรุป  

การเกิดขึ้นของรัฐท าให้สังคมเป็นปึกแผ่นก่อก าเนิดเป็นอารยธรรมเฉพาะตัวขึ้น อารยธรรมเหล่านี้
ยึดโยงและส่งผ่านไปยังอีกแหล่งหนึ่งและต่อไปในอีกช่วงเวลาหนึ่งได้ เราอาจจ าแนกอุดมการณ์การเมือง
ของรัฐอย่างหยาบๆ ได้เป็น 2 กลุ่มหลักๆคือ กลุ่มจิตนิยม และกลุ่มวัตถุนิยม แนวคิดวัตถุนิยมอธิบายว่า
ชีวิตด้านวัตถุก าหนดชีวิตด้านจิตใจ และเงื่อนไขต่างๆ ของการผลิตเป็นตัวก าหนดความสัมพันธ์ทาง
ทรัพย์สินและชีวิตทางสังคม  ส่วนแนวคิดจิตนิยม ยึดจิตภาพแบบสมบูรณ์ของความเป็นมนุษย์หรือ จินต
ภาพสังคมอุดมคติเป็นฐานคิดในการก าหนดสังคมการผลิต ปัญหาของอุดมการณ์วัตถุนิยมคือ คือ การยึด



 

ติดกับเป้าหมายแบบพิพัฒนาการนิยมที่มุ่งไปสู่ความก้าวหน้าอย่างไม่มีที่สิ้นสุด กลายเป็นแนวคิดแบบ
คลั่งการเติบโต ส่วนปัญหาของแนวคิดแบบเสรีนิยมคือ เปิดโอกาสให้กับความเห็นแก่ตัวของมนุษย์ภายใต้
ค าว่า การแข่งขัน  ท าให้เกิดชนชั้นกลุ่มอ านาจน าขึ้น และกลุ่มนี้ก็พัฒนาขึ้นเป็น อภิชนชั้นโลก แต่ในขณะที่
กลุ่มนี้เติบโตขึ้น รัฐถูกผลักดันให้เป็นผู้ลงทุนกระตุ้นเศรษฐกิจและเยียวยาผู้รับผลกระทบ ท าให้ตกอยู่ใน
สภาวะมีหนี้สิน ส่วนชนชั้นกลางและชนชั้นล่างกลับต้องถดถอยลง กลายเป็นความเหลื่อมล้ าที่ขยายตัว
ออกไปเรื่อยๆ  ผู้เขียนเสนอให้ปรับเปลี่ยนอุดมการณ์แบบวัตถุนิยมเสรีประชาธิปไตย ไปเป็นประชาธิปไตย
แบบสังคมเครือข่าย ซึ่งจะเน้นการมีส่วนร่วมของส่วนย่อยผ่านการสร้างนิยามอัตลักษณ์ การ
ปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์แบบสมานฉันท์เพื่อเป้าหมายร่วมกันคือการด ารงรักษาระบบลุ่มน้ า และการท างาน
ของรัฐแบบเน้นบทบาทของเครือข่าย ส่วนการสื่อสารอุดมการณ์นี้สู่สังคมในวงกว้าง จ าเป็นต้องปฏิรูป
การศึกษา โดยใช้ปรัชญาการศึกษาแบบปฏิรูปนิยม แทนที่การศึกษาแบบพิพัฒนาการนิยม เพื่อให้ได้
การศึกษาทีผู่กพันผู้คนในท้องถิ่นให้เรียนรู้ร่วมกัน ปรับเปลี่ยนบทบาทและแสวงหาสังคมอุดมคติร่วมกัน 

 



 

บรรณานุกรม 
 

กาญจนา  แก้วเทพ และสมสุข  หินวิมาน. (2553). สายธารแห่งนักคิดทฤษฎีเศรษฐศาสตร์การเมือง 
กับสื่อสารศึกษา. พิมพ์ครั้งที่ 2; กรุงเทพฯ: ภาพพิมพ์. 

ไชยันต์  ไชยพร. (2551). ข้อวิพากษ์ทฤษฎีการเมืองกระแสหลักของ คลิฟฟอร์ด เกียทซ์. กรุงเทพฯ:  
ส านักพิมพ์ Openbooks. 

ไชยรัตน์  เจริญสินโอฬาร. (2551). รัฐศาสตร์แนววิพากษ์. พิมพ์ครั้งที่ 3 แก้ไขเพิ่มเติม; กรุงเทพฯ:  
ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

เชตะวัน เตือประโคน. (2553, 18 ตุลาคม). ชาญวิทย์ เกษตรศิริ ปาฐกถา ‘สยามเป็นไทย’ มรดกจากลัทธิ 
เชื้อ/ชาตินิยม สร้างความขัดแย้ง. มติชนรายวัน. (ปีที่ 33 ฉบับที่ 11909) หน้า 21. 

บุญศักด์ิ  แสงระวี. (2547). โลกทัศน์ปรัชญาวัตถุนิยมวิภาษ. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 
พิพัฒน์ พสุธารชาติ. (2553).  รัฐกับศาสนา บทความวา่ด้วย อาณาจักร ศาสนจักร และเสรีภาพ.  

พิมพ์ครั้งที่ 3; กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ศยาม. 
วราพร  ศรีสุพรรณ. (2542). การสร้างสรรค์ของเผ่าพันธุ์มนุษย์ก่อนการปฏิวัติอุตสาหกรรม.  

นครปฐม: คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล. 
--------. (2542). วิถีแห่งสังคมอุตสาหกรรมและการแสวงหาทางใหม่. นครปฐม: คณะสังคมศาสตร์ 

และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล. 
วราพร ศรีสุพรรณ, ประกายรัตน์  สุขุมาลชาติ, สุมนา  ตังคณะสิงห์, กัญญารัตน์  ปั้นทอง, ปกรณ์  ม่วง 

เจริญ, จ าลอง  บุญเรืองโรจน์ และคณะ. (2552). เครือข่ายสถานศึกษาเพื่อเสริมสร้างสุขภาวะและ 
อนุรักษ์พื้นที่ต้นน้ าในลุ่มน้ าแควใหญ่ตอนล่างและลุ่มน้ าล าตะเพิน จ.กาญจนบุรี. วารสารสห
ศาสตร์ ปีที่ 9 (3), 110-142. 

วรยุทธ  ศรีวรกุล (2549). ‚ปรัชญาการศึกษา‛. ใน ชัชชัย  คุ้มทวีพร, ปาริชาต สุวรรณบุบผา, ประสิทธิ์   
ฤกษ์พิศุทธ์ และชาญณรงค์  บุญหนุน. (บรรณาธิการ).  ปรัชญาในสังคมไทย. (145-169)  
กรุงเทพฯ: โครงการส่งเสริมการวิจัยปรัชญาและศาสนาสัญจร ส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย  
(สกว.) 

สมบัติ  จันทรวงศ์ แปล. (2552). ประวัติปรัชญาการเมือง เล่มที่ 3. กรุงเทพฯ: โครงการจัดพิมพ์คบไฟ. 
สุภางค์  จันทวานิช. (2553). ทฤษฎีสังคมวิทยา.  พิมพ์ครั้งที่ 3; กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์ 

มหาวิทยาลัย. 
อนุช  อาภาภิรม. (2553). อภิเศรษฐีและอภิชนชั้น. มติชนสุดสัปดาห์, ปีที่ 30 ฉบับที่ 1567, หน้า 41 
Stace, W.T. (2514). ปรัชญากรีก. (ปรีชา  ช้างขวัญยืน, ผู้แปล). กรุงเทพฯ: สมาคมสังคมศาสตร์แห่ง 

ประเทศไทย. 
 


