
 1 

สันติวิธีกับการแก้ปัญหาความขดัแย้งในมินดาเนา :  
ข้อคิดส าหรับประเทศไทย 

 

 

รองศาสตราจารยส์ีดา สอนศรี * 
 
 บทความนี้เป็นบทความวิจัยเรื่อง  รัฐกับสังคมมุสลิมในฟิลิปปินส์ : จากความขัดแย้งสู่
ความร่วมมือ  มีจุดประสงค์เพื่อเสนอรูปแบบของฟิลิปปินส์ต่อไทยในปัญหาภาคใต้ โดยกล่าวถึง
ความเป็นมาของ Bangsamoro (Muslim Nation) แนวคิดค่านิยมของกลุ่มนี้  และบทบาทของรัฐ
ในสมัยต่างๆ ต่อการแก้ปัญหา จนกระทั่งมาถึงขั้นสุดท้ายของการเจรจา ณ ปัจจุบัน  ผู้เขียนได้
เสนอแนวทางส าหรับการแก้ปัญหาประเทศไทย โดยมองจากปัญหาของฟิลิปปินส์และไทยร่วมกัน 
  

ฟิลิปปินส์มีปัญหาการแบ่งแยกดินแดงภาคใต้มานานกว่า 3 ทศวรรษ รากเหง้าของปัญหา
จริงๆนั้น มีการสันนิษฐานกันต่างๆนานา และการสันนิษฐานต่างๆเหล่านี้ได้มาจากการศึกษาวิจัย
ของนักมานุษยวิทยาทางชาติพันธุ์วิทยาและภาษาชาวฟิลิปปินส์เอง 1 ที่กล่าวว่าชนกลุ่มน้อยใน
ฟิลิปปินส์นั้นไม่รวมถึงชาวมุสลิม แต่จะรวมพวกชนเผ่าพันธุ์ด้ังเดิมที่เป็นชนกลุ่มน้อยทั้งประเทศซึ่ง
มีถึง 106 เผ่าพันธุ์ (ไม่รวมกลุ่มย่อยๆของเผ่าพันธุ์นี้) กระจายไปทั่วเกาะลูซอน วิสายาส์ และมินดา
เนา โดยเฉพาะในเกาะมินดาเนาเองมีประชากรที่ไม่ใช่มุสลิมและไม่ใช่คริสเตียน แต่เป็นชนกลุ่ม
น้อยที่พูดภาษาต่างๆกัน เรียกชนกลุ่มน้อยนี้ว่า Lumad ส าหรับมุสลิมเองแล้วเป็นชาติพันธุ์
ต่างหากที่เรียกว่า โมโร (โมโร) ซึ่งมาจากค าว่า  Moors ที่สเปนเรียกมุสลิมที่ต่อต้านสเปน ในขณะ
ที่เข้าโจมตีทางใต้ของฟิลิปปินส์ และ Moors คือ กลุ่มชนที่เคยปกครองสเปนมาก่อน  ตาม
ประวัติศาสตร์ในมินดาเนาเองมิใช่จะมีเฉพาะกลุ่มมุสลิมเท่านั้น แต่มีชนพื้นเมืองที่อพยพมาทาง
ทะเลเรียกว่า Barangay และคริสเตียนที่อพยพมาจากเกาะลูซอนและวิสายาส์ในช่วงที่สเปนและ
อเมริกันเข้าครอบครอง2 แต่กระนั้นก็ตาม Kamlian3 ได้กล่าวว่า ดินแดนที่มุสลิมควรอ้างเป็น
ดินแดนของบรรพบุรุษมุสลิมนั้นรวมดินแดนในมินดาเนาทั้งหมด ทั้งเป็นถิ่นที่อยู่ของชนกลุ่มน้อยที่
มิใช่มุสลิม ซึ่งอพยพมาอยู่ก่อนมุสลิมและคริสเตียนที่อพยพเข้ามาในช่วงตะวันตก (สเปนและ

                                                 
* อาจารย์ประจ าคณะรัฐศาสตร์  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
1 Landa  Jacano, Filipino  Indigenous Ethnic Communities (Manila : Punlad  Research  House, Inc 2006) ; 
Anthropology of the Filipino People II ; Jamail A. Kamlian, Bangsamoro (Iligan : Iligan for Peace Education 
and Research, 1999). 
2 Jacano, Ibid. 
3 Kamlian, op.cit., p.7. 



 2 

อเมริกา) เข้าครอบครอง 4  เขาให้ความเห็นว่าดินแดนเหล่านี้มีสุลต่านมุสลิมเข้าครอบครองอยู่
ทั้งหมด ถึงแม้จะมีชนกลุ่มน้อยที่มิใช่มุสลิมยังนับถือสิ่งนอกเหนือธรรมชาติกระจายอยู่ในมินดา
เนาก็ตาม สุลต่านที่ส าคัญคือ สุลต่านของซูลูและมากินดาเนา ซึ่งปัจจุบันเป็นจังหวัดของฟิลิปปินส์ 
ถ้าเราเชื่อตามแนวคิดนี้  มินดาเนาทั้งหมดต้ังแต่มินดาเนาตะวันตก ตอนเหนือ ตอนกลาง และ
ตอนใต้ เป็นดินแดนของบรรพบุรุษมุสลิมทั้งหมด ดินแดนเหล่านี้เป็นดินแดนที่ชาวอาหรับได้
เดินทางมาค้าขายและเผยแพร่ศาสนา รวมทั้งพยายามท าให้มินดาเนาเป็นอิสลาม (Islamization) 
ในต้นศตวรรษท่ี 14 5  มุสลิมซึ่งเป็นพ่อค้าและผู้สอนศาสนาจากอาหรับ อินโดนีเซีย และคาบสมุทร
มาเลย์ มาต้ังถิ่นฐานที่หมู่เกาะซูลู (Sulu) มากินดาเนา (Maguindanao), มาราเนา (Maranaos) 
และพยายามกล่อมเกลาชาวพื้นเมืองด้ังเดิมให้เป็นมุสลิม โดยจัดรูปแบบการปกครอง ต้ังโรงเรียน
สอนศาสนาอิสลาม (Madrasa) 6 ชาวพื้นเมืองบางส่วนจึงเป็นมุสลิมต้ังแต่นั้นมา 7  ถ้าเอา 2 
แนวคิดข้างต้นมารวมกันน่าจะวิเคราะห์ได้ว่า ดินแดนของมุสลิมมิใช่เป็นดินแดนด้ังเดิมที่พวกเขา
เรียกร้อง แต่เป็นดินแดนที่มุสลิมช่วงชิงมาจากเผ่าด้ังเดิมที่เข้ามาต้ังถิ่นฐานอยู่แล้วในฟิลิปปินส์ 
เมื่อสเปนเข้าครอบครองในศตวรรษที่ 16 (ค.ศ.1565) นั้น ความสัมพันธ์ระหว่างบารังไก (หมู่บ้าน
หรือชุมชน)และระหว่างเกาะก็ยังไม่พัฒนามากนัก ความเป็นอยู่ก็ยังเป็นธรรมดาๆ การต่อต้านส่วน
ใหญ่มีขึ้นกับคนพื้นเมืองในที่ราบสูง และที่ราบต่ า และคนในผืนแผ่นดินกับคนชายฝั่ง 8  การท าให้
เป็นอิสลามของมุสลิมในมินดาเนาจึงมิได้ประสบความส าเร็จยกเว้น ในซูลู มากินดาเนา และมารา
เนาเท่านั้น สเปนได้ต่อสู้กับสุลต่านในเมืองเหล่านี้ เพื่อต้ังใจจะครอบครองฟิลิปปินส์ภาคใต้ทั้งหมด 
แต่ในศตวรรษท่ี 16 เป็นต้นมา  หลังจากที่สเปนเข้าครอบครองแล้ว  การกล่อมเกลาของวัฒนธรรม
สเปนได้กระจายไปทั่วมินดาเนาและในมนิลา และถูกต่อต้านจากชาวพื้นเมืองเหล่านี้ ทั้งนี้น่าจะมา
จากสมมติฐานที่ว่า เมื่อถูกครอบครองการแสดงความเป็นชาตินิยมของตนเองก็เกิดขึ้น  ซึ่งผู้วิจัยก็
เห็นด้วยกับความคิดของ McKenna 9 ที่ว่าการก่อกบถของมุสลิมมิใช่เกิดจาการรุกรานที่ดิน

                                                 
4 Ibid., p.10 ; Samuel L. Tan,  “Democralization and Filipino Muslim Identity”, Philippine Social Sciences 

Review 48 (January – December, 1984) : 13. 
5 Peter G. Gowing and Robert McAmis (eds), The Muslim Filipinos (Manila : Solidaridad Publishing House 
1979). 
6 Madrasa เป็นโรงเรียนสอนศาสนาและแนวคิดอิสลามแบ่งเป็นกลุ่มๆ แต่ละกลุ่มประกอบด้วยบ้านท่ีท าด้วยไม้ไผ่ 10-20 
หลัง) 
7 Landa Jacano, The Philippines at the  Spanish Contact :  Some Major Accounts of Early Filipino Society 

and Culture (Manila : MSC Enterprise, 1975), p.158. 
8 Gowing, op.cit ; p.12. 
9 Thomas  M. McKenna, Muslim Rulers and Rebel  (Manila: Anvil Publishing Inc; 2002). Reprinted in the 
Philippines. 



 3 

ของสเปน แต่มาจากความรู้สึกเป็นชาตินิยมมากกว่า การอ้างสิทธิเหนือดินแดนในมินดาเนา
ของกลุ่มมุสลิมหัวรุนแรงที่ว่าดินแดนในมินดาเนาทั้งหมดเป็นดินแดนของบรรพบุรุษที่ตนเอง
จะต้องช่วงชิงมาจากสเปนนั้น ไม่น่าจะเป็นสาเหตุส าคัญของความขัดแย้งในมินดาเนา เพราะ
รัฐบาลสเปนที่ครอบครองฟิลิปปินส์ขณะนั้นได้แต่งต้ังผู้น าท้องถิ่นที่เป็นมุสลิมด ารงต าแหน่ง
ส าคัญๆในท้องถิ่น เช่น ให้เป็นผู้น าท้องถิ่น (Principalia) เป็นหัวหน้าบารังไก (Cabezas de  
Barangay)  และหัวหน้าเมือง (Gobernadorcillos) เป็นจ านวนมาก และผู้น าเหล่านี้ต่างก็
พยายามที่จะเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของการปกครองของสเปนด้วย เนื่องจากได้ทั้งต าแหน่ง ลาภ ยศ 
และเงินทองจากสเปน 10 แต่อย่างไรก็ตามมุสลิมหัวรุนแรงอีกกลุ่มหนึ่งก็พยายามรวมตัวเองและ
เรียกตัวเองว่า  กลุ่มโมโร หรือชาติโมโร(Bangsamoro) ค าว่า โมโร มาจากค าว่า Moors ใน
ฟิลิปปินส์ซึ่งมีลักษณะความเป็นอยู่และแนวคิดเหมือนกับพวก Moors ที่ครอบครองสเปนต้ังแต่
ด้ังเดิม ที่สเปนเรียกกลุ่มมุสลิม กลุ่มนี้เป็นผู้ก่อความรุนแรงในภาคใต้ในเวลาต่อมา กลุ่มที่มิได้
รวมอยู่กับกลุ่มนี้ก็มีอีกมากมายในมินดาเนา พวกเขาแต่งงานกับคริสเตียน ท าธุรกิจและร่วม
สังสรรค์กับคริสเตียนโดยไม่มีปัญหา 11  การละเลยที่ส าคัญในช่วงสเปนเข้าครอบครองคือ  สเปน
ไม่ได้พัฒนาซูลู มากินดาเนา  ลาเนา เดล ซูร์  และมาราเนาเท่าที่ควร ซึ่งอาจจะเป็นสาเหตุของ
ความขัดแย้งของมินดาเนาในเวลาต่อมาโดยนักรักชาติมุสลิมเหล่านี้ เมื่ออเมริกันเข้าครอบครองก็
พยายามที่จะรวมมุสลิมภาคใต้เข้ามาอยู่ในโครงสร้างการพัฒนาของรัฐบาลโดยใช้นโยบาย Policy 
of Attraction แต่เนื่องจากได้รับการต่อต้าน จึงไม่สามารถพัฒนาในเขตที่มีมุสลิมในภาคใต้อย่าง
เต็มที่ได้เช่นกัน ในช่วงนี้เองที่มุสลิมได้พัฒนาแนวคิดอิสลามเพื่อต่อต้านจักรวรรดินิยมอเมริกัน 12 
หลังจากที่ฟิลิปปินส์ได้รับเอกราชจากอเมริกาแล้วในวันที่ 4 กรกฎาคม 1946 มุสลิมที่เป็นชนชั้นน า
ส่วนใหญ่ก็รวมตัวเองเข้ากับรัฐใหม่ที่เกิดขึ้น รวมทั้งเห็นด้วยกับนโยบายของรัฐที่ให้คริสเตียน
อพยพไปท ามาหากินในมินดาเนา 
 กลุ่มแบ่งแยกดินแดนเริ่มเกิดขึ้นในทศวรรษที่ 1960 คนกลุ่มนี้เป็นคนรุ่นหนุ่มที่ไม่ได้มา
จากครอบครัวชนชั้นน า แต่มีการศึกษาสูงเนื่องจากได้รับทุนจากรัฐบาลฟิลิปปินส์ให้ไปศึกษาที่
มหาวิทยาลัยของรัฐในมะนิลาคือที่ U.P. (University of Philippines) และที่ประเทศอาหรับหลาย
ประเทศ จุดประสงค์เริ่มแรกของพวกเขาก็เพื่อต้องการรวมมุสลิมให้เข้ากับรัฐบาล หลังจากจบ
การศึกษาแล้วก็ได้เผยแพร่อุดมการณ์นี้แก่มุสลิมท้องถิ่น ท าให้ได้รับความเชื่อถือมากโดยเฉพาะ  
นูร์ มิซูอาริ (Nur Misuari) ซึ่งจบการศึกษาจาก U.P. และไปศึกษาต่อที่ลิเบีย  กลับมาเป็นอาจารย์
ที่  U.P. และมีนโยบายที่จะกลมกลืนมุสลิมให้เข้ากับคริสเตียนส่วนใหญ่ของประเทศเพื่อมิให้มี

                                                 
10 Ibid. 
11 Luis Q. Lacar, Muslim – Christian Marriages in the Philippines  (Quezon City : New Day Publishers, 1980). 
12 Mckenna, op.cit ., p.6. 



 4 

ความแตกต่างระหว่างชนกลุ่มน้อยกับกลุ่มใหญ่ซึ่งเป็นคาทอลิก ด้วยเหตุนี้ท าให้ชนชั้นสูงเดิมของ
มุสลิมในท้องถิ่นไม่ได้รับความนิยมเท่าที่ควร เนื่องจากมิได้ท าอะไรเพื่อชาวมุสลิมภาคใต้เลย 
ความนิยมผู้น าแบ่งแยกดินแดงเพิ่มขึ้นเรื่อยๆ เพราะพวกเขามีอุดมการณ์ที่จะพัฒนาให้เจริญ ใน
ขณะเดียวกันรัฐบาลฟิลิปปินส์ก็ได้แต่งต้ังให้ผู้น าบางคนเข้าด ารงต าแหน่งส าคัญในทางการเมือง 
เช่น เป็นที่ปรึกษาในคณะกรรมาธิการต่างๆ โดยเฉพาะในรัฐบาลมาร์กอส เนื่องจากรัฐบาล
ต้องการหล่อหลอมบุคคลเหล่านี้ให้เข้ากับรัฐบาล แต่ปัญหาคือรัฐบาลใช้ทหารเข้าปราบปรามกลุ่ม
โมโรที่ต้องการแบ่งแยกดินแดนเหล่านี้ เนื่องจากกลัวพวกนี้จะต่อต้านรัฐบาลเพราะพวกเขานิยม
มาร์กซิส ท าให้เกิดขบวนการต่อต้านรัฐบาลขึ้นในปี ค.ศ.1976 ในเมืองโคตาบาโต ปัจจัยที่มีผลต่อ
การก่อให้เกิดขบวนการดังกล่าวอาจมาจากปัจจัยภายในก็คือ ผู้น าชั้นสูงมุสลิมรุ่นเก่าบางกลุ่ม
ต้องการรักษาอ านาจของตัวเองในการควบคุมทรัพยากรต่างๆในท้องถิ่นประโยชน์จากรัฐบาล และ
ปัจจัยด้านอุดมการณ์มาร์กซิสของกลุ่มหัวรุนแรงรุ่นใหม่ซึ่งขัดแย้งกับคนรุ่นเก่า ส่วนปัจจัย
ภายนอกคือ การใช้ก าลังของกองก าลังทหารของรัฐบาลเข้าปราบปราม ท าให้เกิดความตึงเครียด
ระหว่างผู้ควบคุมทรัพยากร ผู้ยึดถืออุดมการณ์ เครือญาติบริวารและชนชั้นต่างๆในสังคมของโคตา
บ า โ ต  ซึ่ ง เ ป็ น 
จังหวัดที่มีมุสลิมมากเป็นอันดับหน่ึงในมินดาเนา 
 ถ้าย้อนกลับไปเมื่อช่วงการประกาศกฎอัยการศึก ประชาชนทั่วไปในโคตาบาโต 
(Cotabato)ต่างกส็งสัยผู้น าชั้นสูงของตัวเองที่ไปเป็นที่ปรึกษาของรัฐบาล ในขณะเดียวกันก็มีกลุ่ม
รุ่นใหม่ต่อต้านรัฐบาลมาร์กอส เช่นเดียวกัน ส่วนนักศึกษามุสลิมที่ได้รับทุนรัฐบาลนั้นก็ได้เข้าร่วม
ขบวนการแบ่งแยกดินแดนในปี ค.ศ.1976 เนื่องจากพวกเขามีความรู้ แนวคิดทางการเมือง จึง
ต้องการที่จะปลดแอกตัวเองจากความอยุติธรรมต่างๆ นี่คือเป็นขบวนการชาตินิยมอย่างหนึ่ง
ของผู้รักชาติก าเนิดของตัวเอง ซึ่งเป็นวิธีการเช่นเดียวกับนักชาตินิยมของฟิลิปปินส์ที่ต่อต้าน
สเปน ในสมัยชาตินิยมนั่นก็คือ รวมกลุ่มทางความคิด เสวนา ออกหนังสือพิมพ์ต่างๆเผยแพร่
อุดมการณ์ หนึ่งในจ านวนผู้ต่อต้านรัฐบาลคือ นูร์ มิซูอาริ เขามีฐานะทางบ้านยากจน แต่เป็น
นักศึกษาที่เรียนดีและต่อมาเป็นอาจารย์สอนวิชารัฐศาสตร์ที่U.P. ได้ก่อต้ังกลุ่มมุสลิมขึ้นใน  U.P  
อีกทั้งเผยแพร่ความคิดในวารสาร  Philippine Muslim News 13  เหตุการณ์ได้ตึงเครียดมากขึ้น 
เมื่อมีการฆ่ามุสลิมจ านวนมากในโครงการ “Jabidah Project”  ซึ่งเป็นโครงการของรัฐบาล
มาร์กอสที่ฝึกคนรุ่นหนุ่มมุสลิม เพื่อให้ไปรุกรานในเกาะซาบาห์ของมาเลเซีย แต่ในที่สุดคนรุ่นหนุ่ม
มุสลิมเหล่านี้ถูกฆ่าหมู่โดยไม่ทราบสาเหตุจนกระทั่งบัดนี้ 14  ด้วยสาเหตุนี้เอง มิซูอาริ จึงได้ก่อต้ัง

                                                 
13 T. J. S. George Revolt in Mindanao : The Rise of Islam in Philippine Politics (Kuala Lumpur : Oxford  
University Press, 1980). 
14 Ibid. 



 5 

ขบวนการ MNLF เพื่อต้องการปกครองตัวเองของมุสลิมขึ้น ในขณะนั้นมีนักศึกษามุสลิมร่วม
ขบวนการเป็นจ านวนมาก เหตุการณ์ครั้งนี้น่าจะเป็นสาเหตุของความเป็นชาตินิยมของมุสลิมที่ถูก
รังแกจากรัฐบาลมากกว่าข้อถกเถียงในประเด็นเกี่ยวกับศาสนาอิสลามก่อนมีการต้ั งขบวนการ 
MNLF (Moro National Liberation Front) ในเวลาต่อมาได้มีการจัดต้ังขบวนการ MIM ( Muslim  
Independence Movement) ในปีค.ศ.1969 ในโคตาบาโต ผู้น าคือ  Datu Udtug Matalam ซึ่งมี
จุดประสงค์ต้องการแยกมินดาเนาเป็นรัฐมุสลิม 15 
 Matalam เคยอยู่ในโครงการการสร้างความสมานฉันท์ระหว่างมุสลิมกับคริสเตียนใน
รัฐบาลมาร์กอสช่วงต้นสมัย (1965 – 1969) แต่ได้ลาออกจากรัฐบาลในภายหลัง มิซูอาริได้เข้า
ร่วมกับขบวนการ MIM ในขณะนั้น นอกจากขบวนการดังกล่าวแล้วยังมีมุสลิมหลายกลุ่มที่มี
ความขัดแย้งกัน จึงเกิดความรุนแรงหลายๆครั้งในโคตาบาโตในต้นปีค.ศ.1970 ท าให้ทั้งมุสลิม
และคริสเตียนบางกลุ่มต าหนิการกระท าดังกล่าว จากความรุนแรงดังกล่าวมีคริสเตียนถูกฆ่า 269 
คน และมุสลิม 305 คนจากการปะทะกันเอง 16  ต่อมา MIM ลดบทบาทลงเป็นเหตุให้มิซูอาริ ได้
ประชุมกลุ่มมุสลิมในกลางปีค.ศ.1971 และก่อต้ังขบวนการ MNLF ข้ึนโดยด าเนินการอยู่ใต้ดิน 17 
ในขณะที่นักศึกษาจาก U.P. ประท้วงการแก้ไขรัฐธรรมนูญของมาร์กอส มาร์กอสได้ประกาศกฎ
อัยการศึกในวันที่ 21 กันยายน 1972 18 และได้ปราบปรามกลุ่มองค์กรใต้ดินต่างๆซึ่งรวมทั้งกลุ่ม 
MNLF ด้วย ท าให้มีการต่อสู้ระหว่างรัฐบาลกับขบวนการนี้ในเดือนพฤศจิกายน 1972   เป็นเหตุให้
มีผู้อพยพไปที่ซาบาห์ของมาเลเซียเป็นจ านวนมาก 19  จากพฤติกรรมของมาร์กอสดังกล่าวท าให้
มิซูอาริได้พัฒนาแนวคิด Bangsamoro (Moro Nation)  ขึ้นมา ค าว่า  Bangsa นั้นอาจหมายถึง ผู้
สืบสายโลหิตเดียวกัน เผ่าเดียวกัน เชื้อชาติเดียวกันหรือชาติเดียวกัน 20   ค าว่า โมโร สเปนเคยใช้
กับกลุ่มมุสลิมภาคใต้ที่ต่อต้านสเปน มิซูอาริ ได้น าค านี้มาใช้ในเชิงบวกดังกล่าวข้างต้น และให้
ความหมายว่า  โมโร มิใช่ชาวฟิลิปปินส์ แต่ต้องการแยกออกเป็นชาติของตัวเองต่างหาก  
                                                 
15 Alunan  Glang C.O., Muslim Seccession or Integration  ? (Quezon City :  Alunan Glang, (1968),  p.103. 
16 Cesar Adib Majul, The Contemporary Muslim Movement in the Philippines (Berkeley : Mizan Press, 1985) ; 
Datu Michael O. Mastura, “The Crisis in the  MNLF”, Leadership and the Dilemma of the Muslim Antonomy 

Movement, Collected Papers of the Conference on the Tripoli Agreement (Manila : International Studies 
Institute, U.P., 1985). 
17 Elisio R. Mercado, “ Culture, Economics, and Revolt in Mindanao : The Origin of the MNLF and the Politics 
of Moro Separatism” , in Lim Joo- Jock,  Armed Separatism in Southeast Asia  (Singapore : Institute of 
Southeast Asian Studies, 1984). 
18 Ferdinand E. Marcos, “ Proclamation of Martial Law ” Philippine Sunday Express I (1972): 5-8. 
19 Mercado, op.cit. 
20 Eric Fleischman, “ The Davao Languages : Magindanao,  Iranun, Moranao, and Illanun,” Philippine Journal 

of linguistics 12 (I) : 10. 



 6 

การจุดประเด็นดังกล่าว ท าให้กลุ่มมุสลิมหัวรุนแรงได้เข้าร่วมขบวนการดังกล่าวเป็นจ านวนมาก 
และค านี้เองที่เป็นค าขวัญ ของพวกก่อกบถต่อรัฐบาล  ภายในปีค.ศ.1975 มิซูอาริ ก็ได้จัดต้ังกอง
ก าลังทหารต่อต้านรัฐบาลได้ส าเร็จ ท าให้รัฐบาลมาร์กอสต้องใช้งบประมาณกับกองก าลังรักษา
ความปลอดภัยเป็นจ านวนมาก ต้ังแต่ประกาศกฎอัยการศึกจนถึงปีค.ศ.1975  รัฐบาลใช้
งบประมาณในส่วนนี้ไป 325 ล้านดอลลาร์21 จนกระทั่งในปีค.ศ.1977 รัฐบาลก็ได้เจรจากับ OIC 
(Organization of Islamic Conference)  และ MNLF จนน ามาสู่ข้อตกลง “ตริโปลี“ (Tripoli 
Agreement) ที่เห็นด้วยกับการให้มุสลิมทางใต้ปกครองตนเอง22  แต่ในระยะเวลาต่อมา มาร์กอส
ได้ให้งบประมาณและการด าเนินการปกครองตนเองตามที่ตกลงไว้ในข้อตกลงตริโปลี 23  จึงท าให้
เกิดความไม่พอใจในรัฐบาลมาร์กอสเพิ่มขึ้นเรื่อยๆในหมู่นักเคลื่อนไหวมุสลิม  จนกระทั่งได้มีพลัง
ประชาชนโค่นล้มรัฐบาลมาร์กอสส าเร็จในปีค.ศ.1986 ซึ่ง MNLF ก็ร่วมอยู่ในกระบวนการนี้ด้วย 
ตามที่ผู้วิจัยกล่าวแล้วข้างต้น มีความแตกแยกทางความคิดเกิดขึ้นในระหว่างกลุ่มมุสลิมด้วยกัน 
ซาลามัต ฮาซิม (Salamat Hashim) ซึ่งเป็นมุสลิมหัวเก่ามีความคิดไม่เห็นด้วยกับมิซูอาริซึ่งเป็น
ผู้น ากลุ่ม MNLF ที่จะให้ภาคใต้เป็นเขตปกครองตนเอง (Autonomous)  เขาต้องการให้ภาคใต้
ทั้งหมดเป็น “ รัฐอิสลาม “  จึงได้แยกตัวออกมาต้ังขบวนการ MILF (Moro Islamic Liberation 
Front) ในปีค.ศ.1984 และได้ต้ังฐานของตัวเองที่เมืองลาฮอร์ ปากีสถาน ส่วนมิซูอาริ ชนะใจมุสลิม
หัวกลางๆและสมาชิกในกลุ่ม OIC   แต่เป็นที่น่าสังเกตว่า ในปีค.ศ.1978 ดาตูของเมืองโคตาบาโต
ได้ไปเข้าร่วมกับรัฐบาลมาร์กอส โดยได้รับต าแหน่งส าคัญให้รับผิดชอบเกี่ยวกับกิจการของมุสลิม
ทั้งหมด จะเห็นว่ามีความแตกแยกของมุสลิมหลายฝ่ายทั้งกลุ่มในท้องถิ่นของตัวเอง แต่ละกลุ่มก็มี
อุดมการณ์ที่ต่างกัน เพราะฉะนั้นการอ้างเหตุผลของการเรียกคืนดินแดนบรรพบุรุษแต่เก่า
ก่อนจึงเป็นข้ออ้างที่ไม่แท้จริง เมื่ออากีโนได้จัดต้ังรัฐบาลแล้ว นางก็ได้หยั่งเสียงประมามติ
ประชาชนในเขตที่มีมุสลิมว่าต้องการปกครองตนเองหรือไม่ ซึ่งผลปรากฏว่า ประชาชนในจังหวัด  
ตาวี – ตาวี, มากินดาเนา,  ลาเนา เดล ซูร์ และซูลู ได้รับเสียงข้างมากที่ต้องการปกครอง
ตนเอง ท าให้กลุ่ม MILF  กลุ่มแบ่งแยกดินแดงอีกกลุ่มหนึ่งไม่พอใจเพราะพวกเขาต้องการให้
รัฐบาลหยั่งเสียงประชาชนทั้งหมดในมินดาเนา ซึ่งเป็นไปไม่ได้เพราะมีอีกหลายจังหวัดที่ไม่มี
มุสลิมอยู่เลย  บางจังหวัดมีมุสลิมเพียงส่วนน้อย  และเป็นไปไม่ได้ที่จะใช้กฎหมายมุสลิม
ปกครองคริสเตียน แต่กลุ่ม MNLF ค่อนข้างจะพอใจ ด้วยเหตุนี้จึงมีการก่อกวนจากกลุ่ม MILF ต่อ
รัฐบาลเป็นระยะๆ หลังจากที่กลุ่ม MNLF  ไ ด้เข้าร่วมกับรัฐบาลในปีค .ศ.  1996 (สมัย

                                                 
21 Aijaz Ahmad, “ Class and Colony in Mindanao, ”  Southeast Asia Chronicle (82) : 
 4-11. 
22 Majul, op.cit., p.73. 
23 Lela Gardner Noble, “ Roots of the Bangsamoro Revolution, ” Solidarity 4,97 (1983) : 41-50. 



 7 

ประธานาธิบดีฟิเดล รามอส) ตามข้อตกลงตริโปลี มาในช่วงปัจจุบันรัฐบาลกับกลุ่ม MILF ก็ได้
เจรจากันโดยมีมาเลเซียซึ่งเป็นประธาน OIC เป็นตัวกลางในการเจรจา และใกล้จะบรรลุผลส าเร็จ
แล้ว ขณะนี้รอผลสรุปที่ว่า MILF อ้างการเรียกคืนดินแดนบรรพบุรุษของมุสลิมทั้งมินดาเนานั้น 
รัฐบาลจะตกลงหรือไม่ ถ้าไม่ตกลงก็จะต้องมีการประนีประนอมกันในระดับหนึ่ ง ซึ่งขึ้นอยู่กับ
บุคคลที่สามที่เป็นตัวกลางนั่นเอง เป็นที่หวังกันว่า ผลการเจรจาประนีประนอมจะตกลงกันได้หลัง
เดือนรามาดอนในปีนี้ (ค.ศ.2006) 
 
นโยบายของรัฐบาลฟิลิปปินส์ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันต่อการแก้ไขความขัดแย้งในมินดา

เนา 
 การด้ินรนของบังซาโมโรมิใช่เป็นของใหม่ส าหรับรัฐบาลฟิลิปปินส์และอเมริกันที่เป็นผู้
ครอบครองฟิลิปปินส์มาก่อน  เนื่องจากบังซาโมโรได้ต่อต้านผู้ครอบครองและรัฐบาลฟิลิปปินส์มา
นานแล้ว  แต่ยังไม่มีการก่อตัวเป็นแนวร่วมอย่างชัดเจน  บังซาโมโรได้รวมตัวกันเป็นรูปเป็นร่าง
หลังจากที่ฟิลิปปินส์ได้รับเอกราชในปี 1946 แล้ว  เนื่องจากรัฐบาลต้องการรวมพวกบังซาโมโรให้
เป็นส่วนหนึ่งของฟิลิปปินส์  นโยบายในขณะนั้นมี 2 ประการ คือ  ประการแรก  รวมบังซาโมโร 
เข้าเป็นส่วนหน่ึงของฟิลิปปินส์  ประการที่สอง  ให้บังซาโมโรเป็นเขตปกครองตนเอง (Autonomy) 
จากปี 1946 – 1976  รัฐบาลมีนโยบายให้บังซาโมโรรวมตัวกับฟิลิปปินส์ จากปี 1976 เป็นต้นมา
จนถึง 1996 รัฐบาลมีนโยบายที่จะให้บังซาโมโรเป็นเขตปกครองตนเอง 

 จากปี 1946 – 1976  เป็นเวลาถึง 3 ทศวรรษที่รัฐบาลด าเนินการแก้ปัญหาในมินดาเนา  
ระหว่างคนส่วนใหญ่ที่เป็นคริสเตียนและคนส่วนน้อยที่เป็นมุสลิม  ในปี 1957 รัฐบาลฟิลิปปินส์ได้
ให้ค าจ ากัดความว่าความขัดแย้งในมินดาเนาเป็น ปัญหาของพวกโมโรเอง  จากค าจ ากัดความนี้มี
ความหมายถึง “ปัญหาท่ีว่าจะท าอย่างไรที่จะรวมบังซาโมโรเข้ากับคนส่วนใหญ่ของฟิลิปปินส์ที่นับ
ถือศาสนาคริสต์และให้พวกเขามีความรู้สึกว่าเขาเป็นชาวฟิลิปปินส์และรัฐบาลฟิลิปปินส์เป็น
รัฐบาลของพวกเขาและเป็นส่วนหน่ึงของพวกเขา”24 

 ในช่วงแรกนโยบายการรวมชาติของฟิลิปปินส์มี 2 แนวทาง  คือ  แนวทางแรก  การรวม
การบริหารและโครงสร้างของบังซาโมโรเข้ากับระบบการปกครองของรัฐบาลฟิลิปปินส์  แนวทางที่
สอง คือ การกล่อมเกลาทางวัฒนธรรมหรือการรวมตัวทางวัฒนธรรมของบังซาโมโรให้เข้ากับ

                                                 
24 House of representatives’s Special Committee to Investigate the oro problem,1956, Preliminary Report of 
the Special Committee to Investigate the Moro Problem Especially with regard to Peace and Order in 
Mindanao and Sulu. 



 8 

สังคมส่วนใหญ่ของฟิลิปปินส์โดยให้พวกเขายอมรับและให้ความร่วมมือ 25  เพื่อให้นโยบายใน
แนวทางแรกประสบผลส าเร็จ  รัฐบาลได้วางแผนปฏิบัติการโดยต้ังหน่วยงานหลายหน่วยงาน
ด าเนินการ คือ คณะกรรมาธิการการรวมชาติ (Commission on National Integration – CNI) 
มหาวิทยาลัยมินดาเนา (Mindanao State University – MSU) และหน่วยงานพัฒนามินดาเนา 
(Mindanao Development Authority – MDA) 
 

1.คณะกรรมาธิการการรวมชาติ (CNI) 

 ในปี 1955 มีร่างกฎหมาย 2 ฉบับถูกน าเข้าสภาผู้แทนราษฎร  เพื่อจัดต้ัง CNI  ร่าง
กฎหมายฉบับแรกเสนอโดยสมาชิกสภาผู้แทน หลุย ฮอรา (Luis Hora) จากเขต 3 ของจังหวัดแถบ
ภูเขาทางภาคเหนือและอีกฉบับหนึ่งเสนอโดยสมาชิกสภาผู้แทนอาลอนโต (Alonto)  อามิลบังซา 
(Amilbangsa) และ มังเอเลน (Mangelen) จากจังหวัดลาเนา (Lanao) ซูลู (Sulu) และโคตาบาโต 
(Cotabato) ตามล าดับ  โดยที่ร่างกฎหมายทั้ง 2 ฉบับได้ถูกพิจารณาร่วมกันและได้ผ่านการ
อภิปรายในสภาในวาระที่ 3 เมื่อวันที่ 23 พฤษภาคม 1957  ประธานาธิบดีกาเซีย (Garcia) ได้ลง
นามเมื่อวันที่ 22 มิถุนายน 1957  เป็นกฎหมายฉบับที่ 1888 (Republic Act 1888)  กฎหมายนี้มี
จุดประสงค์เพื่อด าเนินการเกี่ยวกับการพัฒนาเศรษฐกิจ  สังคม การเมืองและกล่อมเกลาทางจิตใจ
ชาวฟิลิปปินส์ที่มิใช่คริสเตียนให้เสร็จสิ้นโดยเร็วรวมทั้งจัดการรวมตัวอย่างถาวรของวัฒนธรรมชน
กลุ่มน้อยเหล่านี้เข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของรัฐบาลฟิลิปปินส์26 

 คณะกรรมาธิการชุดนี้มีจุดประสงค์เพื่อดูแลความก้าวหน้าและการรวมตัว  เพื่อให้บรรลุ
วัตถุประสงค์ดังกล่าว  คณะกรรมาธิการจึงได้ท าโครงการหลายโครงการด้วยกัน คือ 

1. โครงการทุนการศึกษา  โดยให้ทุนการศึกษาเกี่ยวกับวัฒนธรรมของชนกลุ่มน้อย  เพื่อ
เป็นแนวทางในการเร่งกระบวนการรวมตัว  ซึ่งมีต้ังแต่ระดับมัธยมศึกษา  ระดับปริญญาตรีและ
การศึกษาผู้ใหญ่  ทุนที่ให้ประกอบด้วย  ค่าลงทะเบียน  ค่าหนังสือค่าเดินทาง  และค่ากินอยู่ 

2. โครงการที่อยู่อาศัย  จุดประสงค์เบื้องต้นของโครงการนี้เพื่อฟื้นฟูที่อยู่อาศัยของชุมชน
มุสลิมและชนกลุ่มน้อยให้มีสภาพความเป็นอยู่ที่ดีขึ้น  โดยการ 

- จัดหาที่ดินท ากินให้กับผู้ที่ไม่มีที่ดินในโครงการที่คณะกรรมาธิการก าหนด 
- จัดหาวิธีป้องกันภัยให้แก่สมาชิกในเขตท ากินนั้น 

- จัดแนะน าวิธีท าการเกษตรเพื่อให้ผลผลิตที่ดีขึ้น 

                                                 
25 Peter G. Gowing, Muslim Filipinos : Heritage and Horizon (Quezon City : New Day Publishers, 1979), 
pp.185-186. 
26 Philippine Congress,  R.A. 1888, Third Congress, June 22,1957. 



 9 

- อ านวยความสะดวกเรื่องการหาตลาดในการส่งผลผลิต 

- ปรับปรุงการศึกษาและสาธารณสุขชุมชนให้ดีขึ้น 
- ส่งเสริมการพัฒนาชนบทและการช่วยเหลือตัวเองของชุมชนให้มากขึ้น 

- สอนการปกครองเบื้องต้น 
3. โครงการช่วยเหลือทางสังคม  โครงการนี้ช่วยเหลือผู้ประสบภัยพิบัติต่าง ๆ เช่น ไฟ

ไหม้  ไต้ฝุ่น  น้ าท่วม และภัยพิบัติต่าง ๆ ที่คาดการณ์ไม่ได้ 
4. โครงการช่วยเหลือเรื่องการบริหารงานเป็นโครงการที่ช่วยเหลือด้านการเงินแก่จังหวัด

และเทศบาลที่ชุมชนมุสลิมและชนกลุ่มน้อยต่าง ๆ อาศัยอยู่ทั้งนี้เพื่อประโยชน์ของผู้ที่อยู่อาศัย
เหล่านั้น 

5. โครงการช่วยเหลือทางกฎหมาย  โครงการนี้เป็นการขยายด้านบริการทางกฎหมาย
ไปสู่จังหวัดและเทศบาลที่มีชุมชนมุสลิมและชนกลุ่มน้อยอาศัยอยู่  เช่น  เพิ่มศาลเคลื่อนที่ และ นัก
กฎหมายเพื่ออ านวยความสะดวกแก่การตัดสินคดีและกรณีพิพาทเกี่ยวกับที่ดิน 

6. โครงการวิจัย  เป็นโครงการที่เกี่ยวกับการวิจัยทางวิชาการที่เกี่ยวกับชนเผ่าพื้นเมือง
ต่างๆ  และพวกโมโรในมินดาเนา   ศูนย์วิจัยชนกลุ่มน้อยได้ถูกจัดต้ังขึ้นตามวัตถุประสงค์ของ
โครงการนี2้7 
 

ความส าเร็จและความล้มเหลวของคณะกรรมาธิการการรวมชาติ (CNI) 
 ความส าเร็จของ CNI มีเพียงการช่วยเหลือทางการศึกษาแก่บังซาโมโร  3,000  คนเท่านั้น  
ส่วนกรณีของการจัดหาที่ดินท ากินยังไม่ประสบความส าเร็จเท่าที่ควร  เนื่องจากขาดงบประมาณ
ในการด าเนินการท าให้การพิจารณาโครงการต่าง ๆ ล่าช้าไป 28  คณะกรรมาธิการควรจะได้รับ
งบประมาณ 5 ล้านเปโซต่อปีในการด าเนินการของโครงการ  แต่ปรากฏว่าได้รับงบประมาณเพียง
ครึ่งเดียว29 

 นอกจากนั้น CNI ได้ต้ังโครงการช่วยเหลือชนกลุ่มน้อยแห่งชาติ ของประธานาธิบดี 
(Presidental Assistance on National Minorities – PANAMIN) ตามค าสั่งของประธานาธิบดี 

                                                 
27 The Philippine, Commission on National Integration, Getting to know the Commission on National 

Integration,  no date, pp. 7 – 15. 
28 Cesar A. Majul. “Towards a Social Policy for the  Muslims in the Philippines,” in Michael O. Mastura, Islam 

and Development (Manila : office of the Commissioner for Islamic Affairs, 1980), p.108. 
29 Rad D. Silva, Two Hills of the Same Land : Truth Behind the Mindanao Problem (Privately printed , 1987), 
p.13. 



 10 

มาร์กอส ในปี 1967  เพื่อให้ค าแนะน าแก่ประธานาธิบดีเกี่ยวกับกิจกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวกับชนกลุ่ม
น้อยทั้งหมดในฟิลิปปินส์  ด้วยเหตุนี้เองงบประมาณส่วนหนึ่งของ CNI ถูกแบ่งมายังโครงการนี้30 
 Majul (มาฮูล) ผู้เชี่ยวชาญมุสลิมและผู้ประเมินความส าเร็จของ CNI กล่าวไว้ว่า 

“นอกเหนือจากความส าเร็จบางส่วนที่ประเมินได้แล้ว  ความจริงของ
ขบวนการแบ่งแยกดินแดนระหว่างกลุ่มมุสลิมหลาย ๆ กลุ่มซึ่งได้เริ่ม
เพาะตัวขึ้นในทศวรรษที่ 60 นั้น เป็นผลมาจากภาครัฐล้มเหลวที่จะ
รวมกลุ่มมุสลิมเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของรัฐ”31 

  
2.มหาวิทยาลัยมินดาเนา (Mindanao State University) 

ประธานาธิบดี รามอน แมกไซไซ ได้ลงนามกฎหมายรัฐเลขที่ 1387 (Republic Act No. 
1387)  เมื่อวันที่ 19 สิงหาคม ค.ศ. 1955  จัดต้ังมหาวิทยาลัยมินดาเนาในเมืองมาราวี (Marawi) 
ซึ่งเป็นเมืองที่อยู่ใจกลางของมุสลิมมินดาเนา  แต่อย่างไรก็ตามกว่าที่มหาวิทยาลัยนี้จะด าเนินการ
ได้ก็ต้องใช้เวลา 6 ปี  เนื่องจากเกิดปัญหาความรุนแรงในเมืองบ่อยครั้ง  อีกทั้งต้องใช้เวลาในการ
แต่งตั้งบุคคลที่เหมาะสมไปด ารงต าแหน่งอธิการบดี (President) ของมหาวิทยาลัยนี้ด้วย  ในที่สุด
ในวันที่ 1 กันยายน 1961 ช่วงรัฐบาลประธานาธิบดี คาร์ลอส พี. การ์เซีย รัฐบาลก็ได้แต่งต้ัง 
Dr.Antonio Isidro เป็นอธิการบดี32 

 บทกล่าวเบื้องต้นของกฎหมายมหาวิทยาลัยแสดงถึงแนวคิดไว้ดังนี้33 

1. มหาวิทยาลัยเป็นเครื่องมือของรัฐบาลในการพัฒนาความเจริญทางภาคใต้ของ
ฟิลิปปินส์ 

2. มหาวิทยาลัยต้องช่วยในการพัฒนาโครงการการศึกษาเพื่อที่จะเร่งให้มีการรวมกลุ่มชน
กลุ่มน้อยเข้ากับรัฐโดยเฉพาะชนกลุ่มน้อยที่เป็นมุสลิม 

3. มหาวิทยาลัยต้องจัดหาบุคลากรที่เป็นอาจารย์ที่เชี่ยวชาญทางวิชาการและการวิจัย
เกี่ยวกับวัฒนธรรมด้ังเดิม 

                                                 
30 Geoffrey G. Salgado, Deveopment Policies for Muslim’s Mindanao  in the Pre-Martial Law Period (1955-

1971), A paper presented during the 7th National Conference on Local and National History, Nov.29-Dec. 21, 
1985 in Surigao City, p.14. 
31 Majul, op.cit., p.110. 
32 มหาวิทยาลัยนี้ยังด าเนินการอยู่จนถึงปัจจุบัน;  วันท่ี 1 กันยายน จึงถือเป็นวันก่อตั้งมหาวิทยาลัยแห่งนี้ 
33 Antonio Isidro, Muslim – Christian Integration at the Mindanao State University (Marawi City : MSU 
Research Center, 1968), pp.136-137. 



 11 

มหาวิทยาลัยได้ขยายการศึกษาต่าง ๆ ไปหลายวิทยาเขตในจังหวัดภาคใต้34  อีกทั้งได้
งบประมาณอุดหนุนจากรัฐบาลเป็นอันดับที่ 2 รองลงมาจาก U.P. (University of the 
Philippines) 

ปัญหาก็คือ มีการก่อกวนทางภาคใต้บ่อยครั้ง  ท าให้การด าเนินงานของมหาวิทยาลัยไม่
ราบรื่นเท่าที่ควร 

 
3.หน่วยงานพัฒนามินดาเนา (Mindanao Development Authority) 

ในปี 1961  ประธานาธิบดี คาร์ลอส พี. การ์เซีย  ได้ลงนามกฎหมายของรัฐเลขที่ 3034 
(Republic Act no. 3034) จัดต้ังหน่วยงานของรัฐเพื่อพัฒนามินดาเนาขึ้น  โดยมีหลักการ
ดังต่อไปนี้35 

1. ร่างแผนงานทั้งระยะสั้นและระยะยาวเพื่อพัฒนาภูมิภาคภาคใต้ 

2. ประสานงานและร่วมกันระหว่างภาครัฐและเอกชนเพื่อท ากิจกรรมในการสร้างสันติ
สุขในภาคใต้ 

3. อ านวยความสะดวกในเรื่องการบริหารงานการเงิน  การช่วยเหลือทางวิชาการเพื่อ
สร้างงานในภูมิภาค 

4. ร่วมมือกับภาครัฐในการลงทุนด้านอุตสาหกรรมการเกษตรและการค้า 

ทั้งหน่วยงาน CNI , MSU และ MDA ต่างก็มีส่วนร่วมในการรับรู้ปัญหาที่ไม่สามารถน า
แผนไปสู่การปฏิบัติให้เป็นจริงได้  เนื่องจาก  ประการแรก  มีการเปลี่ยนผู้น า ในหน่วยงานบ่อย
มาก  ในระยะ 10 ปีระหว่างปี 1963 – 1973  มีการเปลี่ยนแปลงประธานอย่างน้อย 5 คน  ซึ่งเป็น
ผู้จัดการโครงการและพนักงาน 3 คน  ประการที่สอง  งบประมาณในการพัฒนาไม่เพียงพอ  
งบประมาณที่ควรให้คือ 132 ล้านเปโซ  แต่ตามความเป็นจริงแล้วได้รับเงินเพียง 24 ล้านเปโซ
เท่านั้น36  ประการที่สาม  หน่วยงานพัฒนามินดาเนา มิใช่เป็นหน่วยงานที่ถาวร  เพราะฉะนั้นการ
ท างานจึงไม่ต่อเนื่องและขาดการประสานงานกัน 

                                                 
34 วิทยาเขตเมืองอิลิกัน (Iligan City) , บองกาโอ (Bongao) , ตาวี- ตาวี (Tawi-Tawi), โฮโล (Jolo), เอนเนอรัล ซานโตส 
(Genernal Santos), มากินดาเนา (Maguindanao), ลาเนา เดล ซูร์ (Lanao del Zur), มาซามิส  โอเรียลตัล (Masamis 
Oriental) และวิทยาลัยชุมชนต่าง ๆ 
35 Michael O. Mastura, “Development Programs for Mindanao and Sulu,” in M. Mastura, Muslim Filipino 

Experience : A Collection of Essays (Manilia : Ministry of Muslim Affairs, 1984), p.246. 
36 Ibid., pp.246-248. 



 12 

นอกจากปัญหาดังกล่าวแล้ว  ผู้วิจัยเห็นว่า ประเด็นเรื่องการรวมชาติก็เป็นประเด็นใหญ่  
ค าถามของการรวมชาติ เป็นการกล่อมเกลาทางสังคม วัฒนธรรม (Socialization) หรือไม่  หรือ
มุสลิมจะต้องเปลี่ยนค่านิยมต่าง ๆ ให้เป็นคาทอลิก (Assimilation) หรือไม่  ถ้าเป็นเช่นนั้นมุสลิม
อาจจะต่อต้าน และสิ่งซึ่งรัฐบาลฟิลิปปินส์ได้ปฏิบัติในอดีตคือการสานต่อนโยบายของเมืองแม่ที่
เคยเข้ามาครอบครอง คือ สเปนและอเมริกัน  ที่ต้องการให้เกิดการกลมกลืนของทั้งสองสังคมอย่าง
สมบูรณ์แบบ  ซึ่งเป็นรากเหง้าของปัญหาในปัจจุบัน  เพราะเป็นการท าลายความเป็นชาตินิยมของ
มุสลิม 

จากความล้มเหลวในการจัดการ  การแบ่งแยกดินแดนในอดีต  ท าให้ทั้งสามหน่วยงาน 
คือ CNI, MDA ถูกยุบไป  ยังคงเหลืออยู่เฉพาะ MSU ที่ยังด าเนินการสอนและวิจัยอยู่ในปัจจุบัน 

จากประสบการณ์ปัญหาความขัดแย้งทางภาคใต้นี้ เอง  ท าให้รัฐบาลฟิลิปปินส์ได้
แก้ปัญหาต่าง ๆ ตลอดมา  แต่เนื่องจากมีปัจจัยเรื่องรากเหง้าของปัญหาที่ยังแก้ไม้ได้  ความด้อย
พัฒนาของจังหวัดมุสลิมท าให้เกิดขบวนการ MNLF และต่อมาเกิด MILF เพื่อต้องการแบ่งแยก
ดินแดนออกไป  รัฐบาลบางรัฐบาลสามารถท าให้ความขัดแย้งลดน้อยลง  บางรัฐบาลยิ่งท าให้มี
ความขัดแย้งมากขึ้น  ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับทัศนคติของผู้น าในแต่ละสมัยที่มองภาพมุสลิมภาคใต้
แตกต่างกันไป  ท าให้การแก้ปัญหาแตกต่างกัน  บางรัฐบาลใช้ทหารลงไปปราบปราม  เช่น  
รัฐบาลมาร์กอสบางช่วง  รัฐบาลเอสตราดา บางรัฐบาลใช้วิธีการเจรจา  โดยมีตัวกลางในการ
เจรจา (Third Party) ท าให้ความขัดแย้งลดน้อยลงไป  เช่น  รัฐบาลรามอส และอาร์โรโย เป็นต้น 
 
นโยบายของรัฐบาลมาร์กอสต่อการแก้ปัญหามินดาเนา 

 มาในสมัยมาร์กอส  มาร์กอสได้เจรจากับกลุ่ม MNLF  โดยได้ไปเจรจาประนีประนอมกันที่
เมืองตริโปลี และได้มีข้อตกลงตริโปลีเพื่อให้ 13 จังหวัดภาคใต้และ 9 เมือง (Cities) เป็นการ
ปกครองตนเอง นอกจากนี้ยังได้ต้ังคณะกรรมาธิการ Southern Philippine Development 
Authority (SPDA) เพื่อดูแลการปกครองตนเอง โดยเฉพาะอีกทั้งได้ต้ังธนาคารมุสลิม (Amanah 
Bank) ในปีค.ศ. 1973 ศูนย์มุสลิมศึกษาขึ้นที่ U.P. และศาลมุสลิม Shariah Court ขึ้น แต่ปัญหา
อยู่ที่มาร์กอสมิได้หยั่งเสียงประชาชนทั้ง 13 จังหวัดภาคใต้ แต่เลือกหย่ังเสียงเฉพาะจังหวัดที่มีคริส
เตียนมาก ซึ่งสร้างความไม่พอใจให้กับกลุ่มแบ่งแยกดินแดง MNLF เป็นอย่างยิ่ง การเจรจาช่วงนี้
จึงไม่ประสบความส าเร็จเท่าที่ควรถึงแม้ได้พัฒนาภาคใต้ดังกล่าวแล้ว มาในสมัยอากีโนได้มีการ
เจรจากับกลุ่ม MNLF อีกครั้ง 

นโยบายของรัฐบาลอากีโนต่อการแก้ปัญหามินดาเนา 



 13 

 การเจรจาในสมัยอากีโนนั้น  หลังจากทั้งฝ่ายรัฐบาลและ MNLF ได้ประชุมกันที่เจ็ดดา 
และมีข้อตกลง Jeddah accord ในวันที่ 3 มกราคม 1987 แล้ว กลุ่ม MNLF ได้เสนอข้อเรียกร้อง
รัฐบาลดังนี้37 

1. ให้รัฐบาลยอมให้มีการปกครองตนเอง (Autonomous) ในมินดาเนาทั้งหมด , บาซิลัน 
, ตาว-ีตาวี , และปาลาวัน 

2. เขตแดนดังกล่าวควรเรียกว่า Bangsamoro Autonomous Region ซึ่งรวมเขตแดน
มินดาเนา  บาซิลัน  ตาว-ีตาวี และปาลาวัน 

3. กองก าลังควรเป็นของ MNLF ร้อยละ 85 เพื่อความมั่นคงปลอดภัยของสมาชิกใน
กลุ่ม 

4. เขตดังกล่าวควรมีอ านาจในการเก็บภาษีและมีต ารวจของตัวเอง 
5. ทันทีท่ีเซ็นข้อตกลงแล้ว MNLF จะจัดการปกครองภายในจังหวัดเอง  รวมทั้งมีอ านาจ

ในการปกครองจังหวัด 
6. รัฐบาลฟิลิปปินส์ต้องประกาศให้มินดาเนา , ซูลู , ตาวี-ตาวี , บาซิลัน และปาลาวัน 

เป็นเขตปกครองตนเอง ก่อนการประชุมสภาสมัยแรกในเดือนกรกฎาคม 1987 
7. ข้อตกลงจะต้องเซ็นกันในเจ็ดดา  ซาอุดิอารเบีย  เป็น 3 ชุด ซึ่งเป็นภาษาอังกฤษ  

ฝรั่งเศส และภาษาอาหรับ 

หลังจากรัฐบาลอากีโนประชุมกันแล้วก็ได้ปฏิเสธข้อเรียกร้องดังกล่าวและมีข้อเสนอ 
MNLF  ดังนี้38 

1. เกี่ยวกับเขตปกครองตนเอง ควรจะมีการหยั่งเสียงประชามติประชาชนว่าต้องการเป็น
เขตปกครองตนเองภายใต้ MNLF หรือไม่  เพราะในมินดาเนาและจังหวัดดังกล่าวข้างต้นมีคริส
เตียนและชนเผ่าพื้นเมืองอ่ืนซึ่งมิใช่มุสลิมรวมอยู่ด้วย  ซึ่งข้อนี้ระบุไว้ในรัฐธรรมนูญมาตรา 1987  
มาตราที่ 10 ว่าให้มีการหยั่งเสียงประชามติ 

2. เกี่ยวกับการจัดต้ังการปกครองจังหวัด (Provincial Government) นั้น  ประธานาธิบดี
ในฐานะฝ่ายบริหารไม่สามารถใช้อ านาจนิติบัญญัติในการจัดต้ังและเปลี่ยนแปลงการปกครอง
จังหวัดได้ 

3. เกี่ยวกับการโอนอ านาจ  ข้อเสนอของ MNLF  เกีย่วกับการโอนอ านาจนั้น เสมือนหนึ่ง
เป็นการแบ่งแยกดินแดน  ซึ่งขัดต่ออ านาจอธิปไตยของประเทศฟิลิปปินส์ 

                                                 
37 Joint Statement issued by the Republic of the Philippines, Corazon C. Aquino and the MNLF  Chairman 

Nur Misuari, ระหว่างการประชุมที่ Jolo, Sulu (September 5,1986), p.2,28. 
38 Philippine Government Panel, Aide Memories on the Mindanao Peace Talks, Manila, May 1987, pp.49-70. 



 14 

4. เกี่ยวกับกระบวนการประชาธิปไตย  รัฐธรรมนูญปี 1987 มาตราที่ 10 ได้ระบุการต้ัง
เขตปกครองตนเองตามวิถีทางประชาธิปไตยแล้ว คือ  ให้ประชาชนตัดสินใจอย่างเป็นอิสระจาก
การหยั่งเสียงประชามติว่าจะยอมรับการแบ่งแยกตนเองหรือไม่ 

5. เกี่ยวกับการเป็นตัวกลางในการเจรจาของ OIC  แม้จะมีตัวกลาง  คือ OIC แล้วก็ตาม 
แต่การเจรจาสันติภาพกับ MNLF เป็นเรื่องการเมืองภายในและรัฐบาลจะยึดหลักรัฐธรรมนูญและ
อธิปไตยของประเทศฟิลิปปินส์เป็นหลัก 

MNLF  ตกลงกับข้อเสนอของรัฐบาลดังกล่าวจนกระทั่งถึงรัฐบาล ฟิเดล รามอส (1992 – 
1998) 

 
นโยบายของรัฐบาลรามอสต่อการแก้ปัญหามินดาเนา 

การเจรจาสันติภาพระหว่างรัฐบาลกับ MNLF มีขึ้นอย่างแท้จริงในสมัยประธานาธิบดี ฟิ
เดล รามอส  หลังจากได้เจรจากันเป็นเวลา 4 ปี ทั้ง 2 ฝ่ายได้เซ็นข้อตกลงสันติภาพในวันที่ 2 
กันยายน 199639 ตามข้อตกลงตริโปลี (Tripoli Agreement)40  ในครั้งนี้รัฐมนตรีต่างประเทศ
อินโดนีเซีย  อาลี อาลาตัส (Ali Alatas) เป็นพยาน  พร้อมด้วยผู้น ากลุ่ม คือ  มิซูอาริ   อาลี  อา
ลาตัส กล่าวว่า  การลงนามในข้อตกลงครั้งนี้เป็นเพียงการเริ่มต้นเท่านั้น  สิ่งที่ส าคัญคือการน า
แผนไปใช้ให้เกิดผลและการประเมินความส าเร็จของข้อตกลงดังกล่าว41 

จากข้อตกลงดังกล่าวได้มีการจัดต้ังเขตพิเศษ คือ เขตพิเศษเพื่อสันติภาพและการพัฒนา 
(Special Zone of Peace and Development – SZOPAD), สภาที่ปรึกษา (Consultative 
Assembly – CA) และสภาฟิลิปปินส์ภาคใต้เพื่อสันติภาพและพัฒนา (Southern Philippines 
Council for Peace and Development – SPCPD)  ทั้ง 3 หน่วยงานนี้มีจุดประสงค์ที่จะน า
โครงสร้างและกลไกเกี่ยวกับข้อตกลงสันติภาพไปใช้ให้เกิดผล  ส าหรับรายละเอียดของหน่วยงาน
ทั้งสามดังกล่าวข้างต้นมีดังนี้ 

1. SZOPAD (Special Zone of Peace and Development)   

หน่วยงานนี้จัดต้ังขึ้นตาม E0 371 (Executive Order) 371 ลงนามข้อตกลงในวันที่ 2 
ตุลาคม 1996  โดยมีประเด็นส าคัญ คือ 

                                                 
39 Kasarinlan , 15,2(2000) : 127. 
40 สมัยประธานาธิบดีคอราซอน  อากีโน  ได้มีการหยั่งเสียงประชามติประชาชนใน 13 จังหวัดภาคใต้ว่า “ต้องการเป็นเขต
ปกครองตนเองหรือไม่  ปรากฎว่ามีเพียง 4 จังหวัดเท่าน้ันท่ีต้องการ คือ ซูลู , ตาวี-ตาวี , มากินดาเนา , และลาเนา เดล 
ซูร์ 
41 Kasarinlan, op.cit.,128. 



 15 

- สันติภาพและการพัฒนาในภาคใต้จะท าให้ประชาชนได้รับผลพวงของความ
เจริญก้าวหน้า 

- ทั้งรัฐบาลและ MNLF ร่วมกันด าเนินการเกี่ยวกับการสร้างสันติภาพเพื่อที่จะให้
ได้มาซึ่งความยุติธรรม สันติสุขและแก้ปัญหาความขัดแย้งทางภาคใต้ 

- มีช่องทางใหม่ที่จะเร่งให้มีการพัฒนามากขึ้นเมื่อได้มีการลงนามในสัญญา
สันติภาพขั้นสุดท้ายระหว่างรัฐบาลกับ MNLF แล้ว 

ข้อตกลงดังกล่าวเป็นที่รับทราบกันในหมู่ประชาชนที่มีส่วนได้ ส่วนเสียในมินดาเนาและ
กลุ่มประชาสังคมต่าง ๆ 

SZOPAD ครอบคลุมจังหวัด บาซิลัน (Basilan) , ซูลู (Sulu) , ตาลี-ตาวี (Tawi-Tawi) , 
ซัมบวงกา เดล ซูร์ (Zamboanga de Sur) , ซัมบวงกา เดล นอร์เต (Zamboanga del Norte) , โค
ตาบาโต ตอนเหนือ (North Cotabato) , มากินดาเนา (Maguindanao) , สุลต่าน คุดารัต (Sultan 
Kudarat) , ลาเนา เดล นอร์เต (Lanao de Norte), ดาเวา เดล ซูร์ (Davao del Sur) , ซารางอานี 
(Sarangani) และ ปาลาวัน (Palawan) รวมทั้งเมืองต่าง ๆ ของโคตาบาโต , ดาปิตัน (Dapitan) , 
ดิโปล๊อก (Dipolog)  , เอ็นเนอรัล ซานโตส (General Santos) , อิกิลัน (Iligan) , มาราวี (Marawi) 
, ปากาดีอัน (Pagadian) , ซัมบวงกา (Zambuanga) และ เปอร์โต ปรินเซซา (Puerto Princesa) 
และเมืองที่เกิดใหม่ของจังหวัด คาดาปาวัน (Kidapawan)  จังหวัดดังกล่าวนี้อยู่ในเขตของการ
สร้างสันติภาพเป็นเวลา 3 ปี จากปี 1996 เป็นต้นมา  รัฐบาลได้รณรงค์นักลงทุนทั้งภาครัฐและ
เอกชนเข้าไปลงทุนเพื่อพัฒนาเศรษฐกิจและการจ้างงานในเขตดังกล่าวเพื่อให้บรรลุวัตถุประสงค์
ของแผนที่วางไว้ตามค าสั่งEO 371 (Executive order 371) วรรค 2 มีใจความดังนี้ 

1) ให้บริการพื้นฐานต่าง ๆ เช่น  น้ า  ไฟฟ้า  สิ่งอ านวยความสะดวกทางการศึกษา  ที่
อยู่อาศัย  สุขภาพและอนามัย 

2) สร้างโครงสร้างพื้นฐานที่อ านวยความสะดวกต่อการพัฒนา 
3) สร้างการลงทุนภายในและส่งเสริมการลงทุนต่างประเทศเพื่อสร้างรายได้และ

โอกาสการจ้างงาน 
4) ช่วยเหลือด้านเครดิตแก่กลุ่มสตรี  ชาวนา  ชาวประมง  คนยากจนในเมือง  เพื่อที่

เขาสามารถที่จะสร้างเศรษฐกิจในท้องถิ่นได้ 
5) ช่วยให้ชุมชนมีความสามารถในการสร้างชุมชนและองค์กรที่เข้มแข็งโดยเฉพาะ

กลุ่มสตร ี
เป้าหมายของเขตที่จะต้องพัฒนา คือ จังหวัดดังกล่าวแล้วข้างต้นโดยเฉพาะเขตที่ได้มีการ

หยั่งเสียงประชามติแล้วว่าจะเป็นเขตปกครองตนเอง  ซึ่งได้แก่  ลาเนา เดล ซูร์ , ตาวี-ตาวี , มากิน



 16 

ดาเนา และ ซูลู  ส่วนเรื่องที่จะพัฒนา ได้แก่  การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์  บ้านพัก  การจัดหาน้ า  
ถนน  สะพาน  สนามบิน  ท่าเรือ  โทรคมนาคม  ไฟฟ้า สิ่งแวดล้อม และฟื้นฟูทรัพยากรน้ า   การ
จัดหาตลาด  การลงทุนเกี่ยวกับอาหารส าเร็จรูป  การจัดต้ังเขตอุตสาหกรรม  การจัดต้ังบรรษัท
เงินทุนขนาดกลางและขนาดย่อม และการสร้างพลังกลุ่มคน (Empowerment)เพื่อพัฒนา 

หน่วยงานที่รับผิดชอบโดยตรง คือ ส านักงานประธานาธิบดี  ซึ่งต้องหาความร่วมมือจาก
หน่วยงานอื่น ๆ ของรัฐและภาคเอกชนร่วมกันด้วย 

2. SPCPD (The Southern Philippine Council for Peace and Development) 

หน่วยงานนี้ เป็นหน่วยงานที่จะขยายแผนงานของ SZOPAD ให้เป็นจริง  โดยการ
ประสานงานกับหน่วยงานต่าง ๆ และแสวงหาความร่วมมือในการสร้างความเจริญทางเศรษฐกิจ
และสังคม  แต่หนว่ยงานนี้ก็อยู่ภายใต้ส านักงานประธานาธิบดีเช่นกัน 

สภาที่รับผิดชอบประกอบด้วย  ประธานใหญ่  รองประธานใหญ่  และประธานกลุ่มย่อย 3 
คน ซึ่งรับผิดชอบ มุสลิม  คริสเตียน และชุมชนพื้นเมืองเผ่าต่าง ๆ ตามล าดับ  มีสภาที่ปรึกษา คือ 
Darul Iftah ซึ่งได้รับการแต่งตั้งจาก SPCPD ที่ช่วยเหลือในการประสานงานกับประธานทั้ง 3 คนนี ้

อ านาจและหน้าที่ของสภามีดังนี้ 
1) รับผิดชอบในการส่งเสริมและตรวจสอบประสานงานในการส่งเสริมสันติภาพและ

ความสงบเรียบร้อยในภาคใต้ 
2) เน้นการรักษาความสงบและการพัฒนาโดยเฉพาะเขตที่มีความขัดแย้งสูง  เช่น ในเขต 

ARMM และวางโครงการต่าง ๆ เพื่อให้บรรลุสันติภาพ 
3) ให้ความช่วยเหลือแก่หน่วยงานปกครองท้องถิ่น 
4) ใช้อ านาจและหน้าที่ปฏิบัติการเพื่อให้การน าแผนไปใช้ให้บรรลุผลส าเร็จตามที่ได้รับ

มอบหมายจากประธานาธิบดี 
5) ช่วยเหลือในการเลือกต้ังท้องถิ่น  หยั่งเสียงประชามติ  ประชาพิจารณ์  และขอมติจาก

ชุมชน โดยต้องได้รับการแต่งต้ังจากคอมมิเล (Comelec)คณะกรรมาธิการควบคุมการเลือกต้ังให้
ด าเนินการได ้

6) จัดต้ังส านักงานหรือหน่วยงานต่าง ๆ เพื่อเป็นกลไกในการปฏิบัติงานให้ได้ผล  ทั้งนี้
ต้องได้รับการอนุมัติงบประมาณจากประธานาธิบดี 

7) ประสานงานและร่วมมือกับหน่วยงานพัฒนาภาคใต้ (Southern Development 
Authority –SPDA),  ส านักงานกิจกรรมเพื่อมุสลิม (The Office of Muslim Affairs – OHA) และ
ส านักงานชุมชนวัฒนธรรมท้องถิ่น (The Office of Southern Cultural Communities – OSCC) , 
คณะท างานเพื่อการพัฒนาบาซิลัน (The Basilan Development Task Force) , คณท างานเพื่อ



 17 

การพัฒนาในมินดาเนาตอนกลาง (The Central Mindanao Development Task Force), 
คณะท างานพัฒนาซูลู (The Sulu Development Task Force) โดยประสานงานกับกองทหารและ
ต ารวจให้รักษากฎหมายและไม่ให้ละเมิดสิทธิมนุษยชนของกลุ่มคนภาคใต้ 

8) เสนอรายงานและข้อเสนอแนะเกี่ยวกับความก้าวหน้าของการรักษาความสงบสุขใน
ภาคใต้ต่อประธานาธิบดีโดยความร่วมมือของสภาที่ปรึกษา (Consultative Assembly) 

ตามความเป็นจริงแล้ว SPCPD ถูกจัดต้ังขึ้นโดยค าสั่งของประธานาธิบดีที่ 371 (E0 371) 
เพื่อที่จะส่งเสริมตรวจสอบและพัฒนาเขตที่มีความขัดแย้งในเขต ARMM แต่มิได้มีอ านาจในการ
สั่งการโดยล าพัง  ประธานาธิบดีจะต้องมอบหมายให้ด าเนินการต่าง ๆ เท่านั้น  ทั้งนี้ รามอส เกรง
ว่าจะเกิดปัญหาขึ้นในหน่วยงานนี้ เพราะมีบุคคลหลายฝ่ายด าเนินการ  อีกทั้งอาจมีบุคคลที่ไม่เห็น
ด้วยกับการพัฒนาภาคใต้  ซึ่งจะท าให้แผนการเจรจาประสบความล้มเหลวได้42 

3. สภาที่ปรึกษา (Consultative Assembly) 
สภานี้มีสมาชิก 81 คน ดังนี้ 

1) ประธานของ SPCPD เป็นประธานที่ปรึกษา 
2) ผู้ว่าราชการจังหวัดและรองผู้ว่าราชการจังหวัด ARMM , ผู้ว่าราชการจังหวัดอ่ืน ๆ อีก 

14 จังหวัด และนายกเทศบาลเมืองใหญ่ในจังหวัดเหล่านี้อีก 9 เมือง 
3) สมาชิก MNLF 14 คน 
4) สมาชิกที่ได้รับการแนะน าจากองค์กรพัฒนาเอกชน (NGOs) และองค์กรชุมชน (Pos) 

อีก  11 คน 
หน้าที่ของ CA คือ เป็นเวทีอภิปรายถึงปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น  ท าประชาพิจารณ์เพื่อ

น าเสนอต่อ SPCPD  รวมทั้งเสนอนโยบายต่อประธานาธิบดีโดยผ่าน SPCPD (เพื่อที่ให้ผลการ
ปฏิบัติงานมีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น) 

ปัญหาท่ีเกิดขึ้น  คือ 

1. ทั้ง 3 หน่วยงานอยู่ภายใต้การก ากับดูแลของส านักงานประธานาธิบดี  ซึ่งในบางครั้ง
มีความล่าช้าด้วยติดขัดในระบบราชการ  ท าให้ MNLF ไม่พอใจ 

2. งบประมาณที่จะน าลงไปพัฒนาก็ไม่เพียงพอกับความต้องการ  จ าเป็นต้องขอบริจาค
จากหน่วยงานต่างประเทศ  ยกตัวอย่าง ในสิ้นปี 1997 ผู้อ านวยการบริหาร SPCPD – Utah 
Salem Cutau ได้เสนองบประมาณเพื่อพัฒนาโครงการต่าง ๆ ในปี 1998 เป็นจ านวนเงิน 10 
พันล้านเปโซ  แต่ปรากฏว่างบประมาณถูกอนุมัติเพียง 110 ล้านเปโซ  ซึ่งจ านวนนี้ใช้ส าหรับ
เงินเดือนของเจ้าหน้าที่เท่านั้น  นอกจากนั้นการใช้งบประมาณในการท าประชาพิจารณ์ รวมรวม

                                                 
42 Fidel V. Ramos. “Just and Lasting Peace,” in Peace at Last, Committee on Information of MNLF, 1996. 



 18 

ความคิดเห็นในแต่ละครั้งก็ต้องใช้เงินเป็นจ านวนมาก  แต่ละครั้งต้องใช้เงินถึง 400,000 เปโซ และ
ในปี 1998 ต้องจัดการประชุมถึง 10 ครั้ง  ในจังหวัดเอ็นเนอรัล ซานโตส (18 – 19 กุมภาพันธ์ 
1997)  ซัมบวงการ (15 – 16 มีนาคม 1997) เปอร์โต ปรินเซซา (2 – 4 พฤษภาคม 1997) คาปิตัน 
(17 – 18 มิถุนายน  1997)  , ปักอาดิอัน (25 – 26  กรกฎาคม 1997) , โคตาบาโตและดาเวา (19 
– 21 กันยายน 1997) , โคตาบาโตตอนใต้ (16 – 18 ตุลาคม 1997) และมีการประชุมเพียง 2 ครั้ง
ในปี 1998 ในเมืองดาเวา (20 กุมภาพันธ์ 1998) และเอ็นเนอรัล ซานโตส (28 พฤษภาคม 1998)43 

3. ขาดการประสานงานและความร่วมมือ  นั่นก็คือ เมื่อมีการประชุมปรึกษาหารือเพื่อ
จัดโครงการต่าง ๆ เจ้าหน้าที่หน่วยงานของรัฐ เช่น กระทรวงพัฒนาเศรษฐกิจและพัฒนากระทรวง
งานสาธารณะและทางหลวงมักจะขาดการประชุม  ทั้งนี้อาจจะเป็นเพราะการเดินทางไปทางใต้
ไกลและเสี่ยงภัย  ท าให้งานต่าง ๆ ไม่ส าเร็จตามเป็นหมาย โดยเฉพาะด้านโครงสร้างพื้นฐาน 

4. ปัญหาผู้น า ARMM รามอสชื่นชมและไว้วางใจมิซูอาริมาก เพราะเขาเป็นผู้มี
อุดมการณ์  ต่อมาเขาได้รับเลือกจากเขต ARMM ให้เป็นผู้ว่าราชการจังหวัด  เขาจึงได้รับการ
ยอมรับนับถือจากมุสลิมภาคใต้เป็นส่วนใหญ่  นอกจากนี้ เขาได้รับการแต่งต้ังจากรามอสให้เป็น
กรรมการ SPCPD ด้วย  แต่เมื่อเขาได้รับต าแหน่งต่าง ๆ ดังกล่าวข้าวต้น  แทนที่เขาจะอยู่
บริหารงานในเขต ARMM  เขากลับไปอยู่ในมะนิลาและใช้ชีวิตอย่างฟุ่มเฟือย  เดินทางไป
ต่างประเทศตลอดเวลา  ทิ้งงานให้อยู่ในความรับผิดชอบของเลขาธิการบริหารของ ARMM ซึ่งสิ่ง
เหล่านี้สร้างความไม่พอใจให้กับมุสลิมในเขตนี้มาก  ถึงแม้เขาจะอ้างว่าการเดินทางไปที่ต่าง ๆ 
ของเขาเพื่อแสวงหาการลงทุนลงไปทางภาคใต้ก็ตาม ด้วยเหตุนี้มุสลิมส่วนหนึ่งขาดความเชื่อมั่น
ในความเป็นผู้น าของเขา44 

แต่ถึงอย่างไรก็ตาม  โดยส่วนตัวของ Ramos เองในฐานะประธานาธิบดีแล้วก็ได้แสวงหา
ความร่วมมือกับประเทศเพื่อนบ้าน  โดยร่วมกับ บรูไน  อินโดนีเซีย  มาเลเซีย เพื่อพัฒนาเขต
เศรษฐกิจที่เรียกว่า EAGA หรือ BIMP (East Asean Growth Area – BIMP) ซึ่งนับว่าพัฒนาไปได้
มากพอสมควร  ความช่วยเหลือต่อการพัฒนาเศรษฐกิจ ARMM ซึ่งรวมทั้งการพัฒนาเขต
เศรษฐกิจ BIMP ด้วย 
 
นโยบายของรัฐบาลอาร์โรโยต่อการแก้ปัญหามินดาเนา 

 MILF  ซึ่งเป็นกลุ่มแบ่งแยกดินแดงอีกกลุ่มหนึ่ง เพิ่งจะมีบทบาทในปี 1984 และมีบทบาท
เรียกร้องการแบ่งแยกดินแดนมากขึ้นในสมัยประธานาธิบดีอาร์โรโย 

                                                 
43 Breaking Through, 1999, p.11. 
44 Radio Broadcast, DZRH , July 3,2000. 



 19 

 การเจรจากับกลุ่ม MILF 

 หน่วยงานที่รับผิดชอบเกี่ยวกับการสร้างสันติภาพในมินดาเนาสมัยอาร์โรโย  มีอยู่ 2 
หน่วยงาน  คือ 

1. ส านักงานท่ีปรึกษาประธานาธิบดีเกี่ยวกับกระบวนการสันติภาพ 

เมื่ออาร์โรโยเข้ารับต าแหน่งประธานาธิบดีในปี 2001 นางก็ได้ลงนามในกฎหมาย
ฉบับที่ 3 (Executive Order No.3) เมื่อวันที่ 28 กุมภาพันธ์ 2001 เพื่อสร้างกรอบแนวความคิด
เกี่ยวกับการบังคับใช้  ข้อตกลง การประสานงาน  การตรวจสอบเกี่ยวกับการริเริ่มการสร้าง
สันติภาพ  ประชาสังคมต่าง ๆ ในมินดาเนา เพื่อแก้ปัญหาระหว่าง MILF กับรัฐบาล  ภายใต้ความ
ร่วมมือดังกล่าว  ส านักงานที่ปรึกษาประธานาธิบดีเกี่ยวกับกระบวนการสร้างสันติภาพ (Office of 
the Presidential Adviser on Peace Process – OPAPP) ได้ถูกจัดต้ังขึ้นเพื่อด าเนินการให้
เป็นไปตามเป้าหมาย  3 ประการ คือ 

1) กระบวนการสร้างสันติภาพ  ควรยึดชุมชนเป็นส าคัญและสะท้อนให้เห็นค่านิยม
และหลักการของชุมชนฟิลิปปินส์ทุกคน  ไม่ว่าเป็นกลุ่มใดและให้ชุมชนเป็นผู้ร่วมตัดสินใจเอง 

2) กระบวนการสร้างสันติภาพ มีจุดประสงค์ที่จะสร้างสังคมใหม่ที่มีความยุติธรรม  
ความเท่าเทียม  ยึดหลักมนุษยชาติและสังคมที่หลากหลาย 

3) กระบวนการสร้างสันติภาพต้องแสวงหาหลักการและหาข้อสรุปเกี่ยวกับความ
ขัดแย้งโดยไม่ควรต าหนิหรือยึดถือการยอมแพ้เป็นหลัก  แต่จะยอมรับศักด์ิศรีของผู้เกี่ยวข้องเป็น
หลัก 

แนวทางไปสู่สันติภาพ 

(1) ติดตามโครงการปฏิรูปสังคม  เศรษฐกิจ และการเมือง 
แนวทางนี้เกี่ยวข้องกับการน านโยบาย  การปฏิรูปโครงการและแผนงานต่าง ๆ ไป

ใช้ในทางปฏิบัติให้เกิดผลโดยมีวัตถุประสงค์ในการแสดงให้เห็นถึงรากเหง้าของปัญหา
ของความขัดแย้งและการสู้รบ  ซึ่งส่วนนี้รัฐบาลต้องเป็นผู้ปฏิบัติการและแถลงให้
ประชาชนทราบ  รวมทั้งการออกกฎหมายใหม่หรือแก้ไขรัฐธรรมนูญเพื่อให้เอ้ืออ านวยต่อ
การแก้ไขความขัดแย้งด้วย 

(2) สร้างฉันทามติและรวมพลังเพื่อสันติภาพ 
แนวทางนี้ประกอบด้วย  การปรึกษาหารืออย่างต่อเนื่อง  ทั้งในระดับชาติและ

ท้องถิ่นในอันที่จะสร้างฉันทามติ ส าหรับก าหนดกิจกรรมและกระบวนการสันติภาพ  
รวมทั้งระดมพลังประชาชนให้มีส่วนในกระบวนการสันติภาพที่ได้ก าหนดวาระไว้ 



 20 

(3) แก้ปัญหากับกลุ่มต่าง ๆ โดยยึดหลักความสงบสุขเป็นหลัก 
แนวทางนี้รัฐยินดีที่จะเจรจาอย่างตัวต่อตัวและอย่างเปิดเผยกับกลุ่มกบฏ  กลุ่ม

แบ่งแยกดินแดน  กลุ่มคอมมิวนิสต์ และทุกกลุ่มที่ก่อความไม่สงบโดยใช้หลักสันติวิธี 
(4) จัดโครงการส าหรับการประนีประนอม  การรวมตัวของกลุ่มกบฏต่าง ๆ ให้เข้ากับ

คนส่วนใหญ่ของประเทศ  รวมทั้งการฟื้นฟูสังคมและจิตใจ 
       แนวทางนี้รวมถึงการรับรองสถานภาพทางกฎหมายและความมั่นคงของ

กลุ่มก่อกวนต่าง ๆ รวมทั้งช่วยเหลือชุมชนทางสังคม เศรษฐกิจและฟื้นฟูจิตใจเพื่ อ
พยายามที่จะลดความขัดแย้งต่าง ๆ 

(5) แถลงการณ์ให้ผู้เกี่ยวข้องกับความขัดแย้งได้ทราบถึงผลกระทบของปัญหา 
แนวทางนี้เกี่ยวกับการชี้แจงให้กลุ่มเหล่านี้ให้ยึดถือกฎหมายและแนวทางที่

น าไปสู่สันติสุข และสถาบันของรัฐจะรับรองและประกันความปลอดภัยของประชาชนใน
เขตที่มีการต่อสู้  รวมทั้งจัดหาที่พักพิงให้ถ้ามีความรุนแรงเกิดขึ้นอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 

(6) สร้างบรรยากาศแห่งสันติสุข 
แนวทางนี้รวมถึงการชักชวนให้เห็นความส าคัญของความสงบสุขและจัด

โครงการการศึกษาเกี่ยวกับสันติภาพ (Peace education) รัฐจะกระท าทุกกวิถีทางเพื่อ
น ามาซึ่งมาตรการการแก้ปัญหาความขัดแย้ง 

 แนวทางทั้ง 6 ประการนี้ รัฐบาลรามอสได้ด าเนินการมาแล้วบางส่วน  เช่น  จัดการเจรจา
ประนีประนอมระหว่างรัฐบาลกับกลุ่ม MNLF  โดยมี อินโดนีเซียเป็นตัวกลางการเจรจาจัดเขต
เศรษฐกิจ EAGA เพื่อพัฒนามินดาเนา  จัดโครงการ Peace education ต้ังแต่ระดับประถมถึง
มัธยม  ซึ่งนับว่าได้ผลพอสมควร  ท าให้กลุ่ม MNLF เซ็นข้อตกลงสันติภาพกับรัฐบาลในปี 1996 
แต่ประเด็นส าคัญอยู่ที่ตัวผู้น าว่ามีบุคลิกภาพเช่นไร  มีวิสัยทัศน์แบบใด  มีแนวคิด
อย่างไร  ยกตัวอย่างเช่น  เอสตราดาซึ่งเป็นประธานาธิบดีต่อจากรามอส  ไม่สามารถ
ด าเนินการให้นโยบายและแผนการของรามอสให้ก้าวหน้าต่อไปได้  เนื่องจากเขาเป็นคน
มีวิสัยทัศน์แคบ  คิดว่ากลุ่ม MILF เป็นผู้ร้ายที่จะต้องปราบปราม  เขาไม่นิยมการเจรจา
ประนีประนอมแต่อย่างใด  จนท าให้ปัญหาภาคใต้ปะทุขึ้นมาอีกครั้ง   แต่มาสมัยอาร์โรโย 
ได้ด าเนินนโยบายตามแผนที่รามอสวางไว้และมองหาตัวกลางในการเจรจาเพื่อให้เกิดความสงบ
สุขในภาคใต้ให้เร็วที่สุด  เพราะถ้าแก้ปัญหานี้ได้  เศรษฐกิจของมินดาเนาจะเจริญเติบโตมาก  
เนื่องจากมีทรัพยากรธรรมชาติมากมายที่จะพัฒนา 

2. ที่ประชุมภูมิภาคส าหรับการอภิปรายกระบวนการสันติภาพ (Regional Forum 
on the Comprehensive Peace Process – RFCPP) 



 21 

ที่ประชุมนี้เป็นการอภิปรายอย่างกว้างขวางเกี่ยวกับกระบวนการต่าง ๆ ที่น าไปสู่
สันติภาพในภาคใต้  โดยมีจุดประสงค์เพื่อสร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของชาติ  ภายใต้
แผนพัฒนาระยะกลาง (2005 – 2010) 

การจัดการประชุมนี้มีขึ้นต้ังแต่วันที่ 23 กุมภาพันธ์ 2006 – 27 มีนาคม 2006  โดย
เน้นการประชุมในจุดส าคัญ ๆ 5 จุดของมินดาเนาดังนี้45   วันที่ 23 กุมภาพันธ์ ที่เมืองโคตราบาโต 
ซึ่งเป็นเขตของ ARMM, วันที่ 24 กุมภาพันธ์ ที่เมืองเอนเนอรัล ซานโตส (Genaral Santos City) 
ส าหรับภูมิภาคที่ 9 และ 12 , วันที่ 27 กุมภาพันธ์ ที่เมือง คากายัน เดอ โอโร (Cagayan de Oro 
City) ส าหรับภูมิภาคที่ 10 , วันที่ 6 มีนาคม ที่เมือง บูตูอัน (Butuan City) ส าหรับภูมิภาคที่ 13 , 
วันที่ 27 มีนาคม ที่เมือง ซัมบวงกา ส าหรับภูมิภาคที่ 9 และเขต BaSulTa (Basilan – Sulu – 
Tawi-Tawi) 

 การประชุมอภิปรายในทุกเมืองดังกล่าวมีบุคคลจากหน่วยงานเทศบาล  จังหวัด  ภูมิภาค  
ภาคธุรกิจ  ศาสนจักร  ชนกลุ่มน้อย  ชุมชนท้องถิ่น  นักวิชาการ และองค์กรพัฒนาเอกชนเข้าร่วม
ประมาณครั้งละ 200 คน ซึ่งบุคคลเหล่านี้มีส่วนได้ส่วนเสียกับความขัดแย้งในภาคใต้  จึงมี
ประโยชน์ในการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นส าหรับการสร้างสันติภาพในภาคใต้ จุดประสงค์ส าคัญ
ส าหรับเวทีอภิปรายนี้ ก็คือ 

1. ติดตามสถานการณ์ความขัดแย้งในภาคใต้  วางแผนและโครงการ เพื่อน าไปสู่การ
เจรจาต่อรองและริเริ่มการสร้างความสงบสุขในท้องถิ่นร่วมกัน 

2. ก าหนดประเด็นปัญหา  ช่องว่างที่ก่อให้เกิดปัญหารวมทั้งข้อเสนอแนะเพื่อเร่งให้แผน
ด าเนินการลุล่วงไปด้วยดี 

3. ระดมความช่วยเหลือจากผู้มีส่วนได้ส่วนเสียกับความขัดแย้งให้น าแผนของชาติใน
การแก้ปัญหาความขัดแย้งไปใช้ให้เกิดผล 

หลังจากการประชุมอภิปรายแล้ว  รัฐบาลได้ประเด็นต่าง ๆ ดังนี้ 

1. แจ้งข่าวสารให้ผู้มีส่วนได้ส่วนเสียในท้องถิ่นได้ทราบถึงผลที่ได้จากการประชุม 
2. จัดต้ังคณะที่ปรึกษาระหว่างรัฐบาลกับผู้มีส่วนได้ส่วนเสีย  เมื่อมีปัญหาเกิดขึ้นใน

ท้องถิ่น 
3. ให้ชนกลุ่มน้อยต่าง ๆ ในภาคใต้ได้มีส่วนร่วมในการก าหนดดินแดนของบรรพบุรุษ

ของพวกเขา  โดยเฉพาะเจรจากับกลุ่ม MILF 

                                                 
45 ฟิลิปปินส์มี 16  ภูมิภาค และภูมิภาคดังกล่าวมีมุสลิมอยู่ส่วนหน่ึง  เขตท่ีมีมุสลิมมาก ได้แก่ ตาวี-ตาวี , ลาเนา เดล ซูร์ 
, มากินดาเนา , บาซิลัน  ซูลู และมาราวี (เขต ARMM) 



 22 

4. เร่งให้ด าเนินโครงการช่วยเหลือคนจน  น าส่งบริการด้านสาธารณสุขและการศึกษาใน
เขต ARMM อย่างรีบด่วน 

5. จัดการปกครองที่ดี  แก้ปัญหาคอร์รัปชั่นในกลุ่มผู้น าภาคใต้ 
6. ท าให้ศาลมุสลิม (Shari-ah Court) และการศึกษาของโรงเรียนสอนศาสนาอิสลาม 

(Madrasa) มีประสิทธิภาพมากกว่าเดิม 
7. จัดโครงการช่วยเหลือสนับสนุนให้แก่ผู้กลับใจ และให้หน่วยงานปกครองท้องถิ่นเร่ง

โครงการอภัยโทษและพักฟื้นของผู้กลับใจให้เร็วที่สุด 
 

ความร่วมมือของภาครัฐและองค์กรพัฒนาเอกชนต่อการสร้างสันติสุขในมินดาเนา 

องค์กรพัฒนาเอกชนในท้องถิ่น 

 องค์กรพัฒนาเอกชน (Non-Governmental Organization – NGOs)  นับว่ามีบทบาทอัน
ส าคัญยิ่งในการพัฒนา  เนื่องจากในรัฐธรรมนูญของฟิลิปปินส์นั้นได้ระบุบทบาทขององค์กร
ประชาชนและองค์กรพัฒนาเอกชนให้ท างานร่วมกันพัฒนาประเทศ46   ในส่วนที่เกี่ยวกับมุสลิม
ภาคใต้นั้น  องค์กรพัฒนาเอกชนได้ท างานร่วมกับรัฐในการสร้างสันติสุขและพัฒนาจังหวัดที่มี
มุสลิมมากกว่าคริสเตียน  ซึ่งได้แก่  บาซิลัน  ซูลู และตาวี-ตาวี  ซึ่งทั้ง 3 จังหวัดนี้เองที่ก่อให้เกิด
ความขัดแย้งในมินดาเนา  องค์กรพัฒนาเอกชนดังกล่าวได้รวมกลุ่มกันเป็นเครือข่าย  10 องค์กร
ใหญ่ ภายใต้ชื่อ Pantabangan Basulta47 ซึ่งมีความหมายว่าช่วยเหลือซึ่งกันและกัน  โดยมี
องค์กรของรัฐบาลคอยอ านวยความสะดวก  ผู้ที่ริเริ่มคิดการรวมกลุ่มขององค์กรดังกล่าว คือ อดีต
เอกอัครราชทูต  Howard Dee ประธานขององค์กร Tabang Mindanaw ซึ่งเป็นองค์กรใน 10 
องค์กรดังกล่าว  องค์กรทั้ง 10 องค์กร ได้แก ่

1. Tabang Mindanaw 
2. Philippine Business for Progress (PBSP) 
3. Peace and Equity Foundation 
4. Petron Foundation 
5. Consuelo Foundation 
6. Mirant Philippines Foundation 
7. Philippine Development Assistance Programme 
8. World Wildlife (WWF) Philippines 

                                                 
46 The constitution of the Republic of  the Philippine, Article XIII, Sec. 15,16. 

47 Bangsamoro  document, 2004. 



 23 

9. Local Government Support Program (LGSP) 
10. Asian Institute of Management Mirant Center (AIMMC) 
องค์กรดังกล่าวข้างต้นที่ส าคัญเป็นองค์กรที่อยู่ในภาคธุรกิจน้ ามัน  เช่น  บริษัท Petron  

องค์กรสิ่ งแวดล้อม (WWF)  องค์กรการศึกษา (AIMMC)  ส่วนองค์กรภาครัฐ คือ Local 
Government Support Program 

สิ่งที่องค์กรทั้ง 10 พยายามมองหาประเด็นปัญหาของมินดาเนา  เพราะฉะนั้นสิ่งแรกที่
พวกเขาคิดตามขั้นตอนในฐานะเป็นผู้น าการเปลี่ยนแปลง (Change Agent) ก็คือ 

1) มีอะไรที่ควรท าในเขต 3 จังหวัดภาคใต้ 
2) วิเคราะห์สาเหตุของปัญหา 
3) ใช้แนวทางใดในการแก้ปัญหา 
4) หาแหล่งทุนสนับสนุน 

โดยมีผู้น าการเปลี่ยนแปลงในฐานะเป็นผู้จัดการ เป็นผู้วิเคราะห์ปัญหาในเบื้องต้น  สิ่งที่
พวกเขาวิเคราะห์ได้ คือ 

 สาเหตุของความยากจน 

 จากการศึกษาพบว่า 3 จังหวัดภาคใต้มีปัญหาความไม่เท่าเทียมกันระหว่างคริสเตียนกับ
มุสลิม  อันเนื่องมาจากประวัติศาสตร์ที่สเปนได้ให้พวกคริสเตียนบุกรุกที่ท ากินพวกมุสลิมที่
ครอบครองที่ดินอยู่ก่อนแล้ว  ท าให้พวกมุสลิมเสียที่ท ากินไปและสร้างความไม่พอใจให้พวกมุสลิม
เป็นอันมาก  นอกจากนี้พวกมุสลิมยังไม่มีสิทธิในการเรียกร้องที่ดินกลับคืนมา  ปัญหาเหล่านี้จึง
เป็นปัญหาเรื้อรังมานาน  สิ่งที่สร้างความไม่พอใจให้กับมุสลิม  3  จังหวัดภาคใต้มากไปกว่านั้นก็
คือ ทรัพยากรธรรมชาติที่มีอยู่มหาศาลนั้น  ถูกรัฐบาลและภาคเอกชนน าไปใช้ประโยชน์โดยที่พวก
เขาได้รับส่วนแบ่งน้อยมาก  ความยากจนจึงเกิดขึ้นทั่วไปโดยไม่มีการพัฒนา  ปัญหาเหล่านี้สะสม
มานานจนสร้างความขัดแย้งระหว่างคริสเตียนและมุสลิม  และก่อให้เกิดกลุ่มหัวรุนแรงพยายาม
จะแบ่งแยกดินแดนออกจากรัฐบาล  จากการวิเคราะห์ปัญหาของกลุ่มองค์กรพัฒนาเอกชน
ดังกล่าว  จึงได้มีการจัดสัมมนาระหว่างกลุ่มมุสลิมกับองค์กรพัฒนาเอกชนขึ้นเพื่อช่วยกัน
แก้ปัญหาดังกล่าว  โดยได้ถามค าถามต่อชาวมุสลิมว่า  พวกเขาจะสามารถร่วมกับกลุ่มองค์กร
พัฒนาเอกชนได้หรือไม่  จะท างานร่วมกันได้หรือไม่  สามารถท างานร่วมกับองค์กรใน
ท้องถิ่นในมินดาเนาได้หรือไม่  ซึ่งพวกเขาตอบว่าได้ทุกค าถาม  เมื่อเป็นเช่นนี้องค์กรพัฒนา
เอกชนก็ระดมเงินช่วยเหลือจากที่ต่าง ๆ 

 การระดมเงินทุน 100 ล้านเปโซ 



 24 

 ขั้นต่อมาดังได้กล่าวแล้ว คือ การระดมเงินทุนช่วยเหลือในโครงการต่าง ๆ ใน 3 จังหวัด
เป็นเงิน 100 ล้านเปโซ  ในจ านวนโครงการดังกล่าว  มี 5 โครงการอยู่ในขั้นก้าวหน้า  ซึ่งใช้เงิน
ทั้งหมด 26.8 ล้านเปโซ  โครงการดังกล่าว ได้แก่  โครงการฝึกอบรมเกี่ยวกับ น้ า สิ่งแวดล้อม  การ
ด ารงชีวิตของชุมชนและการฝึกทักษะความช านาญต่าง ๆ   ส่วนโครงการที่เหลือ ได้แก่ การ
ฝึกอบรมเกี่ยวกับสาธารณสุข  การศึกษา  การเกษตร  การสร้างสันติภาพ  และการบริหารการ
จัดการที่ดีของหน่วยราชการต่าง ๆ ซึ่งโครงการเหล่านี้อยู่ในระหว่างที่จะเริ่มการฝึกอบรมในปี 
200548 

 โครงการช่วยเหลือดังกล่าวมิได้แบ่งแยกว่าชุมชนหรือประชาชนเหล่านี้จะเป็น คริสเตียน
หรือมุสลิมหรือเผ่าพื้นเมืองลูมาด (Lumad) แต่ค านึงถึงประชาชนทั้งหมดที่จะต้องได้รับความ
ช่วยเหลือ 

 แต่นอกเหนือจากความช่วยเหลือดังกล่าวแล้ว  สิ่งที่ส าคัญที่สุดคือ BaSulTa ต้องการผู้น า
ท้องถิ่นและสถาบันที่รองรับและด าเนินการเกี่ยวกับความช่วยเหลือต่าง ๆ ซึ่งผู้น าเหล่านี้จะต้อง
เป็น Change agent (ผู้น าการเปลี่ยนแปลง) ที่มีศักยภาพที่ต้องรับผิดชอบท าให้โครงการส าเร็จ
ลุล่วงไปด้วยดี 

 การใช้แนวทาง Edsa 

 แนวทาง Edsa คือแนวทางที่ฟิลิปปินส์ได้ใช้เมื่อโค่นอ านาจประธานาธิบดีมาร์กอสได้
ส าเร็จใน ค.ศ. 1986 เป็นแนวทางที่ไม่ใช้ความรุนแรง (non-violence) คือ การรวมตัวของพลัง
ประชาชน (people power) ให้มีพลังอ านาจ (empowerment) เพื่อกระท าการต่าง ๆ ให้ลุล่วงโดย
ในขั้นแรกให้ประชาชนในชุมชนก าหนดปัญหาและวิเคราะห์ปัญหา  ต่อมาให้ยื่นข้อเสนอต่อกลุ่ม 
BaSulta  เพื่อจะได้ช่วยแก้ปัญหาและฝึกอบรมในเรื่องต่าง ๆ ท่ีเขาต้องการแต่ทั้งนี้และทั้งนั้นชุมชน
ใน 3 จังหวัดภาคใต้ จะต้องค านึงถึงเสรีภาพ  ความเจริญรุ่งเรือง  สันติภาพและยอมรับ

ความแตกต่างของกันและกัน  จากการศึกษาความเป็นไปได้และปัญหาต่าง ๆ ใน 3 จังหวัด
ภาคใต้  กลุ่มองค์กรพัฒนาเอกชนใน BaSulTa ได้ก าหนดตัวผู้น ากลุ่มเป็น 50 กลุ่มที่สามารถ
ร่วมงานและท างนกันได้  หลังจากนั้นตัวแทนของกลุ่มก็ได้พบปะกับผู้น าเหล่านี้เพื่ออภิปรายถึง
ลู่ทางในการแก้ปัญหาและหาเงินทุนสนับสนุนโครงการ 

 แหล่งเงินทุนบริจาคจากต่างประเทศ 

 เพื่อให้งานพัฒนา 3 จังหวัดภาคใต้เป็นไปโดยราบรื่น  กลุ่มจังหวัด BaSulTa (Basilan, 
Sulu , Tawi-Tawi) ได้ขอเงินสนับสนุนช่วยเหลือจากองค์กรระหว่างประเทศต่าง ๆ เช่น World 

                                                 
48 Bangsamoro document, December 2005. 



 25 

Bank, USAID, Japan International Cooperation Agency (JICA)  โดยให้องค์กรเหล่านี้ได้
พบปะอภิปรายปัญหากับผู้น ากลุ่ม 150 กลุ่ม จาก 3 จังหวัดภาคใต้ เมื่อวันที่ 22 กันยายน 2005  
เพื่อให้ผู้น ากลุ่มเหล่านี้ได้เสนอโครงการต่าง ๆ เพื่อรับความช่วยเหลือ  ความส าคัญของกลุ่ม
องค์กรพัฒนาเอกชน ก็คือ เป็นตัวประสานงานระหว่างผู้ให้กับผู้รับโดยตรง  นอกจากองค์กร
ระหว่างประเทศดังกล่าวแล้ว  องค์กร Tabang Mindanaw ซึ่งได้กล่าวแล้วข้างต้นก็มีเครือข่ายที่มี
งบประมาณมากมายที่จะช่วยเหลือ คือ Benigno Aquino Jr. Foundation, Ayala Foundation, 
Metrobank, GMA Kapuso Foundation , ABS-CBN Foundation และ Philippine Daily 
Inquirer49 

 

โครงการความร่วมมือระหว่างสหรัฐฯ (องค์การ USAID)  องค์กรพัฒนาเอกชน  หน่วยงาน
ท้องถิ่น และเขตปกครองตนเอง ARMM (Autonomous Region Mulim Mindanao) ภายใต้
โครงการแม่ GEM (Growth with Equity in Mindanao Program) 

 โครงการ GEM ท างานร่วมกับสมาคม สหกรณ์ต่าง ๆ  องค์กรพัฒนาเอกชน  สภา
เศรษฐกิจ  หอการค้า  หน่วยงานการปกครองท้องถิ่น  เขตปกครองตนเอง ARMM  องค์กรภาครัฐ  
ผู้บริจาคจากต่างประเทศทั้งในระดับทวิภาคีและพหุภาคี  บริษัทเอกชน  สมาคมผู้ปกครองและครู
ในแต่ละชุมชน  ได้ร่วมกันท างานเพื่อดึงความเจริญเติบโตและสร้างสันติภาพในมินดาเนา  โดยมี 
Mindanao Economic Development Council (MEDCo) เป็นผู้น าแผนต่าง ๆ ไปสู่การปฏิบัติ  
โครงการดังกล่าวได้แก่ 

1. การพัฒนาทักษะส าหรับการรองรับงานในอนาคต  ซึ่งประกอบด้วย 
1.1   โครงการฝึกอบรมคอมพิวเตอร์และอินเตอร์เนต   
1.2   โครงการสร้างความตระหนักให้เห็นความส าคัญของการศึกษา 
1.3   โครงการการบริหารการจัดการ  ซึ่งประกอบด้วย 

-  โครงการฝึกงานในรัฐสภาส าหรับมุสลิมรุ่นเยาว์ 
- โครงการให้ความช่วยเหลือหน่วยงานของ ARMM 

2. โครงการด้านความเจริญเติบโตทางด้านธุรกิจ  ซึ่งประกอบด้วย 
2.1 องค์กรการให้ความช่วยเหลือด้านธุรกิจ 
2.2 โครงการขยายเป้าหมายของสินค้า ซึ่งประกอบด้วย 

- การปลูกพืชสวนที่มีคุณค่าสูง 
- การส่งเสริมการส่งออก 

                                                 
49 Ibid. 



 26 

- การส่งเสริมการประมงและสัตว์น้ าที่ยั่งยืน 
2.3 โครงการส่งเสริมสันติสุขเพื่อการพัฒนา 

 
ฝ่ายรัฐบาลฟิลิปปินส์เองได้ตกลงที่จะให้รัฐบาลมาเลเซียเป็นบุคคลที่ 3 (Third Party หรือ

ผู้ไกล่เกลี่ย)  ตามข้อเรียกร้องของกลุ่ม MILF  ค าถามของผู้วิจัยอยู่ที่ท าไมรัฐบาลฟิลิปปินส์ต้อง
ยอมตาม  ค าตอบคือ 

1. ฟิลิปปินส์เป็นประเทศคาทอลิก ที่มีผู้นับถือศาสนาคริสต์กว่าร้อยละ 90  มุสลิมเป็น
คนส่วนน้อยแค่ร้อยละ 5 ของประเทศ  การยอมรับข้อเสนอก็เพื่อเป็นการแสดงการยอมรับมุสลิม
เหล่านี้ว่าเขาย่อมไว้ใจมุสลิมด้วยกัน 

2. การยอมครั้งนี้เป็นการบรรเทาความรุนแรงที่เกิดขึ้นในภาคใต้  รัฐบาลฟิลิปปินส์มิได้
คิดว่าเป็นการเสียอ านาจอธิปไตยไปแต่อย่างใด  หรือไม่ได้คิดว่ามาเลเซียจะเข้ามาแทรกแซง  แต่
เป็นการแก้ไขปัญหาร่วมกัน 

3. มาเลเซียเป็นสมาชิกของที่ประชุมมุสลิมโลก (Organization of Islamic 
Conference) ซึ่งฟิลิปปินส์ไม่ได้เป็นสมาชิกกลุ่มนี้  ฟิลิปปินส์จึงหวังความช่วยเหลือของมาเลเซีย
ในการไกล่เกลี่ย  อีกทั้ง MILF จะไม่มีข้อระแวงสงสัยต่อรัฐบาลฟิลิปปินส์ได้ 

4. สมาชิกใน OIC คืออินโดนีเซียเคยช่วยฟิลิปปินส์แก้ปัญหากลุ่ม MNLF ในสมัย
ประธานาธิบดีรามอสมาแล้ว 

5. มาเลเซียมีประสบการณ์ในการปกครองแบบสหพันธรัฐ  อีกทั้งได้แก้ปัญหาหลายเชื้อ
ชาติและเป็นรัฐอิสลาม มีระบบสุลต่าน มีภูมิบุตร ซึ่งนับถือศาสนาอิสลามเป็นส่วนใหญ่จึงน่าจะ
ช่วยฟิลิปปินส์ได้ 
 
บทบาทของรัฐบาลมาเลเซียในการเป็นตัวกลางในการเจรจากับ MILF และความร่วมมือ
ของรัฐบาลฟิลิปปินส์ 

มาเลเซียมีบทบาทในการเจรจาระหว่างรัฐบาลฟิลิปปินส์กับ MILF มาต้ังแต่ปี 1997  
บทบาทแรก คือ ระหว่างปี 1997 – 2000  เป็นผู้ไกล่เกลี่ยปัญหาภายในเกี่ยวกับการสู้รบระหว่าง
รัฐบาลเอสตราดากับ MILF  ในครั้งนั้นเอสตราดาใช้นโยบายปราบปรามอย่างหนักเพื่อให้ MILF 
หมดไปจากภาคใต้  แต่เหตุการณ์เข้าสู่ขั้นวิกฤต  MILF จึงได้ร้องเรียนไปที่ OIC   OIC  จึงได้
มอบหมายให้มาเลเซียในฐานะสมาชิกขององค์การเข้าไปไกลเกลี่ย  ในครั้งนี้ไม่มีประเทศอ่ืน ๆ ใน 
OIC  เป็นผู้ไกล่เกลี่ยด้วย  บทบาทต่อมาคือบทบาทในเวทีระหว่างประเทศ ในปี 2000 เป็นต้นมา  
ซึ่งช่วงนี้เป็นช่วงสมัยประธานาธิบดีอาร์โรโย   มาเลเซียได้รับมอบหมายจากองค์การ OIC ให้เป็น
ตัวกลางการเจรจาหรือ Third Party ระหว่างรัฐบาลฟิลิปปินส์กับ MILF  หน้าที่ของมาเลเซียก็คือ 



 27 

อ านวยความสะดวกด้านสถานที่ในการเจรจา  ก าหนดประเด็นในการเจรจา  แก้ปัญหาระหว่าง
การเจรจา  สรุปประเด็นส าคัญในการเจรจาครั้งต่อไป  และเป็นพยานในข้อตกลงทั้ง 2 ฝ่าย  โดยมี
ประเทศอ่ืน ๆ ใน OIC ร่วมสังเกตการณ์ด้วย 

 หน่วยงานที่มีบทบาทส าคัญในการด าเนินงานของมาเลเซีย คือ แผนกวิจัยของส านัก
นายกรัฐมนตรี (Office of the Prime Minister -–OPM) ซึ่งเป็นหน่วยข่าวสารและสืบราชการลับ 
เป็นส านักเลขาธิการในการเจรจาสันติภาพ  หน่วยงานนี้มีเลขาธิการการวิจัยแห่งชาติ ชื่อ ดาโต๊ะ 
ซากาเรีย อับดุล ฮามิด (Datuk Zakaria Abdul Hamid) เป็นเลขาธิการใหญ่  มีดาโต๊ะ เตงกู อับ
ดุล  จาอาฟาร์  โมฮัมเมด (Datuk Tengku Addul Jaafar Mohammad) เป็นผู้ช่วย  แต่ผู้มี
บทบาทส าคัญที่สุด คือ มหาธีร์ โมฮัมหมัด  ที่เป็นตัวกลางในการเจรจาจนกระทั่งออกจากต าแหน่ง
นายกรัฐมนตรีในปี 2003  ท่านนี้ได้รับการทาบทามให้ช่วยเหลือในการไกล่เกลี่ยจาก กลอเรีย มา
คาปากัล อาร์โรโย  ในขณะที่เธอเป็นรองประธานาธิบดีสมัยโจเซฟ เอสตราดา ในปี 2000 

 ต้ังแต่เดือนตุลาคม 2004 เป็นต้นมา  มาเลเซียเป็นผู้น าทีมตรวจสอบ (International 
Monitoring Team - IMT)  เข้าไปตรวจสอบการเจรจาหยุดยิงและด าเนินการเกี่ยวกับข้อตกลง
เบื้องต้น  นอกจากนี้โครงการร่วมมือทางวิชาการของมาเลเซียยังได้ให้ความร่วมมือแก่หน่วยงาน
การพัฒนาบังซาโมโร (Bangsamoro Development Agency)   ซึ่งประกอบไปด้วยองค์กรพัฒนา
เอกชนที่จัดต้ังโดย MILF เพื่อพัฒนา  ฟื้นฟู และแก้ปัญหาในมินดาเนาตอนกลาง 

 

บทบาทของการเป็นตัวกลางของมาเลเซีย 

 มาเลเซียเป็นเพื่อนบ้านที่ดีของฟิลิปปินส์เสมอมา  แม้ในอดีตเคยมีประเด็นอ้างสิทธิเหนือ
เกาะซาบาห์ก็ตาม  แต่ปัจจุบันซาบาห์มิใช่เป็นประเด็นที่ส าคัญ  แต่ประเด็นทางสังคมเช่น การ
อพยพข้ามแดน  การพัฒนาเศรษฐกิจของทั้ง 2 ประเทศเป็นเรื่องส าคัญกว่า  เนื่องจากทั้ง 2 
ประเทศมีภูมิประเทศติดต่อกันทางน้ าและเป็นเพื่อนบ้านในอาเซียนร่วมกัน  สิ่งที่รัฐบาลมาเลเซียมี
มติร่วมกัน คือ 

1. ยอมรับเกียรติภูมิและอธิปไตยของฟิลิปปินส์ 

2. ไม่มีการแบ่งแยกดินแดนและการขอเป็นเอกราช 

3. ประกันสิทธิของบังซาโมโร เสมือนเป็นประชาชนของฟิลิปปินส์ 

4. MILF และ MNLF ควรร่วมแรงร่วมใจเพื่อหาทางแก้ปัญหาและต่อต้านความรุนแรง
และการใช้ก าลังทหารของขบวนการโมโร 



 28 

อิทธิพลของมาเลเซียต่อการแบ่งแยกดินแดนมีมาก  โดยเฉพาะไม่เห็นด้วยกับการ
แบ่งแยกมินดาเนาเป็นรัฐอิสระ หรือเป็นเอกราช  แต่จนถึงขณะนี้ฝ่าย MILF ยังต้องการพิจารณา
ประเด็นนี้อยู่  แต่ถึงอย่างไรก็ตามมาเลเซียก็ยังต้องการให้ MILF และ MNLF พิจารณาประเด็นนี้
ร่วมกัน 

ส าหรับมาเลเซียเองแล้วมุ่งจุดสนใจไปที่การพัฒนาเศรษฐกิจ  โดยใช้แนวคิดของความ
ทันสมัยร่วมกับความเป็นอิสลาม  มหาธีร์ตั้งสมมติฐานไว้ว่าถ้าหากเศรษฐกิจของจังหวัดที่มีมุสลิม
มากได้รับการพัฒนาแล้ว  สันติภาพในฟิลิปปินส์จะตามมา  เขาต้องการให้ประเทศเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้มีการพัฒนาเศรษฐกิจที่เท่าเทียมกันเพื่อการพัฒนาอาเซียนร่วมกัน 

ภาคใต้ของฟิลิปปินส์ก็เป็นส่วนหนึ่งของผลประโยชน์แห่งชาติมาเลเซีย  ผลประโยชน์
ดังกล่าว คือ ความมั่นคงปลอดภัยของประชาชนทั้ง 2 ฝ่าย  เหตุการณ์จากการลักพาตัว
ชาวต่างชาติและชาวฟิลิปปินส์ไปที่เกาะซีปาดาน50 เป็นเหตุการณ์ที่บั่นทอนการท่องเที่ยวและ
เศรษฐกิจระหว่างกันพอสมควร  นอกจากนี้ยังมีปัญหาทางสังคมเกี่ยวกับการอพยพและแรงงาน
ผิดกฎหมายที่อพยพข้ามแดนมามาเลเซียเมื่อเกิดปัญหา  สิ่งเหล่านี้มาเลเซียต้องการแก้ปัญหา
โดยเร็ว  ทั้งนี้เพื่อผลประโยชน์ของทั้ง 2 ประเทศ ในการพัฒนาเขตเศรษฐกิจ EAGA (East Asean 
Growth Area) หรือ BIMP (Brunei – Indonesia – Malaysia – Philippines) ให้เจริญเหมือนเมื่อ
สมัยรามอสเป็นประธานาธิบดี 

ส าหรับปัจจัยภายนอกที่พยายามเข้ามามีส่วนเกี่ยวข้องกับการเจรจา คือ สหรัฐฯ 
เนื่องจากสหรัฐฯ เชื่อว่ากลุ่ม MILF มีส่วนเกี่ยวโยงกับกลุ่มก่อการร้ายอัลไคดาห์  แต่รัฐบาล
ฟิลิปปินส์ไม่ได้ถือว่า MILF เป็นพวกก่อการร้ายตามที่สหรัฐเข้าใจ  แต่ถือว่าพวกนี้เป็นกลุ่ม
แบ่งแยกดินแดนที่มานั่งโต๊ะเจรจากับรัฐบาลได้  ส าหรับมาเลเซียเองแม้จะกลัวการก่อการร้ายก็
ตาม  แต่คิดว่าปัญหานี้ เป็นปัญหาระหว่าง 2 ประเทศแก้ ไขกันได้   สหรัฐฯ เป็นเพียง
บุคคลภายนอกเท่านั้น 

เพราะฉะนั้นจุดยืนทั้ง 2 ประเทศร่วมกัน คือ จะแก้ปัญหาร่วมกันเพื่อผลประโยชน์ทางด้าน
ความมั่นคงและเศรษฐกิจร่วมกัน  สหรัฐฯเป็นเพียงบุคคลภายนอก ถ้าจะมีการช่วยเหลือด้านการ
พัฒนาทางภาคใต้ของฟิลิปปินส์  ทางรัฐบาลฟิลิปปินส์ก็ไม่ขัดข้อง 

ส าหรับการเป็นตัวกลางในการเจรจาของมาเลเซียและการอ านวยความสะดวก ต่าง ๆ ก็
ได้มีการสืบทอดเจตนารมณ์จากรัฐบาลมหาธีร์ โมฮัมหมัดมาถึง อับดุลลาห์ บาดาวีในปัจจุบัน 

                                                 
50 กลุ่มอาบูไซยาฟซึ่งเป็นกลุ่มก่อการร้ายท่ีลักพาตัวนักท่องเท่ียวน้ัน เป็นลูกหลานของกลุ่ม MILF ทางการคาดว่าน่าจะมี
การเชื่อมโยงกันท้ัง 2 กลุ่มนี้ 



 29 

 
ข้อคิดส าหรับประเทศไทย 

 ส าหรับกรณีความขัดแย้งในภาคใต้ของไทยนั้น รากเหง้าปัญหาน่าจะไม่เหมือนกับ
ภาคใต้ของฟิลิปปินส์ แม้มุสลิมเหล่านี้จะเดินทางไปมาหาสู่กันในอุษาคเนย์ในช่วงศตวรรษที่13-
14 ก็ตาม เพราะประเทศไทยไม่เคยถูกครอบครองจากต่างชาติเหมือนอย่างฟิลิปปินส์ ชายแดน
ภาคใต้ของไทยมีอาณาเขตติดต่อกับไทย มุสลิมเหล่านี้มีความเป็นชาติมุสลิมมากกว่าชาติไทย แม้
รัฐบาลไทยในปี พ.ศ.2464 และพ.ศ.2482 จะใช้โครงการการกลมกลืนวัฒนธรรมมุสลิมให้เป็น
วัฒนธรรมไทยโดยเสนอนโยบายการศึกษา ภาษาและวัฒนธรรมไทยให้เป็นหลักสูตรที่ต้องเรียนก็
ตาม ก็มิได้ท าให้เกิดการกลมกลืนทางสังคมขึ้นมาได้เลย   

ในสมัยจอมพลสฤษด์ิ ธนะรัชต์ เมื่อปี พ.ศ.2504 จะได้เริ่มโครงการการพัฒนาการศึกษา
ไปทั่วประเทศรวมทั้งภาคใต้ด้วยนั้น ก็ไม่สามารถด าเนินการได้ส าเร็จ ทั้งนี้นโยบายรัฐไทยนั้น
ต้องการที่จะใช้การศึกษาและภาษาไทยไปเปลี่ยนสังคมมุสลิม ซึ่งในแง่นี้ถ้าเปรียบเทียบกับ
ฟิลิปปินส์ ฟิลิปปินส์ไม่ได้แตะต้องโรงเรียนมุสลิมและภาษาที่เขาพูดกันในท้องถิ่นต่างๆเลย แต่
สนับสนุนให้สิ่งเหล่านี้เกิดขึ้นพร้อมกับศาสนาอิสลาม การเข้าไปท าลายความเป็นชาตินิยม
ของมุสลิมจึงเป็นปัญหาส าหรับประเทศไทยมาจนถึงปัจจุบัน  

ในฟิลิปปินส์แม้รัฐไม่ได้เข้าไปเปลี่ยนแปลงแบบที่ไทยพยามจะเข้าไปก็ตาม ก็ยังเกิด
ปัญหา  ปัญหาของพวกเขาเกิดจากการรุกรานของอาณานิคมที่เข้าไปครอบครองและพยายาม
แย่งที่ท ากิน ท าให้มุสลิมกลัวสูญเสียความเป็นชาตินิยมของตัวเองไป นั่นก็คือสูญเสียกลุ่ม
ของตัวเองที่เป็นมุสลิมเนื่องจากถูกรุกรานจากคริสเตียน แต่ข้อแตกต่างระหว่างฟิลิปปินส์กับไทยก็
คือ กลุ่มที่เรียกร้องแบ่งแยกดินแดนในฟิลิปปินส์ยอมรับว่าตัวเองเป็นกลุ่มต้องการแบ่งแยกดินแดน 
ปรากฏตัวออกมาให้รัฐบาลเห็นชัด มีชื่อกลุ่มและการเรียกร้องที่ชัดเจน และได้ด าเนินการเจรจากับ
รัฐบาลเป็นระยะๆ เช่น กลุ่ม MNLF และกลุ่ม MILF แต่ส าหรับประเทศไทย ณ ขณะนั้นยังไม่มี
กลุ่มใดออกมาปรากฏให้เห็นชัดเจนว่าต้องการอะไร แม้จะเคยมีกลุ่ม BNPP (Barisan National 
Pembebasan Patanei, BRN (Barisan  Revolusi National), PULO (Patani United Liberation 
Organization), BBMP (Barisan Bersatu Mujahideen Patani) ปฏิบัติการอยู่ใต้ดินในอดีตก็
ตาม แต่ในปัจจุบันกลุ่มเหล่านี้ยังไม่ปรากฏตัวออกมาให้เห็นชัดเจนว่าต้องการอะไร จึงเป็นการ
ยากต่อการแก้ปัญหาของรัฐบาลไทย การจะแก้ความขัดแย้งได้นั้น ทั้งฝ่ายรัฐบาลและฝ่ายผู้กระท า
การต้องเปิดใจซึ่งกันและกันและมานั่งโต๊ะเจรจากัน เราก็ทราบว่ารากเหง้าของปัญหาคือ การเข้า
ไปบังคับให้เขาท าตามนโยบายรัฐบาลไทยในการกลมกลืนทางสังคม รวมทั้งการกดขี่ข่มเหงของ
ข้าราชการไทยในอดีต ค าถามก็คือปัญหาน้ียังมีอยู่ในปัจจุบันหรือไม่ ถ้ายังมีอยู่ ฝ่ายผู้เกี่ยวข้องใน



 30 

รัฐบาลควรจะใช้วีธีผสมผสานทางสังคม ยอมรับวัฒนธรรมซึ่งกันและกัน ไม่ดูถูกเหยียดหยามกัน 
และร่วมกับภาคเอกชนในการพัฒนาจังหวัดที่เกิดความขัดแย้งให้เร็วที่สุดเท่าที่จะท าได้ โดยใช้กล
ยุทธ์หลายๆวิธี เช่น จัดหลักสูตร Peace Education  อย่างที่ฟิลิปินส์จัดท าอยู่ และเอาสังคมที่
แตกต่างกันเข้ามาสร้างความรู้สึกที่ต้องเรียนรู้ซึ่งกันและกัน  สิ่งส าคัญผู้น าประเทศต้องไม่ดุดัน 
กรณีเหล่านี้มีการปฏิบัติกันในสังคมฟิลิปปินส์มาเป็นเวลานานจนกระทั่งใกล้ประสบความส าเร็จ
ในปีน้ีแล้ว 
 นอกจากนี้ การใช้ตัวกลางในการเจรจา (Thrid Party – Facilitator) ก็มีส่วนส าคัญ ท าให้
ลดความขัดแย้งและแก้ปัญหาความขัดแย้งได้เป็นอย่างมากอย่างที่ฟิลิปปินส์ใช้อยู่ ในช่วงแรกใช้
อินโดนีเซียช่วงรัฐบาลสมัยซูฮาร์โต ช่วงปัจจุบันใช้มาเลเซีย รัฐบาลมหาธีร์ โมฮ าหมัดและบาดาวี ที่
ใช้ 2 ประเทศนี้ฟิลิปปินส์คิดว่า ทั้ง 2 ประเทศเคยเป็นประธานและเป็นประธาน OIC Conference) 
ย่อมจะเจรจาให้พวกเดียวกันให้โอนอ่อนผ่อนตามรัฐบาลได้เพราะเป็นชาตินิยมเดียวกัน(คือมุสลิม) 
การใช้ตัวกลางมิใช่ท าให้เราเสียอ านาจอธิปไตยไป แต่จะกลับให้เราได้ทราบถึงความต้องการของ
ประชาชนในจังหวัดที่มีความขัดแย้งให้สามารถแก้ปัญหาได้ระดับหนึ่ง ซึ่งปัญหาที่แท้จริงนั้น จะได้
จากการพูดคุยเจรจากัน แต่มิใช่เอาทหารหรือต ารวจลงไปเจรจาหรือควบคุมเพราะ จะเป็นเป้า
สายตาได้ง่าย  แต่ปัญหาในสังคมไทยที่ด าเนินการไม่ได้เลยก็คือ 
 1.เราไม่รู้ว่ากลุ่มที่กระท าการเป็นใคร 
 2.จุดประสงค์เขาต้องการอะไรกันแน่   
เพราะฉะนั้นก็ไม่รู้ว่าจะนั่งโต๊ะเจรจากับใคร สิ่งเดียวที่รัฐบาลควรท าก็คือ เปิดโอกาสให้กลุ่มเหล่านี้
เปิดตัวเองมาเจรจากับรัฐบาลโดยตัดความระแวงสงสัยออกไป 
 เมื่อปรากฏตัวออกมาแล้ว ก็ถึงขั้นเจรจาต่อรอง ซึ่งมีหลายวิธี แต่วิธีการที่ส าคัญคือ การ
เจรจาต่อรองแบบบูรณาการ การเจรจาต่อรองแบบWin Win ที่ทุกฝ่ายที่ร่วมเจรจาจะร่วมมือกัน
เพื่อสร้างผลประโยชน์โดยรวมให้มากที่สุด โดยการบูรณาการผลประโยชน์ของแต่ละฝ่ายให้
กลายเป็นข้อตกลง ในขณะเดียวกันก็จะมีการแข่งขัน เพื่อจัดสรรผลประโยชน์โดยรวมที่ได้สร้าง
ขึ้นมา อย่างเช่นข้อตกลง Tripoli Agreement ที่รัฐบาลฟิลิปปินส์ได้ท าข้อตกลงกับกลุ่ม MNLF 
เป็นต้น 
 ประการต่อมาเมื่อถึงเวลาการให้ความเป็นอิสระแก่จังหวัดที่มีความขัดแย้ง ก็น่าจะให้เขา
เป็นเขตปกครองตนเอง (Autonomous) มากกว่าเป็นประเทศอิสระ ค าว่า เขตปกครองตนเองนี้คือ 
ลักษณะการปกครองท้องถิ่นนั่นเอง เพียงแต่รัฐบาลคอยดูแลให้เป็นไปตามนโยบายที่ได้ตกลงไว้
กับทั้ง 2 ฝ่าย การแก้ปัญหามิใช่ขึ้นกับฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง แต่ควรขึ้นกับหลายฝ่าย และควรเอาผู้ที่มี
ส่วนได้ส่วนเสียเข้ามาเจรจาต่อรอง ประนีประนอมให้เกิดผลประโยชน์สูงสุดของประเทศ  การ



 31 

เรียนรู้วิธีการแก้ปัญหาของประเทศเพื่อนบ้านจึงมิใช่เป็นสิ่งที่เสียหายหรือเสียหน้า แต่กลับเป็น
ประโยชน์ต่อประเทศที่จะได้เรียนรู้ประสบการณ์ซึ่งกันและกัน 
 

บรรณานุกรม 
 
Abinales, Patricio N.   Making Mindanao : Cotobato and Davao in the information of 

Philippine Nation – State. Quezon  City : Ateneo de Manila University Press, 
2000. 

Anderson, Mary B.   Do No Harm : How Did Can Support Peace – Or War. Boulder : 
Lynne  Reiner Publishers, 1999. 

Aquino, Benigno.   “The Historical  Background of the Bangsamoro Problem in the 
Southern Philippines,” Lecture delivered at the King Abdulaziz University,  
Science Auditorium, Jeddah Kingdom of Saudi Arabia, May 12, 1981. 

Balacuit, Jimmy.   “The Muslim Rebellion in the Southern Philippines.” Unpublished 
Seminar paper, Department of Sociology, U.P., Diluman, Quezon City, 1987. 

Balai Asian Journal   2,1 (March 1981) 
Bauzon, Kenneth E.   Liberalism and  the  Quest for Islamic Identity in the Philippines. 

Durham, N.C: Acorn Press, 1991. 
David, Randolf S., et  al.    “Transnational  Corporations in the Philippines Banana 

Industry.” U.P. Dilinan : Third World Studies Center (Commodity Series, 
no.8,1981). Mimeographed. 

De Zeeuw, Jeroen.   Building Peace in War – Torn Societies : From Concept to 

Strategy. The Hague : Netherlands Institute of International Relations, 2001. 
Ermita,  Eduardo R.   “To Win the Peace, To Build the Nation.” Privilege Speech 

delivered by Representative Eduardo R. Ermita ( 1st District, Batangas), House of 
Representatives, Republic of the Philippines, July 23 , 1996. Document. 

Glang, Alunan C.O.   Muslim Secession or Integration ?   Quezon City : Alunan Glang, 
1969. 

Gowing, Peter G.   Muslim Filipinos – Heritage and Horizon. Quezon City : New Day 
Publishers, 1979. 



 32 

Gutierrez, Eric, and Saturnino Borras, Jr.   “The Moro Conflict : Landlessness and  
Misdirected State Policies.” Policy Studies 8. Washington : East – West Center, 
2004. 

Kusuma Snitwongse and W. Scott Thompson.   Ethnic Conflicts in  Southeast Asia . 

Singapore: Institute of Southeast Asian  Studies, 2005. 
McAmis, Robert D.    “Muslim Filipinos, 1970-1972.” In Peter G.gowing, The Muslim 

Filipinos: their History, and Contemporary Problem. Manila: Solidaridad 
Publishing House, 1974. 

McKenna, Thomas M.   “Persistence of an Overthrown Paradigm : Modernization in a 
Philippine Muslim Shantytown.” Journal of Anthropological Research 44 (3) : 
287-309. 

-----------------------.   Muslim Rulers and Rebels : Everyday Politics and Armed 

Seperatism in the Southern Philippines. Pasig City : Anvil Publishing, 1998. 
1996 GRP –MNLF Peace Agreemrnt, House Bill 7833 and Senate Bill 2129. Document. 
Mercado, Elisio R.   “Culture, Economics, and Revolt in Mindanao :  the Origins of the 
MNLF and the Politics of Moro Separatism.”  In Armed Separatism in Southeast Asia. 
Lim Joo-Jock,ed. Singapore : Institute of Southeast Asian Studies, 1984. 
Noble, Lela Gardner.   “The Moro National Liberation Front in the Philippine.”  Pacific 

affairs 49 (3) : 405-24. 
------------------------.    “Roots of the Bangsamoro Revolution.” Solidarity 4 (97) : 41-50. 
Quimpo, Nathan Gilbert.   “Options on Pursuit of a Just,  Comprehensive and Stable 

Peace in the Southern Philippines.” Asian Survey 41 (2) : 271-89. 
 Ramos, Fidel V.     “The Ancestral Domain Law : A Triump of Political Will.” In Coalition 

for Indigenous  Peoples Rights and Ancestral Domain, Guide to R.A. 8371 : 
Indigenous People’s Rights Act of 1997 (IPRA). Quezon City : CIPRAD, 1999. 

---------------------.    “Just and Lasting Peace.” In Peace at Last,   a publication of the 
Committee on Information of the MNLF, 1996. 

Rood, Steven.   “Forging Sustainable Peace in Mindanao” : The Role of Civil Society. 
Policy Studies 17. Washington : East West Center, 2005. 

Sarangani, Datumanong Di. A. “ Islamic Penetration in Mindanao and Sulu.” Mindanao 

Journal.  (1) : 49-73. 



 33 

Scott, William Henry.   Prehispanic Source Materials for Study of Philippine History. 

Rev.ed. 
 Quezon City : New Day Publishers, 1984. 
Sema, Muslimin.   “Welcome Remarks.”  Opening Ceremonies of the Conference 

Workshop on the  Implementation of the Peace accord and the On – Going GRP 
– MILF Peace Talks, held on November 25-26 1998 at the Tanghalang Michael 
Clark, Notre Dame University, Cotabato City. 

Southern Philippine Council for Peace and Development.   A Primer  on the Davao City 
Mixed Committee Meeting Points of Consensus GRP-MNLF Peace Talks. 
Prepared by the GRP Peace Panel Ad Hoc Technical Working Group, 18 th July 
1996. 

Steinberg, David Joel, et al.  In Search of  Southeast Asia : A Modern History. New York 
: Pracger Press, 1987. 

Stewart, James C.   “The Maguindanao.” In Richard V. Weekes, Muslim Peoples :  A 

World Ethnographic Survey. Westport, Conn : Greenwood Press, 1978. 
Tunay na Alyansa ng Bayan sa Katutubo.   Struggle Against Development Aggression : 

Tribal Filipinos and Ancestral Domain. Quezon City : TABAK, 1990. 
Warren, James F.   The Sulu Zone,1768-1898 : The Dynamics of External Trade, 

Slavery, and Ethnicity  in the Transformation of Southeast Asian Maritime State. 
Singapore : Singapore University Press, 1981. 

Wernstedt, Frederick L. and J. E. Spencer.   The Philippine Island World : A Physical 

Cultural and Regional Geography. Los Angeles : University of California Press, 
1967 

 
 
 
 


