
การบริหารองค์กร: ผู้น าวิถีพุทธ  
Organizational Management: Leaders in the Buddhist Way 

 

 
ธีระพล บุญตาระวะ 

Thirapon Boontavara 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั,ประเทศไทย 
Mahaculalongkornrajavidyalaya University,Thailand 

 
Suchai_S@hotmail.com,  

 
Received February 19, 2020;  Revised March 2, 2020;   Accepted May 10, 2020 

 
 

บทคัดย่อ 
 

 ผูบริหารงานที่ดีจะต้องมีวิธีการบริหารงานที่ท าให้ชนะใจลูกนอง พุทธธรรมช่วยให้ผู
บริหารมีความหนักแน่นมั่นคงและสามารถเป็นเสาหลักในการสรางความเชื่อมั่นใหแกลูกนองได  
มีความสามารถในการแบ่งงานให้ลูกน้องท าตามความช านาญของแตละบุคคล ผู้บริหารที่มี
ประสิทธิภาพรูจักกระจายอ านาจใหแกลูกนองไดชวยแบ่งเบาภาระของตนเอง ดังนั้น ผู้บริหาร
งานที่ดีจึงเปนผูที่ใช้หลักพุทธธรรมดูแลภาพรวมในการท างานของบุคคลในองค์การ โดยการ
น าเอาการตัดสินใจและนโยบายไปปฏิบัติ สวนการบริหารรัฐกิจนั้นหมายถึงการน าเอานโยบาย
สาธารณะไปปฏิบัติโดยก าหนดภารกิจส าคัญในการบริหารไว้ 
  
ค าส าคัญ: การบริหารองค์กร, ผู้น าวิถีพุทธ 
 
Abstract 
 

 A good manager must have management methods that would win the hearts of 
his/her subordinates. Buddha Dhamma helps the manager be stable and be able to be a 
pillar of trust for his/her subordinates. The manager has the capability in sharing works 
among his/her subordinates according to the individual skill. The effective manager knows 
how to delegate authority and share the burden among his/her subordinates. The role of 
good manager is, therefore, the one who applies Buddha Dhamma to monitor overall 



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

383 

functions of personnel in the organization by focusing on decision-making and introducing 
the policy into operation. For public administration, this means bringing policy into 
implementation by assigning major tasks in administration. 
 
Keywords: Organizational Management, Leaders in the Buddhist Way 

 
บทน า 
 

 การบริหารจัดการเป็นสิ่งส าคัญต่อผู้บริหารทุกองค์กร พระพุทธเจ้าตรัสว่า ผู้บริหาร
ต้องมีจักขุมา มีสายตาที่ยาวไกลคิดมองการณ์ไกล วิสัยทัศน์ช่วยให้ผู้บริหารสามารถวาดภาพ
จุดหมายปลายทางได้ชัดเจน พระพุทธเจ้าทรงก าหนดการประพฤติปฏิบัติธรรมเป็นเปูาหมาย
สูงสุด คือ วิมุตติกล่าวคือความหลุดพ้นทุกข์ ตามพุทธพจน์ที่ว่า (วิ.จู.(ไทย) 7/402/291).เปรียบ
เหมือนมหาสมุทรมีรสเดียวคือรสเค็มฉันใด ธรรมวินัยนี้ก็มีรสเดียวคือวิมุตตรส ฉันนั้น 
พระพุทธเจ้าทรงวางแผนเพื่อประกาศศาสนาได้ส่งพระสาวกให้แยกย้ายกันไปในทิศทางต่างๆด้วย
พระด ารัสว่า (วิ.มหา.(ไทย) 1/32/39) ภิกษุทั้งหลาย เราพ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวง ทั้งที่เป็นของ
ทิพย์ ทั้งที่เป็นยอดมนุษย์ เธอทั้งหลายจงเที่ยวจาริกไปเพ่ือประโยชน์และความสุขแก่ชนเป็นอัน
มาก เพ่ืออนุเคราะห์แก่ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย 
แต่อย่างไปทางเดียวกันสองรูป แม้เราเองก็จะไปยังต าบลอุรุเวลาเสนานิคมเพ่ือแสดงธรรมการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนา คือ การด าเนินงานเพ่ือให้หลักธรรมค าสั่งสอนในพระพุทธศาสนา
แพร่หลายออกไปท าให้มีผู้เคารพเลื่อมใสศรัทธาในพระรัตนตรัย น้อมน าเอาหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาน าไปประพฤติปฏิบัติ เ พ่ือให้เกิดประโยชน์แก่ผู้ปฏิบัติ เหล่านั้น เพราะ
พระพุทธศาสนาบังเกิดขึ้นแก่ชาวโลก โดยให้เกิดประโยชน์สุขตามที่พระพุทธเจ้าทรงประสงค์ 3 
ประการ คือ 1) ทิฎฐธัมมิกัตถประโยชน์ (ประโยชน์ในชาตินี้) 2) สัมปรายิกัตถประโยชน์ 
(ประโยชน์ในชาติหน้า) และ 3) ปรมัตถประโยชน์ (ประโยชน์อย่างยิ่ง คือ นิพพาน) (วิ.ม. (ไทย) 
23/15/172) 
 
ความหมายของการบริหาร 
 

 การบริหารหรือการจัดการ เป็นศาสตร์แขนงหนึ่งที่มีความส าคัญและจ าเป็นต่อการ
ด าเนินกิจกรรมของหน่วยงานทุกระดับ โดยการบริหาร (Administration) นิยมใช้ในภาครัฐหรือ
งานที่ เกี่ยวกับนโยบายและการจัดการ (Management) นิยมใช้ในภาคธุรกิจเอกชนได้มี
นักวิชาการและผู้เชี่ยวชาญได้นิยามไว้ดังนี้ 
 ติน ปรัชญพฤทธิ์ การบริหาร หมายถึง กระบวนการน าเอาการตัดสินใจและน า
นโยบายไปปฏิบัติสวนการบริหารรัฐกิจนั้นหมายถึงการน าเอานโยบายสาธารณะไปปฏิบัติไดเสนอ
ภารกิจส าคัญในการบริหารไว้ คือ (ติน ปรัชญพฤทธิ์, 2555:34)               



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

384 

 1) การวางแผน หมายถึง การก าหนด โครงการอยางกวางๆ วามีอะไรบ้างที่จะต้อง
ลงมือปฏิบัติตามล าดับวางแนววิธีปฏิบัติพรอมดวยวัตถุประสงค์ของการปฏิบัติงานนั้น ก่อนลงมือ
ปฏิบัติการ 
 2) การจัดองคการ หมายถึง การจัดรูปโครงสรางหรือเคาโครงของการบริหารโดย
ก าหนดอ านาจหนาที่ของหนวยงานยอยหรือต าแหนงตางๆของหนวยงานใหชัดเจนพรอมดวย
ก าหนดลักษณะและวิธีการติดตอสัมพันธตามล าดับชั้นลดหลั่นลงไป 
 3) การจัดคนเขาท างาน หมายถึงการบริหารงานเกี่ยวกับการบริหารบุคคลของ
หน่วยงาน การบริหารงานบุคคลดังกลาวรวมตั้งแตการแสวงหาคนท างานมาบรรจุ การแต่งตั้ง 
การฝึกอบรม และการพัฒนาบุคคล การบ ารุงขวัญการเลื่อนขั้น ลดขั้น ตลอดจนการพิจารณาให้
พ้นจากงานและการบ ารุงรักษาสภาพของการท างานใหดีและมีประสิทธิภาพให้คงอยู่ต่อไป 
 พยอม วงศสารศรี ไดใหความหมายไววา การบริหาร หมายถึง กระบวนการจัดการ
ของผูจัดการที่ใชศิลปะและกลยุทธตางๆด าเนินกิจการตามขั้นใจของสมาชิกในองคการ การ
ตระหนักถึง ความสามารถ ความถนัดความตองการและความมุงหวังดานความเจริญกาวหนาใน
การปฏิบัติงานของสมาชิกองค์การควบคูไปดวยองคการจึงจะสัมฤทธิผลตามเปาหมายที่ก าหนด
ไว  (พยอม วงศสารศรี, 2542:36) 
 พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) กลาวถึง การบริหารเปนวิธีการท าให้งาน
ส าเร็จโดยอาศัยผูอ่ืน (Getting things done through other people) และกลาววาหนาที่ผู
บริหารเปนกรอบพิจารณาของผู บริหารใหส าเร็จมี 5 ประการตามค ายอภาษาอังกฤษวา 
“POSDC” ดังนี้ คือ    
 1. P คือPlanningหมายถึงการวางแผนเปนการก าหนดแนวทางการด าเนินความส าเร็จ
ที่จะท าตามมาในอนาคต ผูบริหารที่ดีตองมีวิสัยทัศน์ที่กว้างไกล เพ่ือก าหนดทิศทางขององคกร  
 2. O คือ Organizing หมายถึงคือการจัดองคกรเปนการก าหนดความสัมพันธของ
สมาชิกและสายบังคับบัญชาภายในองคกรมีการแบ่งงานกันท าและการกระจายอ านาจ 
 3. S คือStaffingหมายถึงงานบุคลากรเปนการสรรหาบุคลากรใหม่ การพัฒนา
บุคลากรและการใชคนใหเหมาะสมกับงาน 
 4. D คือ Directing หมายถึงการอ านวยการเปนการสื่อสารเพ่ือให้เกิดการตามแผนผู
บริหารตองมีมนุษยสัมพันธที่ดีและตองมีภาวะผู้น า                                                                                             
 5. C คือ Controlling หมายถึงการก ากับดูแลเปนการควบคุมคุณภาพของการ
ปฏิบัติงานภายในองคกรรวมทั้งกระบวนการแกปญหาภายในองคกร  (พระธรรมโกศาจารย
(ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2544 : 5) 
 พระเมธีธรรมาภรณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) กลาววาการบริหารหมายถึง ศิลปะ แหงการ
ท างานใหส าเร็จโดยอาศัยคนอ่ืน ซึ่งนักบริหารมีหนาที่ในการวางแผน จัดองคกรอ านวยการและ
ควบคุมทรัพยากรบุคคลและทรัพยากรอ่ืนๆ ใหด าเนินงานไปในทิศทางเพ่ือบรรลุเปาหมายที่วาง
ไว หน าที่ของนักบริหารมีอยู่  5 ประการ คือการวางแผน (Planning) การจัดองค การ 



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

385 

(Organizing) การแตงตั้งบุคลากร (Staffing) การอ านวยการ (Directing) และการควบคุม 
(Controlling) แมวาหนาที่ของนักบริหารทั้ง 5 ประการ จะถูกก าหนดโดย นักวิชาการสมัยใหมก็
ตาม แตเมื่อวากันทางปฏิบัติแลวคนไทยเราก็บริหารบานเมืองนานแลว หนาที่ของนักบริหาร
ปรากฏชัดเจนในการปฏิบัติขององค์การตั้งแต่สมัยโบราณ (วิรัช วิรัชนิภาวรรณ,2534 :3) 
 พระศรีปริยัติโมลี (สมชัย กุสลจิตฺโต) หมายถึง ค าว่า“บริหารมาจากค าว่า ปริ ในภาษา
บาลี แปลว่า รอบคอบ รอบด้าน ชัดเจน ค าว่า หาร แปลว่า น าไป แบ่ง ตัดลัด ลดทอน รวมแล้ว
แปลว่า การน าไปอย่างรอบคอบ, การแบ่งแยกกันอย่างรอบคอบ, การกระท าแบบตัดลัด, การ
ด าเนินการอย่างถูกต้องดีงาม” 
 พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี กลาววา ผูบริหารงานที่ดีจะต้องมีวิธีการบริหารงานที่จะท าให้
ชนะใจลูกนอง ธรรมะส าหรับผูบริหารงานคือจะตองมีความหนักแน่นมั่นคงและสามารถเป็นเสา
หลักในการสรางความเชื่อมั่นใหแกลูกนองไดมีความสามารถในการแบ่งงานให้ลูกน้องท าตาม
ความช านาญของแตละบุคคลและรูจักกระจายอ านาจใหแกลูกนองไดชวยแบ่งเบาภาระของ
ตนเอง ดังนั้นผู้บริหารงานที่ดีจึงเปนผูที่คอยดูแลภาพรวมในการท างานของบุคคลในองค์การพระ
มหาวุฒิชัย วชิรเมธี (ว.วชิรเมธี),2550 :25) 
 สรุปได้ว่า การบริหาร คือ การร่วมมือกันขับเคลื่อนงานให้เป็นไปด้วยความคล่องตัว
โดยใช้คน เงิน วัตถุและการจัดการให้เหมาะสมตามส่วนด้วยความเสมอภาคด้วยความมุ่งมั่นเพ่ือ
งานนั้นบรรลุเปูาหมายได้อย่างมีประสิทธิภาพประสิทธิผล จากคนทุกคนในสังคมต้องร่วมมือกัน
แสดง 
 
การใช้พุทธวิธีในการบริหารองค์กร 
 

 การศึกษาพุทธวิธีการบริหารในครั้งนี้หากพิจารณาแล้วหน้าที่ (Function) ของนัก
บริหารมีอยู่ 5 อยู่ประการ ตามค าย่อในภาษาอังกฤษว่า POSDCP 
 P คือ Panning หมายถึง กาวางแผน เป็นการก าหนดแนวทางด าเนินงานใน
ปัจจุบัน เพ่ือความส าเร็จที่จะตามมาในอนาคต ผู้บริหารที่ดีจะต้องมีวิสัยทัศน์เพ่ือก าหนดทิศทาง
ขององค์กร 
 O คือ Organizing หมายถึง การจัดองค์กร เป็นการก าหนดโครงสร้างความสัมพันธ์
ของสมาชิกและสายบังคับบัญชาภายในองค์กร มีการแบ่งงานกันท าและการกระจายอ านาจ 
 S คือ Staffing หมายถึง งานบุคลากรเป็นการสรรหาบุคลากรใหม่  การพัฒนา
บุคลากรและการใช้คนให้เหมาะกับงาน 
 D คือ Directing หมายถึง การอ านวยการเป็นการสื่อสารเพ่ือให้เกิดการด าเนินตาม
แผน ผู้บริหารต้องมีมนุษย์สัมพันธ์ที่ดีและมีภาวะผู้น า 
 C คือ Controlling หมายถึงการก ากับดูแลเป็นการควบคุมคุณภาพของการ
ปฏิบัติงานภายในองค์กรรวมทั้งกระบวนการแก้ปัญหาภายในองค์กร  



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

386 

 ดังนั้น เมื่อพิจารณาพุทธวิธีบริหารในประเด็นที่เกี่ยวกับการวางแผน การจัด
องค์กร การบริหารงานบุคคล การอ านวยการและการก ากับดูแล ตามล าดับดังต่อไปนี้ 
 (1) พุทธวิธีในการวางแผน คือการใช้วิสัยทัศน์ก าหนดเปูาหมายวัตถุประสงค์และ
พันธกิจ ให้ชัดเจน เพ่ือให้สมาชิกได้ปฏิบัติไปในทิศทางเดียวกัน วิสัยทัศน์ช่วยให้ผู้บริหารสามารถ
วาดภาพจุดหมายปลายทางได้ชัดเจนและใช้สื่อสารให้สมาชิกภายในองค์กรยอมรับและด าเนิน
ไปสู่จุดหมายปลายทางนั้นองค์กรทั้งหมดก็จะถูกขับเคลื่อนไปด้วยวิสัยทัศน์นี้ 
 (2) พุทธวิธีในการจัดองค์กร คือการกระจายอ านาจการให้ความเคารพซึ่งกันและกัน 
หมายถึง ลูกน้องต้องให้ความเคารพหัวหน้า ในทางพระพุทธศาสนาพระพุทธเจ้าทรงก าหนดให้
พระภิกษุต้องเคารพกันตามล าดับพรรษา ผู้บวชทีหลังต้องแสดงความเคารพต่อผู้บวชก่อนและ
การใช้คนให้เหมาะกับงานในองค์กร 
 (3) พุทธวิธีในการบริหารงานบุคคล คือ การจัดอบรมเพ่ือพัฒนาบุคลากร การ
จัดสรรภาระหน้าที่ให้ปฏิบัติงานตามความรู้ความสามารถมีระบบการให้รางวัลและการ
ลงโทษ นั่นคือ ใครท าดีก็ควรได้รับการยกย่อง ใครท าผิดก็ควรได้รับการลงโทษ 
 (4) พุทธวิธีในการอ านวยการ คือ การสื่อสารเพ่ือการบริหารการด าเนินงาน ใช้
หลัก 4 ส. ได้แก่ 1) สันทัสสนา (แจ่มแจ้ง) หมายถึง อธิบายขั้นตอนการด าเนินงานได้อย่างชัดเจน
แจ่มแจ้งช่วยให้สมาชิกปฏิบัติตามได้ง่าย 2) สมาทปนา (จูงใจ) หมายถึง อธิบายให้เข้าใจและ
เห็นชอบกับวิสัยทัศน์จนเกิดศรัทธาและความรู้สึกว่าต้องฝันให้ไกลและไปให้ถึง 3) สมุตเตชนา 
(แกล้วกล้า) หมายถึงปลุกใจให้เกิดความเชื่อมั่นในตนเองและมีความกระตือรือร้นในการ
ด าเนินการไปสู่เปูาหมายและ 4) สัมปหังสนา (ร่าเริง)  หมายถึง  สร้างบรรยากาศในการท างาน
ร่วมกันแบบกัลยาณมิตรซึ่งจะส่งเสริมให้สมาชิกมีความสุขในการงาน และความสามารถในการจูง
ใจคนของพระพุทธเจ้า ตรงกับพระสมัญญาว่า ตถาคต หมายถึง คนที่พูดอย่างไรแล้วท าอย่าง
นั้น พระพุทธเจ้าทรงมีภาวะผู้น าสูงมากเพราะทรง สอนให้รู้ (ยถาวาที) ท าให้ดู (ตถาการี) และ
อยู่ให้เห็น (ยถาวาที ตถาการี) ยิ่งไปกว่านั้น การสั่งการแต่ละครั้งของพระพุทธเจ้าเป็นที่ยอมรับ
ได้ง่ายเพราะไม่ทรงใช้วิธีเผด็จการ แต่ทรงใช้วิธีการแบบธรรมาธิปไตย ดังที่ทรงจ าแนกแรงจูงใจ
ในการท าความดี ซึ่งเรียกว่าอธิปไตย 3 ประการ คือ 1) อัตตาธิปไตย การท าความดีเพราะยึด
ผลประโยชน์หรือความพอใจของตนเป็นที่ตั้ง 2) โลกาธิปไตย การท าความดีเพราะต้องการให้
ชาวโลกยกย่อง นั่นคือ ยึดทัศนะหรือคะแนนนิยมจากคนอ่ืนเป็นที่ตั้ง 3) ธรรมาธิปไตย การท า
ความดีเพ่ือความดี ท าหน้าที่เพ่ือหน้าที่ นั่นคือยึดธรรมคือหน้าที่เป็นส าคัญ 
 (5) พุทธวิธีในการก ากับดูแล คือ การควบคุม การก ากับดูแลสมาชิกภายในองค์กรให้
ปฏิบัติหน้าที่เพ่ือบรรลุผลตามวัตถุประสงค์ที่วางไว้ พระพุทธเจ้าทรงให้ความส าคัญแก่การก ากับ
ดูแลองค์กรเป็นอย่างยิ่ง ดังที่ทรงบัญญัติพระวินัยเพ่ือให้พระสงฆ์ใช้เป็นมาตรฐานควบคุมความ
ประพฤติให้เป็นแบบเดียวกัน ทรงให้เหตุผลในการบัญญัติพระวินัยไว้ 10 ประการ  เช่น เพ่ือ
ความผาสุขแห่งคณะสงฆ์ เพ่ือข่มบุคคลผู้ไร้ยางอาย เพ่ือปูองกันไม่ให้เกิดความเสื่อมเสียทั้งใน
ปัจจุบันและอนาคต เพ่ือความมั่นคงแห่งพระพุทธศาสนา 



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

387 

  สรุปว่า พุทธวิธีการบริหาร ยึดหลักธรรมาธิปไตยเป็นส าคัญด้วยเหตุผลที่ว่า ผู้บริหาร
เองต้องประพฤติธรรมและใช้ธรรมเป็นหลักในการบริหาร พุทธวิธีบริหารจึงไม่เป็นทั้งเป็น
อัตตาธิปไตย (การถือตนเองเป็นใหญ่)  และโลกาธิปไตย (การถือคนอ่ืนเป็นใหญ่) 
 
หลักพุทธธรรมกับการบริหารองค์กร 
 

 การบริหารงานในพระพุทธศาสนามีหลักธรรมที่ใช้ในการบริหารเพ่ือให้เกิดประโยชน์
สูงสุดและบรรลุเปูาหมายที่ตั้งไว้ในที่นี้ ขอยกน ามากล่าวเพียง 3 หมวด ได้แก่ พรหมวิหาร 4 
อิทธิบาท 4 และสังคหวัตถุ 4 ตามล าดับ ดังนี้ 
 1. พรหมวิหาร 4 
 พรหมวิหาร แปลว่า ธรรมเครื่องอยู่อย่างประเสริฐ ธรรมประจ าใจอันประเสริฐ หลัก
ความประพฤติที่ประเสริฐบริสุทธิ์ ธรรมที่ต้องมีไว้เป็นหลักใจและก ากับความประพฤติ จึงจะชื่อ
ว่าด าเนินชีวิตที่หมดจดและปฏิบัติตนต่อมนุษย์สัตว์ทั้งหลายโดยชอบ หมายถึง ข้อธรรมที่บุคคลผู้
ตั้งอยู่ในฐานะเป็นพ่อแม่ครูบาอาจารย์และผู้ปกครองหรือผู้น าซึ่งมีฐานะสูงกว่า ควรมีไว้ประจ าใจ
เพ่ือให้สามารถปฏิบัติตัวต่อผู้ที่มีฐานะต่ ากว่าได้อย่างเหมาะสม อีกทั้งเป็นคุณธรรมที่เกื้อกูลหนุน
น าให้บุคคลที่ได้ประพฤติปฏิบัติน่าเคารพยกย่องและศรัทธาอีกประการหนึ่งด้วย ซึ่งประกอบด้วย
คุณธรรม 4 ประการ ได้แก่ 
 1. เมตตา ความรัก ปรารถนาดีอยากให้เขามีความสุข มีจิตอันแผ่ไมตรีและคิดท า
ประโยชน์แก่มนุษย์สัตว์ทั่วหน้า เมตตา ความหมายโดยวิเคราะห์ศัพท์ หมายถึง มีน้ าใจเยื่อใยใฝุ
ประโยชน์สุขแก่คนทั้งหลาย หรือน้ าใจปรารถนาประโยชน์สุขที่เป็นไปต่อมิตร  เมตตาโดย
ลักษณะหน้าที่หรือกิจ(รส)ผลปรากฏ(ปัจจุปัฏฐาน)และปทัสถาน (เหตุใกล้) กล่าวคือ เมตตา(ใน
สถานการณ์ท่ีคนอ่ืนอยู่เป็นปกติ) ลักษณะ = เป็นไปโดยอาการเกื้อกูลแก่คนสัตว์ทั้งหลาย หน้าที่ 
= น้องน าประโยชน์เข้าไปให้แก่เขา ผลปรากฏ = ก าจัดความอาฆาตแค้นเคืองให้ปราศไป 
ปทัสถาน = เห็นภาวะที่น่าเจริญใจของคนสัตว์ทั้งหลาย เมตตามีสมบัติ(ความสมบูรณ์หรือความ
สัมฤทธิ์ผล)และวิบัติ (ความล้มเหลวหรือการปฏิบัติผิดพลาดไม่ส าเร็จผล) คือ สมบัติ = สงบหาย
ไร้ความแค้นไม่พอใจ วิบัติ = เกิดเสน่หา ส่วนข้าศึก คือ อกุศลซึ่งเป็นศัตรูคู่ปรับที่จะท าลายหรือ
ท าธรรมนั้นให้เสียไป คือ ข้าศึกใกล้ = ราคะ ข้าศึกไกล = พยาบาท คือความขัดเคืองไม่พอใจ 
ความเมตตา ความรักใคร่ปรารถนาจะให้ผู้อ่ืนเป็นสุข ถ้าเป็นสิ่งที่บริสุทธิ์ใจใสสะอาด ไม่มีโลภะ 
โทสะ โมหะ ปะปนอยู่จะปฏิบัติแก่ญาติหรือมิใช่ญาติก็ตาม แม้แต่  แก่สรรพสัตว์ทั้งหลายย่อม
ท าลายก าแพงที่จะกีดก้ันความดีที่เผื่อแผ่ผู้อ่ืนลงได้  
 ดังนั้น ความเมตตาจึงเป็นคุณธรรมที่ส าคัญในสังคมปัจจุบันที่คนเราควรฝึกหัดปฏิบัติ
ตนเป็นข้อแรกในพรหมวิหาร 4 ถ้าไม่เริ่มต้นในข้อนี้ ข้อต่อไปก็ยากที่จะปฏิบัติได้ อานิสงส์ของ
การเจริญเมตตาย่อมปรากฏขึ้นจากจิตใจแล้วแผ่ซ่านออกมาทางกาย ทางวาจาของผู้นั้น ผู้ที่มี
ความเมตตาย่อมสัมผัสได้เมื่อบุคคลที่ใกล้เคียงได้คบหาสมาคมพูดจาปราศรัยและด าเนินชีวิต
ร่วมกันในสังคมนั่นเอง 



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

388 

 2. กรุณา ความสงสาร คิดช่วยให้พ้นทุกข์ ใฝุใจในอันจะปลดเปลื้องบ าบัดความทุกข์
ยากเดือดร้อนของปวงสัตว์กรุณา ความหมายโดยวิเคราะห์ศัพท์ หมายถึงท าความสะเทือนใจแก่
สาธุชน เมื่อคนอ่ืนประสบทุกข์หรือถ่ายถอนท าทุกข์ของผู้อ่ืนให้หมดไป หรือแผ่ใจไปรับรู้ต่อคน
สัตว์ทั้งหลาย  ที่ประสบทุกข์ กรุณาโดยลักษณะ หน้าที่หรือกิจ(รส) ผลปรากฏ(ปัจจุปัฏฐาน) และ
ปทัสถาน(เหตุใกล้) กล่าวคือ กรุณา(ในสถานการณ์ที่คนอ่ืนตกทุกข์เดือดร้อน) ลักษณะ = เป็นไป
โดยอาการปลดเปลื้องทุกข์แก่คนสัตว์ทั้งหลาย หน้าที่ = ไม่นิ่งดูดาย/ทนนิ่งอยู่ ไม่ได้ต่อทุกข์ของ
คนสัตว์ทั้งหลาย ผลปรากฏ = ไม่เบียดเบียน/อวิหิงสา ปทัสถาน = เห็นภาวะไร้ที่พ่ึง/สภาพน่า
อนาถของคนสัตว์ทั้งหลายที่ถูกทุกข์ครอบง า กรุณามีสมบัติ(ความสมบูรณ์หรือความสัมฤทธิ์ผล) 
และวิบัติ(ความล้มเหลวหรือการปฏิบัติผิดพลาด ไม่ส าเร็จผล) คือ สมบัติ = สงบหายไร้วิหิงสา 
วิบัติ = เกิดความโศกเศร้า ส่วนข้าศึก คือ อกุศลซึ่งเป็นศัตรูคู่ปรับที่จะท าลายหรือท าธรรมนั้นให้
เสียไป คือ ข้าศึกใกล้ = โทมนัสคือ ความโศกเศร้าเสียใจ ข้าศึกไกล = วิหิงสา กรุณา คือ ความ
สงสาร คิดอยากให้ผู้อ่ืนพ้นทุกข์ เป็นรักประเภทที่เรียกว่า “รักมีแต่ให้”ขอขยายความว่า เป็น
ความรักของมนุษย์ผู้ที่ได้ค้นพบภาวะ ความเป็นผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบานในหัวใจอย่างลึกซึ้ง แล้วหลุด
พ้นจากกิเลสขึ้นมากลายเป็นอายชน ความรักชนิดนี้เกิดขึ้นจากการมองเห็นความไร้แก่นสารหรือ
ความไม่มีตัวตนของตนเอง จึงไม่มีตัวตนไว้ส าหรับเห็นแก่ตัว เมื่อไม่เห็นแก่ตัว จึงเห็นแต่โลกทั้ง
ผอง หัวใจไร้พรมแดน เกิดเป็นความรักข้ันสูงสุด มองคน มองสรรพชีพมองสรรพสัตว์ทั้งหลายใน
ลักษณะโลกทั้งผองพ่ีน้องกัน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต),2554:126) 
 ด้วยเหตุนั้นรักแท้จึงมีอีกชื่อหนึ่งว่า “กรุณา”หรือ “การุณยธรรม” เกิดขึ้นหลังจากที่
ปัจเจกบุคคลผู้หนึ่งได้ค้นพบปัญญา คือ ความตื่นรู้ แล้วเกิดวิสุทธิภาวะ คือ จิตใจที่หลุดพ้น เป็น
อิสรภาพจากอวิชชาอย่างสิ้นเชิง ปัญญาที่ตื่นรู้ และวิสุทธิภาวะของจิตที่หลุดพ้นจากอวิชชาอย่าง
สิ้นเชิง ก่อให้เกิดคุณธรรมชนิดใหม่ซึ่งเปรียบเสมือนธารน้ าที่หลั่งไหลของความรักก็คือ กรุณา 
ฉะนั้น พระพุทธองค์จึงมีอีกชื่อหนึ่งว่า“มหาการุณิกะ”แปลว่า บุคคลผู้เปี่ยมด้วยความรักอัน
ไพศาล นั่นแหละ รักแท้คือกรุณา 
 3. มุทิตา ความยินดี ในเมื่อผู้อื่นอยู่ดีมีสุข มีจิตผ่องใสบันเทิง กอปรด้วยอาการแช่มชื่น
เบิกบานอยู่เสมอต่อสัตว์ทั้งหลายผู้ด ารงในปกติสุข พลอยยินดีด้วยเมื่อเขาได้ดีมีสุข เจริญงอกงาม
ยิ่งขึ้นไปมุทิตา ความหมายโดยวิเคราะห์ศัพท์ หมายถึง โมทนายินดีต่อผู้ประกอบด้วยสมบัติหรือ
ผลดีนั้นๆ มุทิตา โดยลักษณะหน้าที่หรือกิจ(รส)ผลปรากฏ(ปัจจุปัฏฐาน) และปทัสถาน (เหตุใกล้) 
กล่าวคือ มุทิตา(ในสถานการณ์ที่คนอ่ืนมีสุขส าเร็จหรือท าอะไรก้าวไปด้วยดี) ลักษณะ = พลอย
ยินดี/ยินดีด้วย หน้าที่ = ไม่ริษยา/เป็นปฏิปักษ์ต่อความริษยา ผลปรากฏ =ขจัดความริษยา 
ความไม่ยินดีหรือความอดทนไม่ได้ต่อความสุขส าเร็จของผู้ อ่ืน ปทัสถาน =เห็นสมบัติ/
ความส าเร็จของคนสัตว์ทั้งหลาย มุทิตามีสมบัติ (ความสมบูรณ์หรือความสัมฤทธิ์ผล) และวิบัติ 
(ความล้มเหลวหรือการปฏิบัติผิดพลาด ไม่ส าเร็จผล) คือ สมบัติ = สงบหายไร้ความริษยา วิบัติ = 
เกิดความสนุกสนาน ส่วนมุทิตา ข้าศึก คืออกุศลซึ่งเป็นศัตรูคู่ปรับที่จะท าลายหรือท าธรรมนั้นๆ 
ให้เสียไป ข้าศึกใกล้ = โสมนัส (เช่นดีใจว่าตนจะพลอยได้รับประโยชน์) ข้าศึกไกล = อรติ คือ



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

389 

ความไม่ยินดี ไม่ใยดี ริษยา มุทิตา คือ ความพลอยยินดีเมื่อผู้ อ่ืนได้ดีมีความสุขสมหวัง เป็น
คุณธรรมที่เชื่อมโยงคนกับคนและคนกับธรรมที่เหนียวแน่นมาก ลองคิดดูเถิดว่าในสังคมเราเมื่อ
ใครได้ดิบได้ดีต่างคนต่างก็พากันไปแสดงความชื่นชมยินดีหรือ แผ่กระแสจิตคิดมุทิตาให้กันและ
กัน สังคมนั้นจะอบอุ่นและน่าอยู่ขนาดไหน มุทิตา ใช้ในสถานการณ์ที่คนซึ่งอยู่เบื้องหน้าของเรา
ได้ดีมีความสุข เราให้ก าลังใจเขา ท าไมต้องให้ก าลังใจเขา เพราะถ้าเราไม่รีบให้ก าลังใจ ใจของเรา
จะพลิกจากมุทิตาเป็นริษยา คือจะทนต่อคุณงามความดีของคนอ่ืนไม่ได้ เมื่อปล่อยให้ริษยาก่อตัว
ขึ้นในใจ ริษยานั้นจะเผาไหม้ใจของเราให้เป็นจุณ จากนั้นจะลุกลามไปเผาไหม้คนที่เราริษยา 
พระพุทธเจ้าแนะให้มุทิตาก็เพ่ือปูองกันริษยา และเพ่ือยกระดับจิตใจเราให้สูงขึ้น ปรารถนาให้คน
อ่ืนดีกว่าตน นั่นคือ เป็นปฏิบัติการที่ฝึกใจให้เป็นพระโพธิสัตว์องค์น้อยๆ มุทิตาเป็นรอยต่อท าให้
คนเป็นพระโพธิสัตว์ ถ้าเราเห็นคนอ่ืนได้ดี แล้วเข็มไมล์หัวใจของเราไม่กระดิกด้วยริษยา แสดงว่า
เราเริ่มมีพัฒนาการที่จะเป็นพระโพธิสัตว์เกิดขึ้นแล้ว ฉะนั้นใครอยากเป็นพระโพธิสัตว์ให้บ าเพ็ญ
มุทิตาจิตให้มากๆ เห็นคนอ่ืนได้ดีมีสุขแล้วเข็มไมล์หัวใจนี่ไม่กระดิกในทางลบเลย มีแต่เบิกบาน 
ผ่องใสกับกับ เหมือนสายฝนตกมาแล้วหลังฝนพร าเห็ดก็งอกออกจากพ้ืนดิน เพราะมุทิตา ต่อคน
อ่ืน หัวใจจึงสามารถหลุดพ้นจากความคับแคบของโซ่ตรวนแห่งความริษยาได้ 
 4. อุเบกขา ความวางใจเป็นกลาง อันจะให้ด ารงในธรรมตามที่พิจารณา เห็นด้วย
ปัญญา คือ มีจิตเรียบตรงเที่ยงธรรมดุจตราชู ไม่เอนเอียงด้วยรักและชัง พิจารณาเห็นกรรมที่สัตว์
ทั้งหลายกระท าแล้ว อันควรได้รับผลดีหรือชั่ว สมควรแก่เหตุอันตนประกอบ พร้อมที่ จะวินิจฉัย
และปฏิบัติไปตามธรรมรวมทั้งรู้จักวางเฉยสงบใจมองดู ในเมื่อไม่มีกิจที่ควรท า  เพราะเขา
รับผิดชอบตนได้ดีแล้ว เขาสมควรรับผิดชอบตนเอง หรือเขาควรได้รับผลอันสมกับความ
รับผิดชอบของตน อุเบกขา ความหมายโดยวิเคราะห์ศัพท์ หมายถึง ความมองดูอยู่ โดยละความ
ขวนขวายว่าสัตว์ทั้งหลายจะอย่าผูกเวรกัน เป็นต้น และโดยเข้าถึงความเป็นกลาง อุเบกขาโดย
ลักษณะ หน้าที่หรือกิจ(รส) ผลปรากฏ (ปัจจุปัฏฐาน) และปทัสถาน(เหตุใกล้) กล่าวคือ อุเบกขา
(ในสถานการณ์รักษาธรรมตามความรับผิดชอบต่อกรรมที่เขาท า) ลักษณะ = เป็นไปโดยอาการ
เป็นกลางต่อคนสัตว์ทั้งหลาย หน้าที่ = มองเห็นความเสมอภาคกันในสัตว์ทั้งหลาย ผลปรากฏ = 
ระงับความขัดเคืองเสียใจและความคล้อยตามดีใจ ปทัสถาน = มองเห็นภาวะที่ทุกคนเป็นเจ้าของ
กรรมของตน ว่าสัตว์ทั้งหลายจักได้สุข พ้นทุกข์ไม่เสื่อมจากสมบัติที่ได้ที่ถึง ตามใจชอบได้อย่างไร  
อุเบกขามีสมบัติ (ความสมบูรณ์หรือ ความสัมฤทธิ์ผล) และวิบัติ (ความล้มเหลวหรือการปฏิบัติ
ผิดพลาด ไม่ส าเร็จ) คือ สมบัติ = สงบหายไม่มีความยินดียินร้าย วิบัติ =เกิดความเฉยด้วยไม่รู้
(เฉยโง่ เฉยเมย เฉยเมิน) ส่วนข้าศึก คือ อกุศล ซึ่งเป็นศัตรูคู่ปรับที่จะท าลายหรือท าธรรมนั้นๆ 
ให้เสียไป คือ ข้าศึกษาใกล้ = อัญญาณุเบกขา (เฉยไม่รู้เรื่อง เฉยโง่ เฉยเมย) ข้าศึกไกล = ราคะ
(ความใคร่) และปฏิฆะ(ความเคือง)หรือชอบใยและขัดใจ 
 อุเบกขา ความวางเฉยไม่ยินดียินร้ายเมื่อผู้อ่ืนถึงคราววิบัติ เป็นคุณธรรมที่อาศัยการ
ท างานของจิตที่ว่าง เรียกกันง่ายๆ ว่า“ปลง”หรือ“ปล่อยวาง”ก็ได้ กล่าวคือ เป็นการปล่อยให้ลง



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

390 

ปลงให้ได้ในสิ่งต่างๆที่จะท าให้อารมณ์ผันแปรไปในความเศร้าโศกเสียใจ เพราะไม่ยึดติดหรือยึด
มั่นในคน สิ่งของและเหตุการณ์ที่ผิดพลาดคลาดเคลื่อนหรือคาดไม่ถึงให้เป็นเรื่องปกติธรรมดา 
 อุเบกขา ใช้ในสถานการณ์ที่คนก าลังขัดแย้งกับหลักธรรม หลักการแห่งความจริง         
ความถูกต้อง ความดีงาม และหลักกฎหมาย เราควรปล่อยให้คนเหล่านั้นได้รับผิดชอบจากผล
แห่งการกระท าด้วยตัวของเขาเอง โดยปราศจากการแทรกแซง เราวางตัวเป็นกลางด้วยความตื่น
รู้ แล้วก็กันตัวออกมา เฝูาดูคนท าผิดหลักการ ผิดหลักกรรม ผิดหลักธรรมนั้น รับผลแห่งการ
กระท าของเขาเองอย่างตรงไปตรงมา ตามลักษณะของความเห็นเหตุเป็นปัจจัยที่ว่า“สิ่งนี้มี สิ่งนี้
จึงมี สิ่งที่เกิดขึ้นเพราะสิ่งนี้เกิดข้ึน สิ่งนี้ดับไปก็เพราะสิ่งนี้ดับไป เราเป็นผู้ดู ผู้สังเกตการณ์ ปล่อย
ให้คนที่สวนทางกับหลักการ หลักธรรม หลักกรรมทั้งหลายนั้น รับผลซึ่งเขาได้ก่อเอาไว้อย่าง
ตรงไปตรงมา นั่นแหละคือการวางตัวเป็นกลาง การวางตัวเป็นกลางอย่างนี้ต้องใช้ปัญญาขั้นสูง 
เพราะมีคนจ านวนมากที่พยายามวางตัวเป็นกลาง แต่เนื่องจากปราศจากปัญญา การพยายาม
วางตัวเป็นกลาง เลยกลายเป็นการปล่อยปละละเลย ฉะนั้น อุเบกขาจึงมีสองลักษณะ หนึ่ง 
อุเบกขาที่มาพร้อมกับปัญญา เป็นอุเบกขาท่ีแท้จริง พึงปฏิบัติ สอง อุเบกขาท่ีมาพร้อมกับความโง่ 
เรียกว่า อัญญานุเบกขา เป็นอุเบกขาที่ควรหลีกเลี่ยง เพราะหากวางอุเบกขาด้วยความโง่ ยิ่ง
พยายามวางอุเบกขากลายเป็นว่ายิ่งทอดธุระ ยิ่งปล่อยปละละเลย 
 ดังนั้น จะเห็นได้ว่า พรหมวิหาร 4 นั้น เมื่อบุคคลที่เจริญอยู่เป็นนิตย์ชีวิตของเขาย่อม
ไม่เดือดร้อน เป็นสุขทุกเม่ือ เพราะมีจิตใจที่ประณีตกว่าคนปกติทั่วไป ท่านจึงเรียกว่าเป็นเหมือน 
พระพรหม กล่าวคือ คนอินเดียหรือค าว่าพรหมในศาสนาพราหมณ์ คือ ผู้สร้างโลกและสรรพสิ่ง 
ซึ่งมีคุณอนันต์หายากมากในบุคคลธรรมดาสามัญทั่วไป ดังนั้น ถ้าผู้ใดที่สามารถปฏิบัติตนอยู่ใน
หลักพรหมวิหาร 4 จึงนับได้ว่าเป็นพรหมในปัจจุบันชาติ การมีชีวิตอยู่หรือไม่นั้นใช่เป็นสิ่งส าคัญ
ส าหรับเขา เพราะได้ก้าวผ่านอัตตาหรือการนึกถึงตัวเองเพียงแต่เอาตัวเองเป็นจุดศูนย์กลางของ 
ความดีแล้วแผ่พลังความดีนี้สู่บุคคลทั่วไปทั้งญาติพ่ีน้องและบุคคลทั่วไปอย่างเป็นกัลยาณมิตร 

2. สังคหวัตถุ 4 
  สังคหวัตถุ 4 (ธรรมเครื่องยึดเหนี่ยว คือยึดเหนี่ยวใจบุคคลและประสานหมู่ชนไว้ใน
สามัคคีหลักการสงเคราะห์ - bases of sympathy; acts of doing favors; principles of 
service; virtues making for group integration and leadership) 
 1) ทาน (การให้ คือ เอื้อเฟ้ือเผื่อแผ่ เสียสละ แบ่งปัน ช่วยเหลือกันด้วยสิ่งของตลอด
ถึงให้ความรู้และแนะน าสั่งสอน -giving; generosity; charity) 
 2) ปิยวาจา หรือ เปยยวัชชะ (วาจาเป็นที่รัก วาจาดูดดื่มน้ าใจ หรือวาจาซาบซึ้งใจ 
คือกล่าวค าสุภาพไพเราะอ่อนหวานสมานสามัคคี ให้เกิดไมตรีและความรักใคร่นับถือ ตลอดถึงค า
แสดงประโยชน์ประกอบด้วยเหตุผลเป็นหลักฐานจูงใจให้นิยมยอมตาม - kindly speech; 
convincing speech) 



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

391 

 3) อัตถจริยา (การประพฤติประโยชน์ คือ ขวนขวายช่วยเหลือกิจการ บ าเพ็ญ
สาธารณประโยชน์ ตลอดถึงช่วยแก้ไขปรับปรุงส่งเสริมในทางจริยธรรม- useful conduct; 
rendering services; life of service; doing good) 
 4) สมานัตตตา (ความมีตนเสมอ คือ ท าตนเสมอด้วยปลาย ปฏิบัติสม่ าเสมอกันใน
ชนทั้งหลายและเสมอในสุขทุกข์โดยร่วมรับรู้ร่วมแก้ไข ตลอดถึงวางตนเหมาะแก่ฐานะ ภาวะ 
บุคคล เหตุการณ์และสิ่งแวดล้อม ถูกต้องตามธรรมในแต่ละกรณ ี(องฺ.จตุกฺก. (บาลี) 21/32/42) 
 สรุปได้ว่า สังคหวัตถุ 4 มีที่มา ความหมายและความส าคัญ กล่าวคือ มีที่มาจาก
หลักธรรมค าสอนของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าปรากฏเป็นลายลักษณ์อักษรในพระไตรปิฎก
ของพระพุทธศาสนาเปรียบเสมือนสิ่งที่ท าให้ส่วนที่แยกกันเข้าด้วยกัน  เพ่ือด าเนินกิจกรรมต่างๆ 
เป็นไปได้ด้วยดี 
 

3. อิทธิบาท 4 
อิทธิบาท แปลว่า ทางเดินไปสู่ความส าเร็จ เช่น  ถ้าเราต้องการบ าเพ็ญสมาธิเพ่ือความ

สงบใจ เราต้องอาศัยข้อปฏิบัติที่เรียกว่าอิทธิบาทนี้ สมาธิของเราจึงจะส าเร็จ อิทธิบาทมี  4 
ประการคือ 

 1) ความพอใจอย่างแรงกล้าในการท าสมาธิ  หรือท าความดีอ่ืนๆ (ฉันทะ) 
 2) ความพยายามอย่างแรงกล้าในการท าสมาธิหรือท างานอ่ืนๆ (วิริยะ) 
 3) ความตั้งใจอย่างแรงกล้าในการท าสมาธิ  หรือท างานอ่ืนๆ (จิตตะ) 
 4) ระดมปัญญาอย่างเต็มที่ในการท าสมาธิหรือท างานอ่ืนๆ (วิมังสา) 
 1. ฉันทะ ความพอใจ ได้แก่  ความมีใจรักในสิ่งที่ท าและพอใจในจุดหมายของสิ่งที่ท า

นั้น อยากท าสิ่งนั้นๆ ให้ส าเร็จ อยากให้งานนั้นหรือสิ่งนั้นบรรลุถึงจุดหมาย ความอยากที่เป็น
ฉันทะนี้เป็นคนละอย่างกับความอยากได้สิ่งนั้นๆ มาเสพเสวย ซึ่งเรียกว่า ตัณหาความอยากของ
ฉันทะนั้นท าให้เกิดความสุขความชื่นชม เมื่อเห็นสิ่งนั้นๆหรืองานนั้นๆบรรลุความส าเร็จเข้าถึง
ความสมบูรณ์ในที่นี้หมายถึงสิ่งที่ตนพิจารณาเห็นแน่ชัดด้วยปัญญาแล้วว่าเป็นสิ่งที่เป็นคุณเป็น
ประโยชน์แก่ตนและส่วนรวม ทั้งไม่ท าให้คนอ่ืนต้องล าบากเดือดร้อนหรือเกิดความเสียหายขึ้น
เมื่อได้ใช้ปัญญาพิจารณาเห็นสิ่งนั้นว่าเป็นคุณ เป็นประโยชน์และปราศจากโทษดังนี้แล้วจึงปลูก
ฉันทะความพอใจขึ้นในสิ่งนั้น หลักธรรมข้อนี้เป็นความดีเบื้องต้น ที่จะกระตุ้นเตือนให้คนลงมือ
ประกอบกิจกรรมการงาน เพ่ือให้บรรลุถึงสิ่งที่ตนประสงค์ ด้วยความสมัครใจและเพลิดเพลินใจ
เป็นหลักธรรมที่ก่อให้เกิดความริเริ่มในการปฏิบัติงานเพราะเหตุนี้ พระพุทธองค์จึงได้ตรัสเอา
ฉันทะเป็นอิทธิบาทข้อที่หนึ่ง คือคุณเครื่องให้ส าเร็จความประสงค์ประการแรก 

 2. วิริยะ ความเพียร ได้แก่ ความอาจหาญ แกล้วกล้า บากบั่นก้าวไปใจสู้ ไม่ย่อท้อไม่
หวั่นกลัวต่ออุปสรรคและความยากล าบากเมื่อคนรู้ว่าสิ่งใดมีคุณค่าควรแก่การบรรลุถึง  ถ้าวิริยะ
เกิดขึ้นแก่เขาแล้ว แม้ว่าจุดหมายนั้นจะบรรลุได้ยากล าบาก มีอุปสรรคมากหรืออาจต้องใช้เวลา
ยาวนาน เขาก็จะไม่ท้อถอย 



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

392 

 ส่วนขี้เกียจหรือเกียจคร้านนี้หาอะไรไม่ได้เลย คนเกียจคร้านไม่มีหวังความส าเร็จใน
ชีวิต ไม่มีหวังที่จะเอาตัวรอดได้ แม้เกิดมาในตระกูลที่มั่งค่ังร่ ารวย ก็รักษาทรัพย์สมบัติไว้ไม่ได้ ใน
ไม่ช้าก็ต้องล่มจม เหมือนคนขี่ไม้ท่อนเล็กๆข้ามทะเลหลวง ไปไม่รอดแน่ ความเกียจคร้านนี้เป็น
ต้นเหตุแห่งความชั่ว ถ้าเราต้องการแต่ความดี ฉะนั้น ต้องขจัดความเกียจคร้านให้หมดสิ้น อย่าให้
มีเหลืออยู่ในตัวเราแม้แต่นิดหน่อยได้แล้ว ปลูกฝังความขยันหมั่นเพียรมีความบากบั่นก้าวหน้า มี
ใจเข้มแข็งในการท างาน ไม่ย่อท้อต่อการกระท า ไม่ท้อแท้ต่อการล าบาก ไม่ท้อถอยต่อความยาก
ที่ติดขัด มีใจเด็ดเดี่ยวกล้าหาญในการกระท าสิ่งที่ดีงาม ไม่ท าๆหยุดๆไม่จับจดรวนเร ท าติดต่อกัน
ไป นี้เป็นเรื่องของความขยัน ความขยันนี้เป็นลักษณะของคน ค าว่า คน หมายความว่า ไม่หยุด
นิ่ง ต้องเคลื่อนไหวอยู่เรื่อย คือ ต้องท างาน มีงานอย่างนั้น เป็นชาวนาขยันท านา เป็นชาวไร่ขยัน
ท าไร่ เป็นพ่อค้าแม่ค้าขยันค้าขาย เป็นนักเรียนขยันศึกษาเล่าเรียนการท างานทุกอย่าง ถ้ามีความ
ขยันเป็นก าลังแล้ว เป็นส าเร็จแน่และได้ผลสมประสงค์ ดังค ากล่าวที่ว่า“ทรัพย์นี้มิไกล ใครปัญญา
ไวหาไว้บ่นาน แว่นแคว้นแดนดิน มิสิ้นทุกสถาน ผู้ใดใจคร้าน บ่พานพบนา” 

 3. จิตตะ แปลว่า ความคิดจดจ่อ หรือเอาใจฝักใฝุ ได้แก่ ความมีจิตผูกพัน จดจ่อ เฝูา
คิดเรื่องนั้นใจอยู่กับงานนั้น ไม่ปล่อย ความมีใจจดจ่อฝักใฝุเช่นนี้  ย่อมท าให้สมาธิเกิดข้ึน 

 คนเราเมื่อมีความประสงค์สิ่งใดหรือต้องการสิ่งใดส าเร็จสมประสงค์ก็จ าเป็นอย่างยิ่งที่
จะต้องเอาใจฝักใฝุในสิ่งนั้น เอาใจใส่ต่อสิ่งนั้นอย่างจริงจัง ไม่ละเลยเพิกเฉยหรือทอดธุระเสีย มี
ความผูกพัน หมายมั่นหรือมุ่งอยู่ในสิ่งนั้นตลอดเวลา เช่นนี้ย่อมได้รับความส าเร็จสมประสงค์
เสมอ ตรงกันข้าม เมื่อประกอบกิจการอันใด ถ้ามิได้เอาใจฝักใฝุในกิจนั้นแล้ว แม้จะมีฉันทะความ
พอใจรักใคร่ และมีวิริยะ ความเพียรพยายามอยู่ก็ดี ก็ยังยากที่จะให้กิจการนั้นๆส าเร็จผลตาม
ความประสงค์ของตนได้ต่อเมื่อได้เอาใจฝักใฝุในกิจการนั้นๆไม่ทอดธุระเสีย ไม่วางธุระเสีย 
กิจการนั้นๆจึงจะส าเร็จสมประสงค์ได้ด้วยดี 

ค าว่า“ฝักใฝุ” เป็นเรื่องของจิตใจ ซึ่งเป็นเรื่องส าคัญอย่างยิ่ง เป็นที่ทราบและรับรอง
กันทั่วไปแล้วว่าในคนเรานี้ มีธรรมชาติที่ส าคัญยิ่งอยู่อย่างหนึ่ง ซึ่งเห็นไม่ได้ด้วยนัยน์ตา หรือแม้
จะใช้กล้องวิเศษอย่างไรก็ไม่สามารถจะขยายให้มองเห็นได้ แต่อาจใช้ความรู้สึกจับได้ว่ามีอยู่ 
ธรรมชาติที่ว่านี้ก็คือ สิ่งที่สมมติ เรียกกันว่าจิตใจนั่นเอง จิตใจนี้ได้แก่สิ่งที่มีหน้าที่รู้ สิ่งที่มีหน้าที่
นึก สิ่งที่มีหน้าที่คิด เป็นสิ่งที่ท าให้คนเราคิดนึกท าอะไรๆได้ต่างๆ ตามที่ตนประสงค์เช่น ประสงค์
จะให้ร่างกายเหาะเหินเดินอากาศได้ก็คิดสร้างเครื่องบินขึ้น ประสงค์จะให้เป็นหูทิพย์ ฟังได้ไกลได้
ยินได้ไกลก็คิดสร้างโทรศัพท์ ประสงค์จะให้เป็นตาทิพย์ดู ได้ไกลเห็นได้ไกล ก็คิดสร้างโทรทัศน์ 
เป็นต้นคิดไปในอวกาศ คิดไปดวงดาวนั้นดาวนี้ อย่างที่ได้ยินได้ฟังกันอยู่เสมอๆนี่ก็เป็นเรื่องของ
จิตใจทั้งนั้น กล่าวได้ว่าจิตใจนี้สามารถท าโลกมนุษย์ให้กลายเป็นเมืองสวรรค์ก็ได้ และก็จิตใจนี่
แหละที่สามารถท าโลกมนุษย์ให้กลายเป็นเมืองนรกไปก็ได้ เพราะอะไร เพราะทุกสิ่งทุกอย่างใน
โลกนี้ ไม่มีอะไรส าคัญเท่ากับจิตใจ ฉะนั้น จิตใจจึงเป็นสิ่งส าคัญที่สุด ทั้งนี้ เพราะทุกสิ่งทุกอย่าง
เริ่มต้นที่จิตใจ  ตั้งต้นขึ้นที่จิตใจก่อน คือเริ่มคิดขึ้นด้วยจิตใจก่อนทั้งนั้นถ้าจิตใจดี ทุกสิ่งทุกอย่าง
ที่ส าเร็จเป็นรูปร่างออกมาก็เป็นฝุายดี เป็นไปเพ่ือความสุขความเจริญ ถ้าจิตใจไม่ดี ทุกสิ่งทุก



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

393 

อย่างที่ส าเร็จรูปออกมาก็เป็นฝุายไม่ดีเป็นไปเพ่ือความทุกข์ความเสื่อมคนเราจะสุขหรือทุกข์ก็อยู่
ที่จิตใจของตน จะร่มเย็นหรือเดือดร้อนจะเจริญหรือเสื่อมก็อยู่ที่จิตใจนี่แหละ ฉะนั้น จึ งกล่าวได้
ว่า “ทุกอย่างส าคัญที่จิตใจ”แม้ในทางพระพุทธศาสนา พระพุทธองค์ก็ได้ตรัสในเรื่องนี้ไว้ว่า 
“มโน ปุพฺพ  คมา ธมฺมา มโน เสฏฺฐา มโนมยา มนสา เจ ปทุฏฺเฐน ภาสติ วา กโรติ วา ตโต น  ทุกฺ
ขมนฺเวติ จกฺก  ว วหโต ปท ” แปลว่า “ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ ส าเร็จด้วยใจ 
เหมือนล้อหมุนตามรอยเท้าโคท่ีลากไป ฉะนั้น ถ้าคนมีใจชั่ว ก็พูดชั่วหรือท าชั่วตามไปด้วย เพราะ
ความชั่วนั้น ทุกข์ย่อมติดตามเขาไป” 

 4. วิมังสา ความสอบสวน ไตร่ตรอง ได้แก่ การใช้ปัญญาพิจารณาหมั่นใคร่ครวญตรวจ
ตรา หาเหตุผล คนที่มีวิมังสา จะชอบคิดค้น หาเหตุผล ชอบสอบสวนทดลอง เมื่อท าอะไร ก็คิด
พิจารณาทดสอบไปท างานอย่างใดหรือก าลังประกอบธุรกิจเรื่องใดอยู่ ต้องหมั่นตริตรองพิจารณา
เหตุผลในการงานนั้น หรือธุรกิจเรื่องนั้นลักษณะของวิมังสาก็คือหมั่นพินิจ พิเคราะห์ไตร่ตรอง 
ใคร่ครวญ คิดทบทวนสอบสวนพิจารณาเหตุผลในกิจการที่ตนประกอบให้เห็นเหตุผลต้นปลาย
โดยแจ่มชัดว่าเมื่อท าเหตุอย่างนี้ลงไปในเบื้องต้นแล้ว จะปรากฏผลในเบื้องปลายเป็นอย่างไรหรือ
ว่าเมื่อได้เห็นผลเข้าแล้วตริตรองพิจารณาสอบสวน จนรู้เห็นได้แน่ชัดว่าที่ปรากฏผลเป็นอย่างนี้ ก็
เพราะมีเหตุผลเป็นอย่างนั้น กล่าวสั้นๆ เพ่ือให้จ าง่าย วิมังสา ก็คือหมั่นตริตรองพิจารณา จนรู้
เห็นเหตุผลในเรื่องที่ท าจนแจ่มแจ้งชัดเจน 

 วิมังสา ข้อนี้เป็นคุณธรรมที่ส าคัญยิ่ง เป็นทางแห่งความส าเร็จที่เห็นได้เด่นชัด เป็น
คุณธรรมที่ช่วยให้ถึงความส าเร็จโดยราบรื่นอย่างแท้จริง เพราะท าให้เข้าใจในทางได้ทางเสีย ทาง
เจริญ ทางเสื่อม ทางควรทางไม่ควร เมื่อมีความเข้าใจอย่างนี้แล้ว จะได้เลือกกระท าแต่ในทางที่
ถูกที่ควรซึ่งเป็นทางได้ และจะได้หลีกเลี่ยงหรือละเว้นทางที่ไม่ถูกไม่ควร ซึ่งเป็นทางเสีย รวม
ความว่า วิมังสา เป็นคุณธรรมที่ท าให้รู้จักเลือกกระท าแต่สิ่งที่ถูกที่ควรและรู้จักหลีกเลี่ยงละเว้น
สิ่งที่ไม่ถูกไม่ควรได้โดยถูกต้องไม่ผิดพลาด ซึ่งเป็นความฉลาดอย่างยิ่งยอด 

 เรื่องเหตุ-ผล หรือ ต้น-ปลาย นี้ ตามธรรมดาจะถูกต้องหรือตรงกันอยู่เสมอ ไม่มีแปร
ผันหรือคลาดเคลื่อนเป็นอย่างอ่ืนไปได้ คือ ถ้าเหตุดี ผลก็ดี ถ้าเหตุไม่ดีผลก็ไม่ดีเป็นดังนี้เสมอไป 
เหมือนอย่างว่าถ้าเราปลูกมะม่วงหรือทุเรียน ผลที่เราได้ก็ต้องเป็นมะม่วงหรือทุเรียน นั่นเอง คง
ไม่กลายเป็นพริกหรือมะเขือไปได้ ข้อนี้ฉันใด กิจการอ่ืนๆ ที่เราประกอบก็ฉันนั้น ผลย่อมเป็นไป
ตามเหตุ ย่อมจะมีขึ้นแล้วแต่เหตุ คือ ถ้าเราประกอบกิจการดี ไม่ผิดกฎหมาย ไม่ผิดศีลธรรม
วัฒนธรรม เราก็จะได้รับผลดี มีแต่ความสุขความเจริญ ตรงกันข้าม ถ้าเราประกอบกิจการไม่ดีซึ่ง
เป็นกิจการที่แสดงถึงความเห็นแก่ตัว เป็นกิจการผิดกฎหมายผิดศีลธรรมวัฒนธรรม เป็นกิจการที่
ท าด้วยโลภะ โทสะ โมหะ เช่นนี้ เราก็จะได้รับผลที่ไม่ดี มีแต่ความทุกข์ความเดือดร้อน ต้องสะดุ้ง
หวาดระแวงอยู่ร่ าไป หาความสงบใจมิได้ เพราะเหตุนี้ ท่านผู้รู้จึงได้กล่าวเป็นกลอนไว้ว่า 
  “อันเหตุผล ต้นปลาย ทั้งหลายแหล่ ย่อมแล้วแต่ บุญกรรม น าสนอง 
  ท าเหตุดี ผลดี มีเนืองนอง ท าเหตุชั่ว ผลต้อง เป็นชั่วเอย” 



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

394 

 พระพุทธองค์ก็ได้ตรัสสอนไว้ ว่า“ยาทิส  วปเต พีช  ตาทิส  ลภเต ผล  กลฺยาณการี กลฺ
ยาณ  ปาปการี จ ปาปก .”แปลว่า บุคคลหว่านพืชเช่นใด ย่อมได้ผลเช่นนั้น ผู้ท ากรรมดีย่อม
ได้ผลดี ผู้ท ากรรมชั่ว ย่อมได้ผลชั่ว. (ส .ส. (บาลี) 15/333). 
  อิทธิบาท  4  อย่างนี้ จะเกื้อหนุนกัน และมักมาด้วยกัน เช่น เกิดฉันทะ มีใจรักแล้วก็
ท าให้พากเพียร เมื่อพากเพียรแล้ว ก็เอาใจจดจ่อ ใฝุใจอยู่เสมอและเปิดช่องให้ใช้ปัญญาพิจารณา
ไตร่ตรอง 

   
บทสรุป 
 

  การบริหาร คือ การร่วมมือกันขับเคลื่อนงานให้เป็นไปด้วยความคล่องตัวโดยใช้คน เงิน 
วัตถุและการจัดการให้เหมาะสมตามส่วนด้วยความเสมอภาคด้วยความมุ่งมั่นเพ่ืองานนั้นบรรลุ
เปูาหมายได้อย่างมีประสิทธิภาพประสิทธิผล จากคนทุกคนในสังคมต้องร่วมมือกันแสดง  หลัก
พุทธธรรมกับการบริหารองค์กร การบริหารงานในพระพุทธศาสนามีหลักธรรมที่ใช้ในการบริหาร
เพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุดและบรรลุเปูาหมายที่ตั้งไว้ในที่นี้ ได้แก่  พรหมวิหาร 4 อิทธิบาท 4 
และสังคหวัตถุ 4 
 
เอกสารอ้างอิง 
 

ติน ปรัชญพฤทธิ์. (2555), การบริหารการพัฒนา :ความหมาย เนื้อหา แนวทางและปัญหา. พิมพ์ 
ครั้งที่ 13. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ธงชัย สันติวงษ (2543), องคการและการบริหาร. พิมพครั้งที่ 11. กรุงเทพฯ : ไทยวัฒนาพานิช,  
พยอม วงศสารศรี. (2542), องคการและการจัดการ. กรุงเทพฯ: พรานนกการพิมพ์. 
พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2544), พุทธวิธีในการบริหาร. พิมพครั้ง 4. กรุงเทพฯ:  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี (ว.วชิรเมธี). (2550), คนสําราญงานสําเร็จ. พิมพครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ:  
 บริษัท อัมรินทรพริ้นติ้งแอนดพลับลิชชิ่ง จ ากัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).(2554), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ 
 ครั้งที่ 20. กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จ ากัด. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539), พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิรัช วิรัชนิภาวรรณ.(2534), คุณธรรมสําหรับนักบริหาร. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม.  
ว.วชิรเมธี.(2551), รักแท้คือกรุณา. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: บริษัท ส านักพิมพ์สุภา จ ากัด. 
อานันท์ ปันยารชุน (2542). ธรรมาภิบาลในการบริหารจัดการที่ดีในมหาวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
อนันต์ เกตุวงศ์. (2523), การบริหารการพัฒนา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  

http://koha.library.tu.ac.th/cgi-bin/koha/opac-detail.pl?biblionumber=621819&query_desc=an%3A55245

