
คติธรรมทางพระพุทธศาสนาท่ีปรากฏในการประกอบพิธีกรรม 
“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 

Buddhist Moral Depicted in Conducting “Kal-Sa-Eang” Rite, 
Phrai Bueng District, Sisaket Province 

 

 
1พระอธิการสมภาร นิภาธโร, 2พระมหาขุนทอง เขมสริิ, 

3สุทัศน์ ประทุมแก้ว, และ4พรทิพย ์เกดิถาวร 
1Phra Athikarnsomparn Nipataro (Yootee), 2Phramaha Khuntong Khemasiri,  

3Suthat Pratoomkaew, and4 Ponthip Kedthawon 
 

1,2,3วิทยาลัยสงฆ์ศรีสะเกษ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั, ประเทศไทย 
4มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภมูิ, ประเทศไทย 

1,2,3Sisaket Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,Thailand. 
4Chaiyaphum Rajabhat University, Thailand.        

 

 
1phrasom2523@gmail.com  2Ponthip@Gmail.com 

 
Received February 19, 2020;   Revised March 2, 2020;   Accepted May 9, 2020 

 
 

บทคัดย่อ 
 

 การศึกษาวิจัยมีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาความเชื่อที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม 
“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 2) เพ่ือศึกษาปัจจัยด้านสังคมที่มีความสัมพันธ์ต่อ
การประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ การวิจัยเรื่องนี้เป็นการวิจัย
เชิงคุณภาพ ซึ่งมีผู้ให้ข้อมูลที่ส าคัญ จ านวน 24 รูป/คน ในการวิจัยครั้งนี้จึงสนใจที่จะศึกษา
เกี่ยวกับความเชื่อของชุมชนด้านการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะ
เกษ จากปราชญ์ชาวบ้านหรือผู้น าท้องถิ่นและสมาชิกภายในครอบครัว เพ่ือใช้สืบทอดประเพณี
ความส าคัญและคุณค่าทางสังคมและทางจิตใจที่มีในวิถีการด าเนินชีวิตของชุมชนนั้นๆ เป็น
พิธีกรรมอย่างหนึ่งของชาวศรีสะเกษ ที่มีเชื้อสายกูย (เยอ) มาจากความเชื่อในการ พ่ึงพาสิ่งลี้ลับ
ของธรรมชาติในการด ารงชีวิต โดยเฉพาะวิญญาณของบรรพบุรุษ เทวดาที่อยู่บนฟ้าเพ่ือขอพรสิ่ง



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

69 

ศักดิ์สิทธิ์ ให้ดวงวิญญาณบรรพบุรุษมาปกปักรักษา ผ่านร่างทรงของแม่สะเองหรือการแก้บนที่
ท าไว้เมื่อยามเจ็บไข้ได้ป่วยหรือเมื่อมีเหตุส าคัญ ที่ต้องอาศัยก าลังใจจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ พิธีกรรมนี้
สะท้อนให้เห็นถึงความสมัครสมานสามัคคีของชาวบ้าน ปลูกฝังคุณธรรม ให้ลูกหลานรู้จักเคารพ
ผู้หลักผู้ใหญ่ ปฏิบัติตามประเพณีท่ีดีงามต่อไป 
 
ค าส าคัญ : คติธรรม, พระพุทธศาสนา, การประกอบพิธีกรรม, แกลสะเอง 
 
Abstract 
 

The objectives of this thesis include: 1) to study the belief appearing in the Kal-Sa-
Eang rite in Phrai Bueng District, Sisaket Province; and 2) to study social factors related to 
conducting the Kal-Sa-Eang ritual in Phrai Bueng District, Sisaket Province. This research is a 
qualitative research. The key informants include 24 monks and laymen. The researchers are 
interested in studying the belief of the community in conducting Kal-Sa-Eang rites in Phrai 
Bueng District, Sisaket Province. According to the local sages, leaders and family 
members, the rite is for inheriting tradition that is spiritually important and valuable for the 
way of living in the community. It is a rite of Sisaket people of Kui (mayor) descent believing 
in relying on the mystery of nature for a living specially the spirits of the ancestors and the 
angels in the sky to bless and protect them. The ancestral spirits express themselves 
through the medium of Mae-Sa-Eang. This is also the occasion to make a votive offering for 
recovering from illness or for other important events that need spiritual support from the 
sacredness. This ritual also reflects the unity of the people and cultivates virtue of younger 
generation in respecting adults and practicing the virtuous tradition. 

 
Keyword: Moral, Buddhism, Conducting Ritual, Kal-Sa-Eang 

 
บทน า 
 

 สังคมวัฒนธรรมของคนอีสานมีระบบวิถีชีวิตที่เก่ียวโยงสัมพันธ์กับธรรมชาติและสภาพ
ภูมิประเทศในลักษณะการพ่ึงพิงและการเคารพกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ วิถีชีวิตที่เกี่ยวโยง
สัมพันธ์กับธรรมชาติและสภาพภูมิประเทศจึงเป็นจุดก าเนิดแห่งวัฒนธรรมที่ยิ่งใหญ่หลายอย่าง 
วัฒนธรรมที่สะท้อนให้เห็นถึงเอกลักษณ์ของท้องถิ่นและเป็นสื่อที่เชื่อมความสัมพันธ์ระหว่างคน
ในสังคมอย่างหนึ่งก็คือ“วัฒนธรรม”ความเชื่อความศรัทธาที่เกี่ยวข้องกับพลังที่อยู่เหนือ
ธรรมชาติ เนื่องจากสิ่งที่มนุษย์ไม่รู้ ไม่เข้าใจ ไม่สามารถอธิบายหาเหตุผลได้ด้วยสามัญส านึกและ
ตรรกะ จึงกลายเป็นการอธิบายหาเหตุผลโดยอาศัยความเชื่อหรือเหตุผลที่วางอยู่บนพ้ืนฐาน
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับอ านาจเหนือธรรมชาติ ความเชื่อของคนในแต่ละท้องถิ่นมักจะมี



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

70 

ต้นเหตุมาจากการเกิดปัญหาในการด ารงชีวิตที่มนุษย์เองไม่สามารถแก้ไขปัญหาได้ แต่ละสังคม
ต่างก็มีความเชื่อที่เป็นแบบฉบับของตน เป็นมรดกสืบทอดกันมาจนถึงปัจจุบัน (เบญจรัตน์ 
เมืองไทย,2543:75) ความเชื่อเป็นพ้ืนฐานของลัทธิทางศาสนา ไม่ว่าประเทศใด ศาสนาใดก็ตาม ล้วน
มีความเชื่อและพิธีกรรมที่แตกต่างกันออกไป (จารุวรรณ ธรรมวัตร,2538: 2)  
 ความเชื่อเป็นพื้นฐานการกระท าที่เป็นไปทั้งในทางที่เป็นกุศลและอกุศลและความเชื่อ
ส่วนใหญ่จะเป็นการถ่ายทอดทางวัฒนธรรมและขนบธรรมเนียมประเพณีของคนในแต่ละสังคม 
ท าให้สังคมที่ต่างกันมีความเชื่อไม่เหมือนกัน แต่ในลักษณะเดียวกันนั้น ความเชื่อที่นับถือย่อมมี
การวิวัฒนาการมาจากธรรมชาติ ศาสนา ความคิดของมนุษย์เป็นพ้ืนฐาน ที่ส่งผลให้มนุษย์นั้น
เชื่อถือตามพ้ืนฐานความเชื่อนั้นมาจาก 3 ประเด็น คือ 1) ความเชื่อที่เกิดจากธรรมชาติ 2)ความ
เชื่อที่มากับศาสนา 3) ความเชื่อเกิดจากความคิดของมนุษย์ (เอ่ียม ฉายางาม,2532 :155) 
  กลุ่มชาติพันธุ์เยอซึ่งเป็นชนกลุ่มน้อย มีวิถีชีวิตผูกพันพ่ึงพิงอยู่กับธรรมชาติ มีการ
ประกอบ พิธีกรรมเซ่นผีอย่างเป็นระบบมีระเบียบแบบแผน พิธีกรรมผีจะเอง (สะเอง) เป็น
พิธีกรรมจัดท าขึ้นเพ่ือการรักษาโรค รักษาคนไข้ของชาวเยอในอ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
บางแห่งเรียก ล าผีฟ้า ผีแถน โดยมีความเชื่อว่าโรคที่เกิดจากการกระท าของภูตผี จึงท าพิธีเชิญผี
แถนและผีบรรพบุรุษมาช่วยปกป้องคุ้มภัยพิบัติทั้งปวงการนับถือผีได้ถ่ายทอดความรู้จากรุ่นสู่รุ่น 
สะท้อนให้เห็นถึงความเชื่อและค่านิยมของคนในสังคมแบบดั้งเดิม ค าว่า“สะเอง”เป็นภาษาส่วย 
แต่คนลาวจะเรียกว่า สะเอิง มีความหมายเหมือนกันทั้งภาษาลาวและภาษาส่วยแต่จะเรียก
ต่างกันเท่านั้น ความหมาย คือ ครก 
 แกลสะเอง เป็นพิธีกรรมอย่างหนึ่งของชาวศรีสะเกษที่มีเชื้อสายกูย (เยอ) มาจาก
ความเชื่อในการพ่ึงพาสิ่งลี้ลับของธรรมชาติในการด ารงชีวิต โดยเฉพาะวิญญาณของบรรพบุรุษ 
เทวดาที่อยู่บนฟ้า เพ่ือขอพรสิ่งศักดิ์สิทธิ์ให้ดวงวิญญาณบรรพบุรุษมาปกปักรักษาผ่านร่างทรง
ของแม่สะเอง หรือการแก้บนที่ท าไว้เมื่อยามเจ็บไข้ได้ป่วยหรือเมื่อมีเหตุส าคัญที่ต้องอาศัย
ก าลังใจจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ชาวกูย (เยอ) จะมีเชื้อสะเองแฝงอยู่ในร่างกายและยกให้เป็นมรดกตก
ทอด ซึ่งมีตกแก่ลูกสาวคนโตของครอบครัวไปเป็นทอดๆ การแกลสะเองมักกระท าในเดือนสาม 
เพราะพืชผลในไร่นาเก็บเกี่ยวเรียบร้อยแล้ว เจ้าภาพที่จัดงานเตรียมพร้อม โดยการบอกเหล่า
ญาติพ่ีน้องทั้งใกล้และไกลมารวมกัน ตามวันที่ก าหนด จัดท าปะร าพิธี ชั้นวางเครื่องเซ่นไหว้ เก็บ
ดอก จ าปา (ลั่นทม) มาร้อยมาลัย ถ้าไม่มีก็ใช้ดอกจานแทน เตรียมด้าย ใบตองกล้วย ท าขันเบ็ง 
และกรวยดอกไม้ เทียนเหลือง เทียนขาว ข้าวตอกแตก บางแห่งมีเครื่องยกครูที่จัดไว้ในปะร าพิธี 
เรียกว่า เสาโฮง (เสาบายมือ) ที่ประกอบไปด้วยข้าวต้มมัด ฝ้าย กล้วยน้ าว้า ผ้าไหม ข้าวสาร เงิน 
12 บาท สุราขาว 1 ขวด ธูป เทียน กรวย 32 กรวย พานหมาก พลู บุหรี่ น้ าหอม 
 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาเก่ียวกับความเชื่อของชุมชนด้านการประกอบพิธีกรรม
“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ จากปราชญ์ชาวบ้าน หรือผู้น าท้องถิ่นและสมาชิก
ภายในครอบครัว เพ่ือใช้สืบทอดประเพณีความส าคัญและคุณค่าทางสังคมและทางจิตใจที่มีในวิถี
การด าเนินชีวิตของชุมชนนั้นๆเป็นพิธีกรรมอย่างหนึ่งของชาวศรีสะเกษ ทีมีเชื้อสายกูย (เยอ) มา



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

71 

จากความเชื่อในการพ่ึงพาสิ่ง ลี้ลับของธรรมชาติในการด ารงชีวิต พิธีกรรมนี้สะท้อนให้เห็นถึง
ความสมัครสมานสามัคคีของชาวบ้าน ปลูกฝังคุณธรรม ให้ลูกหลานรู้จักเคารพผู้หลักผู้ใหญ่ 
ปฏิบัติตามประเพณีท่ีดีงามต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 
 

 1. เพ่ือศึกษาความเชื่อที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง 
จังหวัดศรีสะเกษ 
 2. เพ่ือศึกษาปัจจัยด้านสังคมที่มีความสัมพันธ์ต่อการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง”
อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
 3. เพ่ือศึกษาคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม                   
“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
 
วิธีด าเนินการวิจัย 
 

 การวิจัยเรื่อง “ศึกษาความเชื่อทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม
“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ”เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้การวิจัยเอกสาร 
และการวิจัยภาคสนาม โดยใช้การสัมภาษณ์เชิงลึก ซึ่งมีผู้ให้ข้อมูลที่ส าคัญ จ านวน 24 คน/รูป 
ผู้วิจัยได้ก าหนดขอบเขตของการวิจัยไว้ ดังนี้ 
 1. ขอบเขตด้านเนื้อหา  
 ศึกษาความเชื่อของชุมชนด้านการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง 
จังหวัด ศรีสะเกษ ตลอดจนปราชญ์ชาวบ้าน ผู้น าท้องถิ่นและสมาชิกภายในครอบครัว ใช้เพ่ือสืบ
ทอดประเพณ ีแกลสะเอง รวมทั้งศึกษาปัจจัยที่มีผลต่อการสืบทอดประเพณีแกลสะเอง ตลอดจน
การรับรู้ของประชาชนในท้องถิ่นที่มีต่อประเพณีแกลสะเอง ในจังหวัดศรีสะเกษและศึกษาจาก
เอกสารทั่วไป ต ารา วิทยานิพนธ์ มีผู้เชี่ยวชาญได้รจนาไว้ 
 2. ขอบเขตด้านพื้นที่  
  ผู้วิจัยได้ก าหนดเลือกพ้ืนที่ศึกษาภาคสนาม (Field Research) เป็นการศึกษาใน
ขอบเขตด้านพ้ืนที่ คือ (1) บ้านปราสาทเยอ (2) บ้านโพนปลัดและ(3) บ้านเขวา ต าบลปราสาท
เยอ อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ  
 3. ขอบเขตด้านประชากร 
 ผู้ให้ข้อมูลหลักในการวิจัยเชิงคุณภาพครั้งนี้ ผู้วิจัยจะใช้การเลือกแบบเจาะจง จาก 5 
กลุ่มหลัก ได้แก่ 
  (1) กลุ่มราชการ คือ หน่วยงานราชการที่มีส่วนเกี่ยวข้องและสนับสนุนประเพณี
แกลสะเอง ของชุมชนบ้านปราสาทเยอ ได้แก่ องค์การบริหารส่วนต าบลปราสาทเยอ และ
วัฒนธรรมอ าเภอไพรบึง จ านวน 2 หน่วยงาน 



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

72 

  (2) ปราชญ์ชาวบ้าน คือ ตัวแทนของประชาชนในอ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ                   
ท าหน้าที่ประสานงานระหว่างองค์การบริหารส่วนต าบลปราสาทเยอกับประชาชน จ านวน 10 
คน 
  (3) ผู้น าท้องถิ่น คือ ผู้ที่มีบทบาทส าคัญในการน ากลุ่มไปสู่จุดประสงค์หรือ
เป้าหมายที่ตั้งไว้เป็นบุคคลที่สมาชิกในกลุ่มให้ความยอมรับนับถือ เชื่อฟังและปฏิบัติตามใน
การศึกษาครั้งนี้มุ่งศึกษา ผู้ที่มีบทบาทในการเป็นผู้น าเกี่ยวกับการประกอบพิธีกรรมประเพณี
แกลสะเอง จ านวน 3 คน และผู้น าชุมชนบ้านปราสาทเยอ อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
จ านวน 3 คน รวมจ านวน 6 คน 
  (4) สมาชิกภายในครอบครัว คือ ตัวแทนของครอบครัวที่มีความเกี่ยวพันกันทาง
สายโลหิตที่อยู่ร่วมกันในบ้านหลังเดียวกัน และมีปฏิสัมพันธ์กัน ซึ่งการศึกษาวิจัยนี้มุ่งศึกษา
ตัวแทนของครอบครัวชุมชนบ้านปราสาทเยอ อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ จ านวน 3 คน 
จาก 3 ครอบครัว 
  (5) ครูเบีย คือ ผู้ที่น าประกอบพิธีกรรมในการอันเชิญดวงวิญญาณผีบรรพบุรุษ
เพ่ือให้มาเข้าสิงอยู่ในร่างทรงก่อนที่จะประกอบพิธีกรรมเกี่ยวกับการแกลสะเองของชาวเยอ 
จ านวน 3 คน 
 รวมผู้ให้ข้อมูลในการวิจัยครั้งนี้จ านวนทั้งสิ้น 24 คน นอกจากนี้ผู้วิจัยยังจะได้เก็บ
ข้อมูลบางประเภทจากการสัมภาษณ์แบบไม่เป็นทางการในกลุ่มผู้ให้ข้อมูลอ่ืนๆที่ไม่ได้ก าหนดไว้ 
ซึ่งจัดอยู่ในส่วนของการสังเกตการณ์ประกอบกันไปด้วย   

 4. ขอบเขตด้านเวลา  
 ระยะเวลาที่ใช้ในการศึกษาวิจัย เริ่มตั้งแต่เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 2562 รวม
ระยะเวลาทั้งสิ้น 6 เดือน 
 
ผลการวิจัย 
 

  1. การประกอบพิธีกรรมการแกลสะเอง เป็นการแสดงถึงการบูชาบุคคลที่ควรบูชา 
เพราะวิญญาณของบรรพบุรุษเป็นบุคคลผู้ท าความดีมาก่อน ซึ่งตรงกับหลักมงคลข้อที่ว่า ปูชา จ 
ปูชนียาน  เอตมฺมงฺ คลมุตฺตม  แปลว่า การบูชาบุคคลที่ควรบูชาเป็นมงคล (สิ่งดีงาม) อย่างยิ่งและ
ควรที่อนุชนรุ่นหลังจะให้ความส าคัญและศึกษาเอาเยี่ยงอย่าง เป็นปูชนียบุคคลที่ควรแก่การ
เคารพกราบไหว้บูชา ท่านจึงเป็นปูชนียบุคคลอีกผู้หนึ่งที่เราทั้งหลายเคารพควรกราบไหว้บูชา 
 2. คติธรรมเรื่องเทพหรือเทวดาหรือเทพเจ้าผู้ดลบันดาลสุขทุกข์ให้แก่มนุษย์ ซึ่งเข้ากัน
ได้กับหลักการในพระพุทธศาสนาข้อที่ว่า เป็นอุปปัตติเทพ คือ เทวดาโดยก าเนิด หมายถึ ง 
เทวดาในสวรรค์และพรหมทั้งหลายและความเชื่อเรื่องผีและเทพกับวรรณกรรมอีสาน ซึ่งลักษณะ
ความเชื่อเรื่องผีและเทพ เป็นเรื่องที่มีปรากฏค่อนข้างมากในวรรณกรรมอีสานเรื่องสังข์ศิลป์ชัย  



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

73 

 3. คติธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง” 
อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ มีความคลายคลึงกับชาวไทยในภาคอีสานโดยทั่วไป คือ เปนพิ
ธีกรรมที่เก่ียวกับความเชื่อในอ านาจเหนือธรรมชาติ เชน การนับถือผีแถน ผีค้ า หรือผีบรรพบุรุษ 
ผีมเหสักข (ผีหอผีโฮง) ผีน้ า ผีปา ท าใหเกิด ประเพณี พิธีกรรม เพ่ือท าใหผีพอใจ เชน ในฮีตสิบ
สอง คองสิบสี่ อันเปนกฎหมายแบบจารีตประเพณี ก าหนดพิธีกรรมต่างๆจึงมีลักษณะผสมผสาน
เปนพุทธศาสนาที่ปะปนกับคติเรื่องผี นอกจากนั้นยังมีลัทธิศาสนาต่างๆ ได้แก ความเชื่อใน
พิธีกรรมเกี่ยวกับผีบรรพบุรุษ ผู้ เข าร่วมพิธีกรรมนี้จะตองเชิญอาจารย์ คือ วิญญาณของ       
บรรพบุษในพิธีกรรมเสมอ ผู้คนถือวท่าน คือ ผู้คุ้มครองสรรพสิ่ง คติธรรมทางพระพุทธศาสนาที่
ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ เห็นได้ชัดอยู
ประการ ได้แก  
  (1) ความกตัญ  ูกตเวที คติธรรมขอนี้สังเกตไดจากการกระท าและการแสดงออก
ของชาวต าบลปราสาทเยอ ที่นอมกายกรรม คือ การแสดงออกทางกายและ วจีกรรม คือ การ
แสดงออกทางวาจา ด้วยการ กล่าวบูชาถึงบุญคุณหรือคุณงามความดีของวิญญาณบรรพบุรุษที่
ได้กระท ามาตั้งแต่ในอดีต เป็นเหตุใหชาวต าบลปราสาทเยอได้ท าการประกอบพิธีกรรมการบูชานี้
ด้วยดีเสมอมา  
  (2) อามิสบูชา เมื่อชาวต าบลปราสาทเยอร าลึกนึกถึงคุณความดีของดวงวิญาณ
บรรพบุรุษแลว ไดชักชวนเชิญชวนกันน าดอกไม ธูปเทียน แตงขันหมากเบงหรือที่เรียกวา ขันธ์ 5 
ขันธ์ 8 ผาขาว พาหวาน เป็นตน เป็นเครื่องสักการะบูชาแทนความคิด ความเชื่อ ความศรัทธาที่
มีอยู่ภายในจิตใจของชาวบ้าน  
  (3) สามัคคีธรรม การที่ชาวต าบลปราสาทเยอไดรวมตัวกันเป็นหมู่ใหญ่ แล
วประกอบพิธีกรรมเก่ียวกับการแกลสะเอง โดยแสดงออกทางกายใหเห็นถึงความเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกัน ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ตั้งแต่เริ่มต้นจนจบงาน ถือได้ วาชาวต าบลปราสาทเยอ ได้
ประกอบด้วยธรรมที่ชื่อวาสามัคคีธรรม  
  (4) การประกอบพิธีกรรมการบูชาวิญญาณบรรพบุรุษ เป็นการแสดงถึงการบูชา
บุคคลที่ควรบูชา เนื่องจากวิญาณของบรรพบุรุษ เป็นบุคคลผู ท าคุณงามความดีมาก่อน มี
อุปการะ และสงเคราะหตอผู้ท าการบูชาว่ากล่าว จึงตรงกับมงคลขอที่วา ปูชา จ ปูชนี ยาน  
เอตมฺมงฺคลมุตฺตม  แปลวา การบูชาบุคคลที่ควรบูชาเปนมงคล (สิ่งดีงาม) อยางยิ่ง และ  
  (5) คติธรรมเรื่องเทพหรือเทวดาหรือเทพเจาผู้ดลบันดาลสุขทุกขใหแกมนุษย์เข
ากันไดกับ หลักการในพระพุทธศาสนา ขอที่วาเปนอุปปตติเทพ คือ เทวดาโดยก าเนิด หมายถึง 
เทวดาในสวรรค์และพรหม ทั้งหลาย เป็นต้น 
  การยอมรับว่าสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นความจริงหรือเป็นสิ่งที่เราไว้ใจ ความจริงหรือความ
ไว้วางใจ ที่เป็นรูปของความเชื่อนั้น ไม่จ าเป็นว่าจะต้องเป็นความจริงที่ตรงตามหลักเหตุผลหรือ
หลักวิทยาศาสตร์ใดๆการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง”สะท้อนให้เห็นถึงคติธรรมทาง
พระพุทธศาสนาอยู่ 3 ประการ ได้แก่ 



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

74 

 1. ความกตัญญูกตเวที   
 คตธิรรมข้อนี้ สังเกตได้จากการกระท าและการแสดงออกของชาวต าบลปราสาทเยอ ที่
น้อม กายกรรม คือ การแสดงออกทางกาย และวจีกรรม คือ การแสดงออกทางวาจา ด้วยการ
กล่าวถึงบญุคุณ หรือคุณงามความดีของบรรพบุรุษที่ได้กระท ามาแต่ในอดีต เป็นเหตุให้ชาวต าบล
ปราสาทเยอได้กล่าวถึง และประกอบพิธีกรรมการบูชาด้วยดีเสมอมาและที่ส าคัญนั้นการที่
ชาวบ้านปราสาทเยอได้ให้ความเคารพต่อบรรพบุรุษ ก็ด้วยเหตุที่ท่านเป็นผู้มีคุณธรรมเป็น
แบบอย่างแก่ชนรุ่นหลัง การกล่าวค าสรรเสริญหรือการ นอบน้อมท่านก็เพราะเหตุที่ว่าความมี
คุณธรรมของท่าน สรุปได้ว่า ผู้ศรัทธาในธรรม เมื่อบุคคลมีเหตุ คือ ธรรม มีผล คือ ศรัทธา 
ศรัทธานั้นเป็นปัจจัยเกื้อกูลต่อการเข้าถึงเป้าหมาย ดังที่เหล่าปัญจวัคคีย์ เมื่อเกิดศรัทธาในธรรม
ของพระพุทธเจ้า เพราะถือเอาธรรมในพระพุทธเจ้าแล้ว ไม่ได้หยุดอยู่เพียงแค่ศรัทธาในธรรม
เท่านั้นแต่เกิดความสนใจแล้วจึงได้เข้าไปหา นั่งใกล้เงี่ยหูฟังธรรมว่าพระผู้มีพระภาคจะตรัสเรื่อง
อะไร แล้วจึงจดจ าในธรรมนั้นๆ น าธรรมนั้นมาพิจารณาในเนื้อความ เพ่งพินิจในธรรม เกิดความ
ดียินพอใจเกิดความขยันอดทน ไตร่ตรอง และยอมอุทิศทั้งกายและใจ จึงเกิดปัญญารู้แจ้งธรรม 
เมื่อได้ฟังธรรมอันเป็นผล แห่งพระอรหัตก็สามารถส าเร็จเป็นพระอรหันต์ได้ในที่สุด  
 2. อามิสบูชา   
 เมื่อชาวต าบลปราสาทเยอร าลึกนึกถึงคุณความดีของบรรพบุรุษแล้ว ได้ชักชวนเชิญ
ชวนกันน าดอกไม้ ธูปเทียน แต่งขันหมากเบ็ง ผ้าหลายหลากสีมีสีแดง เป็นต้น ข้าวปลาอาหาร 
หวานคาว เป็นเครื่องสักการะบูชา แทนความคิด ความเชื่อ และความศรัทธา ที่มีอยู่ภายในจิตใจ
ของชาวบ้าน ในข้อนี้เป็นแนวคิดท่ีเกี่ยวโยงกันกับหลักความศรัทธา ในฐานะเป็นเครื่องมือพัฒนา
บุคคลผู้อยู่ครองเรือนให้ได้รับทั้งประโยชน์ในปัจจุบัน และประโยชน์ภายหน้า ได้แก่ การมีทรัพย์ 
ยศ เกียรติ ไมตรี ความมีจิตใจเจริญ งอกงามด้วยคุณธรรมความดี ท าให้ชีวิตนี้มีค่า และเป็น
หลักประกันชีวิตในภพหน้า เป็นต้น ศรัทธาที่เป็นเครื่องมือของคฤหัสถ์ให้ได้รับทั้งประโยชน์ใน
ปัจจุบันและประโยชน์ภายหน้า บุคคลล้วนมีความปรารถนาในประโยชน์สุข ทั้งประโยชน์ใน
ปัจจุบันและประโยชน์ภายหน้า แต่ยังไม่รู้ในหลักของการท าตนให้ได้รับประโยชน์สุขนั้น ว่าควร
จะกระท าการณ์อย่างไร ถึงจะให้ได้ในสิ่งนั้นมา ดังที่อาฬวกยักษ์ได้ทูลถามพระพุทธเจ้าที่ว้า 
บุคคลละโลกนี้แล้วไปสู่โลกหน้า ท าอย่างไรเล่าจึงจะไม่เศร้าโศก พระผู้มีพระภาคตรัสตอบว่า 
“บุคคลอยู่ครองเรือนประกอบด้วยศรัทธา มีธรรม 4 ประการนี้ คือ สัจจะ ธรรม ธิติ จาคะ ละ
โลกนี้ไปแล้วย่อมไม่เศร้าโศก”ผู้ใดมีธรรม 4 อย่างนี้ เป็นชื่อของเหตุ เหตุแห่งการได้ปัญญาที่
เป็นไปในปัจจุบัน อันใดและเหตุแห่งความละไปแล้วไม่มีความเศร้าโศก เป็นไปในสัมปรายภพ    
 สรุปได้ว่า ความเชื่อและศรัทธาชาวต าบลปราสาทเยอ ที่ร าลึกนึกถึงคุณความดีของ
บรรพบุรุษแล้ว ก็เป็นไปในฐานะที่ เปรียบได้กับเป็นเครื่องมือพัฒนาบุคคลผู้อยู่ครองเรือน ที่
บรรพบุรุษได้ท าเป็นแบบอย่าง ให้ระลึกถึงแล้วน้อมน าเครื่องสักการะบูชามากราบไหว้ เพ่ือเป็น
การแสดงถึงการสักการะด้วยอามิสบูชาด้วยเหตุที่ท่านมีการประพฤติปฏิบัติอันเป็นแบบอย่างใน
เรื่องของการประกอบคุณงามความดี จนท าให้ได้รับทั้งทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ และสัมปรายิ



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

75 

กัตถประโยชน์ คฤหัสถ์ท่ีเป็นผู้ครองเรือน ควรมีศรัทธาที่ก่อให้เกิดกัลยาณธรรมทั้งปวงอันมีธรรม 
4 อย่าง คือ สัจจะ ธรรม ธิติ จาคะ ที่ได้กระท าแล้วในปัจจุบันอย่างสม่ าเสมอ และสมบูรณ์ด้วย
ความบริสุทธิ์ เมื่อเขาละจากโลกนี้ไปโลกอ่ืน จึงไม่เศร้าโศกเสียใจ เพราะบุคคลเกิดศรัทธา       
จึงท าให้กระท ากรรมในธรรมอันดีงาม ได้กระท าทางแห่งความดี เพ่ือไปสู่โลกหน้าที่เป็นสุข ซึ่ง
แตกต่างจากบุคคลส่วนมาก ที่มีความคิดเห็นว่าผลของความสุขนั้น เกิดจากการมีทรัพย์เป็น
จ านวนมากเท่านั้น แต่แท้จริงแล้วหลังความตายในทางพระพุทธศาสนานั้น สิ่งที่จะน าสุขมาให้
เมื่อยังมีชีวิตอยู่และติดตัวไปหลังความตายนั้นคือ ผลของกรรมดีและชั่ว อันเป็นผลของกรรมที่
เกิดจากการกระท าของบุคคล กรรมทุกอย่างที่นรชนสั่งสมไว้แล้วยอมมีผลเสมอไป ขึ้นชื่อว่า
กรรมแม้จะเล็กน้อย ที่จะไม่ให้ผลเป็นอันไม่มี 
 3. สามัคคีธรรม   
  การที่ชาวต าบลปราสาทเยอได้รวมตัวกันเป็นหมู่ใหญ่ แล้วประกอบพิธีกรรมเกี่ยวกับ
การแกลสะเอง โดยแสดงออกทางกายให้เห็นถึงความเป็นหนึ่งใจเดียวกัน มีความช่วยเหลือ
เกื้อกูลกันตั้งแต่เริ่มต้นจนจบงาน ถือว่าชาวต าบลปราสาทเยอ มีสามัคคีธรรมตามครรลองของ
ประเพณีดั้งเดิมของชาวอีสาน ที่มีการรวมตัวกันเพ่ือประกอบพิธีกรรมในการเซ่นไหว้บูชาบรรพ
บุรุษ ที่เป็นหลักความเชื่อเก่าแก่จนกลายเป็นวัฒนธรรมของชาวอีสาน ในเรื่องผีอีสานกับความ
เชื่อในการจัดระเบียบทางสังคมหรือกระบวนการสร้างพ้ืนที่ทางสังคมของผีอีสาน ซึ่งคติความเชื่อ
เรื่องผีเป็นคติความเชื่อที่มีอยู่ในปัจเจกชนแต่ละคน ซึ่งพยายามหาค าตอบในปรากฏการณ์ที่
เกิดข้ึน ผีเป็นสัญลักษณ์ของอ านาจเหนือธรรมชาติ ที่อยู่เหนืออ านาจการควบคุมของมนุษย์ เมื่อ
มนุษย์มาอยู่รวมกันเป็นกลุ่ม มนุษย์มีความผูกพันกันและได้แสดงพฤติกรรมร่วมกันเกิดเป็น
พิธีกรรมที่เกี่ยวกับความเชื่อเรื่องผี“ผี”ในทัศนคติของชาวบ้านเป็นผีที่มีความส าคัญ ต่อวิถีการ
ด าเนินชีวิตของคนในชุมชน ผีเป็นผู้ให้ อาจกล่าวได้ว่า ผีเป็นผู้วางกฎเกณฑ์ในการด าเนินชีวิต
ของชาวบ้าน ผีเป็นสิ่งที่รู้สึกสัมผัสได้ อาจจะไม่ใช่ด้วยระบบประสาททั้งห้า หากเกิดขึ้นด้วยความ
เชื่อมั่นและศรัทธาที่ท าให้เกิดดุลยภาพในสังคมระดับชาวบ้าน แม้แต่ในราชส านักไทยแต่เดิม
พิธีกรรมต่างๆ ก็มีความเชื่อเรื่องผีเข้าไปปะปนอยู่มาก ความเชื่อเรื่องภูตผีนั้น ฝังแน่นอยู่กับคติ
นิยมของคนไทยอย่างแน่นแฟ้นตั้งแต่สมัยอดีต แม้แต่ทางบ้านเมืองก็ยังมีพระราชพิธีเกี่ยวกับ
ความเชื่อเรื่องภูติผีอยู่ไม่น้อย ในรอบปีหนึ่งๆ เช่น การเซ่นสรวงพระเสื้อเมือง พระทรงเมืองและ
หลักเมือง รวมทั้งพิธีสอบสวนคดีความในสมัยอดีต โดยใช้พิธีลุยไฟ ด าน้ า เพ่ือแสดงความบริสุทธิ์
ของจ าเลย ซึ่งพิธีกรรมดังกล่าวเป็นความเชื่อในภูติผี วิญญาณทั้งสิ้น แม้แต่สมัยกรุงสุโขทัยซึ่ง
ศาสนาพุทธก าลังเจริญรุ่งเรือง การนับถือผีสางก็ยังนิยมกันอยู่ ปัจจุบันในท้องถิ่นอีสานบางแห่ง
ความเชื่อเรื่องผีก็ยังมีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของชุมชนอยู่มาก  
 ส าหรับคนอีสาน ผี คือ วิญญาณของผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว หรือท่ีมีอยู่แล้วโดยไม่ทราบว่ามี
มาแต่เมื่อใดหรือมีมาอย่างไร ผีเหล่านี้ประกอบด้วยผีประเภทต่างๆ เช่น ผีนา ผีป่า ผีเขา ผีบ้าน 
ผีหมู่บ้าน ผีปู่ย่าตายาย ผีฟ้า ผีแถนและผีอ่ืนๆ หรือแม้กระทั่งผีที่เกิดจากการกระท าของบุคคล 
เช่น ผีปอบ ความเชื่อเรื่องผี อันเป็นความเชื่อที่มีมาแต่ เดิม ผสมผสานกับความเชื่อใน



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

76 

พระพุทธศาสนาจนแทบจะแยกกันไม่ออกว่าพิธีกรรมใดเกิดจากความเชื่อในพระพุทธศาสนา 
หรือพิธีกรรมใดเกิดจากความเชื่อเรื่องผี อ านาจเหนือธรรมชาติที่เกี่ยวกับความเชื่อเรื่องผี ยังเข้า
มาเกี่ยวข้องกับชีวิตของชาวอีสาน แม้กระทั่งวาระสุดท้ายของชีวิต เมื่อมีคนตายชาวอีสานจะมี
พิธีกรรมเก่ียวกับการส่งวิญญาณของผู้ที่จากไปให้ไปสู่ภพที่มีแต่ความสงบสุข ดินแดนที่ชาวอีสาน
เชื่อว่ามีความสงบสุขก็คือ สวรรค์ จากความเชื่อท่ีว่าถ้าได้ท าบุญให้ผู้ตายแล้ว ผู้ตายจะไปมีสุขอยู่
บนสวรรค์น่าจะส่งผลมายังญาติพี่น้องที่อยู่ข้างหลัง คือ ช่วยให้คลายทุกข์โศกจากการจากไปของ
ญาติที่เสียชีวิต ถึงแม้เขาจะจากไปแต่ก็ไปพบกับความสุขอยู่บนสวรรค์ ซึ่งเป็นดินแดนที่มีแต่
ความสุข สงบ สบาย แม้ผู้ตายจะตายไปนานแล้วก็ตาม ชาวอีสานก็ยังมีความเอ้ืออาทรต่อผู้ตาย 
คือ ยังมีพิธีกรรมในฮีตเดือนเก้า การท าบุญข้าวประดับดิน เพ่ือเป็นการอุทิศส่วนกุศลให้แก่ญาติ
พ่ีน้องที่ล่วงลับไปแล้ว ให้ยังคงได้รับความสุขอยู่บนสวรรค์ โดยเชื่อว่าผีผู้ตายสามารถที่จะรับเอา
ส่วนบุญนี้ได้  
    
อภิปรายผล 
 

  จากการศึกษาวิจัยเรื่อง“คติธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในการประกอบ
พิธีกรรม“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ สามารถน ามาอภิปรายผลตามประเด็นที่
ศึกษา ดังนี้ 
 1. ความเชื่อที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม “แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัด
ศรีสะเกษ 
 ความเชื่อที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะ
เกษ จากการศึกษา พบว่า ความเชื่อที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม “แกลสะเอง” ถือก าเนิด
ขึ้นจากความเชื่อของกลุ่มชาวบ้านที่ว่า ผู้ที่ตายไปแล้วจะต้องไปอยู่ที่ยมโลก มีพระยายมราช
ปกครองคนที่ท าบาปกรรมก็จะตกนรกบ้าง เป็นเปรตบ้าง ได้รับความทุกข์ทรมานเป็นอันมาก อีก
ทั้งคนเฒ่าคนแก่มักบอกต่อๆกันมาว่า วิญญาณของบรรพบุรุษจะยังคงวนเวียนคอยดูแลและ
คุ้มครองลูกหลาน ค ากล่าวนี้ได้สอดคล้องกับจ านงค์ ทองประเสริฐ ได้ให้ทัศนะเกี่ยวกับเรื่อง
ความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ พบว่า เมื่อตายไปแล้ววิญญาณจะตกนรกหรือขึ้นสวรรค์ขึ้นอยู่กับผล
กรรมที่กระท าไว้ขณะที่มีชีวิตอยู่ ในยุคของพวกอารยันนั้นมีความเชื่อว่า การสร้างสรรค์จักวาล
และการให้ก าเนิดมนุษย์นั้น เป็นผลที่เกิดจากการเซ่นสรวงแต่ดั้งเดิม นั่นคือ เป็นผลลัพธ์ที่เกิด
จากการสังเวยตนเอง (จ านงค์ ทองประเสริฐ,2540:8)  
 
 2. ปัจจัยด้านสังคมที่มีความสัมพันธ์ต่อการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง” อ าเภอ
ไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
 ปัจจัยด้านสังคมที่มีความสัมพันธ์ต่อการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง 
จังหวัดศรีสะเกษการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง”ถือเป็นประเพณีที่ส าคัญส าหรับชาวบ้าน
ปราสาทเยอ ในรอบปีจะกระท าขึ้นเพ่ือแสดงความกตัญญูรู้คุณต่อบรรพบุรุษ เป็นการท าบุญอุทิศ



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

77 

ส่วนกุศลให้แก่ปู่ย่า ตายายที่ล่วงลับไปแล้วหรือผีบรรพบุรุษ หรือผู้อ่ืนที่ล่วงลับไปแล้วโดยไม่
เจาะจงว่าเป็นใครอีกด้วย โดยมีความเชื่อว่า การเซ่นไหว้ผีบรรพบุรุษนี้ จะได้อวยพรให้ผีบรรพ
บุรุษเหล่านั้นมีความสุข ได้ไปสู่สุขคติและจะได้อ านวยพรให้ผู้ที่อยู่เบื้องหลังให้ลูกหลานได้ท ามา
หากินได้คล่องหรือร่ ารวย และเป็นการท าให้หมดเวรหมดกรรมที่เคยมีต่อกันและกัน  มีความ
สอดคล้องกับมณี พยอมยงค์ (มณี พยอมยงค์,2536 :70) ที่ได้ศึกษาเกี่ยวกับความเชื่อของคน
ไทย พบว่า การบูชาผีบรรพบุรุษนั้นเกิดขึ้นเพราะความรักความผูกพันของลูกหลานที่ให้การ
เคารพรักบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว เช่น พ่อ แม่ ปู่ ย่า ตา ยาย เพราะเมื่อเวลาที่บุคคลเหล่านี้มี
ชีวิตอยู่ได้ท าคุณประโยชน์ให้ลูกหลานมากมาย และเมื่อบรรพบุรุษเหล่านี้ตายจากไป ลูกหลานที่
อยู่เบื้องหลังต้องท าหน้าที่ในฐานะที่มีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกันในสายเครือญาติจึงต้ องมีการ
บูชา เซ่นสรวง กราบไหว้และท าการบูชาด้วยวัตถุสิ่งของต่างๆ ส่งไปให้ หากผู้ใดไม่ปฏิบัติตาม
เชื่อกันว่าอาจจะได้รับโทษต่างๆ นาๆ จึงต้องท าการบูชา กราบไหว้ให้ช่วยบันดาลความสุขมาให้ 
เมือ่การกระท าดังกล่าวได้แสดงออกบ่อยๆ จึงเกิดความเชื่อเต็มที่และฝังลึกลงไปในจิตส านึกของ
แต่ละคน จากเนื้อหาที่กล่าวมายังมีความสอดคล้องกับณัฐพงศ แสงรักษาวงศ์, 2547:บทคัดยอ) 
ได้ท าการการศึกษาปัจจัยทางสังคมและวัฒนธรรมที่มีผลตอการเปลี่ยนแปลงวิถีการด าเนินชีวิต
ของชาวเขาเผากะเหรี่ยง :กรณีศึกษากะเหรี่ยงหมูบ้านสบอมแฮด หมูที่ 18 ต าบลอมกอย อ าเภอ
อมกอย จังหวัดเชียงใหม่ ผลการศึกษาพบวา ลักษณะทางด้านวัฒนธรรมในการด าเนินชีวิตของ
ชาวกะเหรี่ยงเปลี่ยนแปลงไป ทั้งนี้เป็นผลมาจากสภาพการเปลี่ยนแปลงทางด้านสังคมและ
เศรษฐกิจ เนื่องจากชุมชนชาวกะเหรี่ยงได้เขาไปปฏิสัมพันธกับสังคมภายนอกมากขึ้น โดยปัจจัย
ที่มีผลตอการด าเนินชีวิตของชาวกะเหรี่ยงในด้านการเมืองการปกครอง การกระจายอ านาจการ
ปกครองเขาสู่ทองถิ่น ท าใหระบบการปกครองหมูบานแบบดั่งเดิมหมดไปและมีสภาพความ
เป็นอยตูามแบบคนไทยในปัจจุบัน 
 3. คติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม “แกลสะ
เอง” อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
 คติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง” 
อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ พบว่า วัฒนธรรม คือ ความเจริญงอกงาม การพัฒนา คือ การ
ท าใหดีขึ้นหรือเจริญขึ้น คือ การฟนฟู ประยุกตเสริมสร้างขึ้นใหม่บนรากฐานของสิ่งที่มีอยู่ ดังนั้น 
การพัฒนาจึงตองอาศัยการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมบนรากฐานที่มีของชุมชน คือ ความเชื่อที่มี    
ขอห้ามขอปฏิบัติที่มีในชุมชน ไม่ใชการหวนคืนสู่อดีตแต่เป็นการกลับสู่รากเหงา เพ่ือก้าวต่อไป 
โดยมาสูญเสียเอกลักษณหรือความเป็นตัวเอ จากค ากล่าวที่ว่านี้ยังมีความสอดคล้องกับ เสฐียร 
โกเศศ แสดงใหเห็นว่า การพัฒนาตองอาศัยรากฐานของวัฒนธรรมที่ดีงามอย่างมีพลวัต นั่นคือ 
อาศัยวิถีชีวิตชุมชน อาศัยความเชื่อ ขอห้าม ขอปฏิบัติของชุมชน เป็นฐานรากและผสมผสานองค
ความรูใหม่ วิเคราะห์สภาพสังคมและบูรณาการ ประยุกต เพ่ือใหเกิดความร่วมสมัย ดังนั้น การ
จะพัฒนาชุมชน ตองพัฒนาวัฒนธรรมในชุมชนใหดีงามอยย่างมีพลวัต (เสฐียร โกเศศ,2542 :63) 
ภูมิปัญญาทีแ่ฝง ในนิทาน การละเล่น เพลงพื้นบ้าน ฮีตครอง คือ สิ่งที่สามารถควบคุมพฤติกรรม



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

78 

ของคนในชุมชนได้ โดยเฉพาะพฤติกรรมด้านดีที่เป็นมาตรฐานดานดีของชุมชน ซึ่งมีความ
สอดคล้องกับบ ารุง บุญปัญญา ได้แสดงถึงการอยู รวมกันของชุมชนอย่างมีความสุขตองมี
มาตรฐานพฤติกรรมของชุมชน คือ   
 1) การแบงปนั คือ การอยูรวมกันมีอะไรแบงปัน 
 2) การลงแขก คือ การช่วยเหลือแรงงานที่ไม่ได้คิดเป็นราคาคาเงิน  
 3) การไม่เอาเปรียบกันและกัน  
 4) การเอาใจเขามาใสใจเรา  
 5) ระบบคุณงามความดี (บ ารุง บุญปญญา, 2549 : 158) 
 จะเห็นได้ว่า คติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม 
“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ มีการบูรณาการที่ส าคัญ คือ การรู จักชุมชนโดย  
การวิเคราะหบริบทชุมชน เพ่ือคนหาปญหาที่แท้จริง และการคนหาคติความเชื่อในวัฒนธรรมภูมิ
ปัญญาของชุมชน เพ่ือใหเห็นความส าคัญและการบูรณาการขั้นสุดท้าย คือ การเชื่อมโยงปัญญา
ของลูกหลานกับคติความเชื่อที่เป็นของทองถิ่นและไปน าไปสู่การระดมความคิดกิจกรรมเพ่ือ
สร้างวัฒนธรรมใหม่ใหเกิดข้ึนกับชุมชน เป็นต้น 
 
องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา 
 
 องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา คติธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในการประกอบ
พิธีกรรม“แกลสะเอง”อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ คือ 
 1. การประกอบพิธีกรรมการแกลสะเอง เป็นการแสดงถึงการบูชาบุคคลที่ควรบูชา 
เพราะวิญญาณของบรรพบุรุษเป็นบุคคลผู้ท าความดีมาก่อน ซึ่งตรงกับหลักมงคลข้อที่ว่า ปูชา จ 
ปูชนียาน  เอตมฺมงฺ คลมุตฺตม  แปลว่า การบูชาบุคคลที่ควรบูชาเป็นมงคล (สิ่งดีงาม) อย่างยิ่งและ
ควรที่อนุชนรุ่นหลังจะให้ความส าคัญและศึกษาเอาเยี่ยงอย่าง เป็นปูชนียบุคคลที่ควรแก่การ
เคารพกราบไหว้บูชา ท่านจึงเป็นปูชนียบุคคลอีกผู้หนึ่งที่เราทั้งหลายเคารพควรกราบไหว้บูชา 
 2. คติธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในการประกอบพิธีกรรม“แกลสะเอง”  
อ าเภอ ไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ เห็นได้ชัดอยู ประการ ได้แก  
  (1) ความกตัญ  ูกตเวที คติธรรมขอนี้สังเกตไดจากการกระท าและการแสดงออก
ของชาวต าบลปราสาทเยอ ที่นอมกายกรรม คือ การแสดงออกทางกายและ วจีกรรม คือ การ
แสดงออกทางวาจา ด้วยการกล่าวบูชาถึงบุญคุณหรือคุณงามความดีของวิญญาณบรรพบุรุษที่ได้
กระท ามาตั้งแต่ในอดีต เป็นเหตุใหชาวต าบลปราสาทเยอได้ท าการประกอบพิธีกรรมการบูชานี้
ด้วยดีเสมอมา  
  (2) อามิสบูชา เมื่อชาวต าบลปราสาทเยอร าลึกนึกถึงคุณความดีของดวงวิญาณ
บรรพบุรุษแลว ไดชักชวนเชิญชวนกันน าดอกไม ธูปเทียน แตงขันหมากเบงหรือที่เรียกวาขันธ์ 5 



 

 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

79 

ขันธ์ 8 ผาขาว พาหวาน เป็นตน เป็นเครื่องสักการะบูชาแทนความคิด ความเชื่อ ความศรัทธาที่
มีอยู่ภายในจิตใจของชาวบน  
  (3) สามัคคีธรรม การที่ชาวต าบลปราสาทเยอไดรวมตัวกันเป็นหมู่ใหญ่แลว 
ประกอบพิธีกรรมเกี่ยวกับการแกลสะเอง โดยแสดงออกทางกายใหเห็นถึงความเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกัน ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ตั้งแต่เริ่มต้นจนจบงาน ถือได้ว าชาวต าบลปราสาทเยอ ได้
ประกอบด้วยธรรมที่ชื่อวาสามัคคีธรรม  
  (4) การประกอบพิธีกรรมการบูชาวิญญาณบรรพบุรุษ เป็นการแสดงถึงการบูชา
บุคคลที่ควรบูชา เนื่องจากวิญาณของบรรพบุรุษ เป็นบุคคลผู ท าคุณงามความดีมาก่อน มี
อุปการะ และสงเคราะหตอผู้ท าการบูชาว่ากล่าว จึงตรงกับมงคลขอที่วา ปูชา จ ปูชนี ยาน  
เอตมฺมงฺคลมุตฺตม  แปลวา การบูชาบุคคลที่ควรบูชาเปนมงคล (สิ่งดีงาม) อยางยิ่ง   
  (5) คติธรรมเรื่องเทพหรือเทวดาหรือเทพเจาผู้ดลบันดาลสุขทุกขใหแกมนุษย์   
เขากันไดกับหลักการในพระพุทธศาสนา ขอที่วาเปนอุปปตติเทพ คือ เทวดาโดยก าเนิด หมายถึง 
เทวดาในสวรรค์และพรหม ทั้งหลาย เป็นต้น 
 
เอกสารอ้างอิง 
 
จารุวรรณ ธรรมวัตร. (2538). วิเคราะห์ภูมิปัญญาอีสาน. มหาสารคาม: ม.ป.ท.. 
จ านงค์ ทองประเสริฐ.(2540).บ่อเกิดลัทธิประเพณีอินเดียเล่ม 1.พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ:  
 ราชบัณฑิตยาสถาน. 
บ ารุง บุญปัญญา. (2549), แนวคิดวัฒนธรรมชุมชน. โครงการหนังสือดอดติ้วปา: สุรินทร์. 
เบญจรัตน์ เมืองไทย. (2543).“พิธีทรงเจ้า:พิธีกรรมกับโครงสร้างสังคมที่บ้านหนองขาว”.  

 บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
มณี พะยอมยงค์. (2536). ความเชื่อของคนไทย.กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
เสถียร โกเศศ. (2542). วัฒนธรรมเบื้องตน. กรุงเทพฯ:ราชบัณฑิตยสถาน. 


