
ข้อถกเถียงว่าด้วยสิทธิการอุปสมบทภิกษุณีในสังคมไทย 
An Argument on the Right of Women  

in Ordination of Bhikkhunis in Thai Society 

 
 

1พระสุภาพร เตชธโร และ 2อนันต์ รัศม ี
1Pra Suphokorm Tachacharo and 2Ananta Rusmee 

 
1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,ประเทศไทย 

2มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภมูิ, ประเทศไทย 
1Mahaculalongkornrajavidyalaya University,Thailand 

2Chaiyaphum Rajabhat University, Thailand. 
 

 
1chanathip1911@hotmail.com, 2Ananta@cpru.ac.th 

 
 

Received February 19, 2020; Revised March 2, 2020;  Accepted May 14, 2020 
 
 

บทคัดย่อ 
 

 บทความเรื่อง “ข้อถกเถียงว่าด้วยสิทธิการอุปสมบทภิกษุณีในสังคมไทย” เป็นการ
ชี้ให้เห็นถึงการเรียกร้องการบวชของภิกษุณีไทยต่อมติมหาเถรสมาคมที่ห้ามภิกษุสงฆ์ไทยให้การ
อุปสมบทแก่สตรีเป็นภิกษุณีด้วยเหตุผลทางการสืบสายก าเนิดของภิกษุณีที่ขาดตอน และกฎ
บัญญัติทางพระธรรมวินัยในฝ่ายเถรวาท จึงเกิดการเรียกร้องความชอบธรรมในการอุปสมบทด้วย
เหตุผลตามหลักสิทธิมนุษยชน หลักสตรีนิยมแนวเสรี (Liberal Feminism) สิทธิในการบรรลุ
ธรรมและสิทธิเสรีภาพตามกฎหมายรัฐธรรมนูญ เพ่ือความชอบธรรมและสิทธิในการอุปสมบท
ของภิกษุณีในประเทศไทยให้ได้รับการยอมรับในทางกฎหมายและฐานะในการอุปสมบทที่ถูกต้อง
ดีงามตามพ้ืนฐานแห่งข้อบัญญัติที่มีผลในด้านต่างๆทางกฎหมาย  

 
ค าส าคัญ : อุปสมบท,ภิกษุณี, สิทธิเสรีภาพ, สิทธิมนุษยชน, สตรีนิยมแนวเสรี, การบรรลุธรรม, 
กฎหมายรัฐธรรมนูญ.  



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

355 

Abstract 
 

This article titled “an argument on the right of women in ordination of Bhikkhunis 
in Thai society” indicating the request for ordination of Thai women against the resolution of 
The Sangha Supreme Council of Thailand preventing Thai Buddhist monks to ordain women 
to be Bhikkhunis for the reason that Bhikkhunis line of origin was eliminated and according 
to the present Theravada discipline. Request for righteousness in the ordination has been 
raised in accordance with human rights, liberal feminism, right to enlightenment, and right 
and liberty in the constitution. The request for the right to be ordained of Bhikkhunis in 
Thailand should therefore be legitimately and righteously accepted.    

    
Keywords: Ordination, Bhikkhunis, Right and Liberty, Human Rights, Liberal Feminism, 
Enlightenment, Constitution   

 
บทน า 
 

พระพุทธศาสนาถือเป็นศาสนาสากลศาสนาหนึ่งที่มีผู้นับถือมากเป็นล าดับที่ 3 ของโลก
ด้วยจ านวนประชากรมากกว่า 1.1 พันล้านคนทั่วโลก ในประเทศไทยมีจ านวนผู้นับถือมากถึง 
95% จ านวนของประชากรทั้งหมดท่ีมีอยู่ โดยในจ านวนผู้นับถือพุทธศาสนานั้นมีพระภิกษุมากถึง 
1.8 แสนรูป นอกนั้นเป็น อุบาสก อุบาสิกา เป็นหลัก ซึ่งสมัยพุทธกาลนอกจากกลุ่มผู้นับถือที่
กล่าวมาแล้วข้างต้นยังปรากฏมี ภิกษุณีสงฆ์รวมอยู่ด้วย จึงจะถือได้ว่าครบถ้วนตามหลักพุทธ
บริษัท 4 ในพุทธศาสนา แต่ปัจจุบัน ในฝ่ายเถรวาทภิกษุณีสงฆ์ได้สาบสูญขาดการสืบเนื่องไปจาก
พุทธศาสนาตั้งแต่สมัยการสังคายนาครั้งที่ 4 เพียงปรากฏเพียงฝ่ายมหายานที่มีการสืบทอด
อุปสมบทต่อกันมาอย่างไม่ได้ขาดสูญ จึงพบเห็นภิกษุณีเหล่านี้ได้ในประเทศจีน เกาหลี ญี่ปุ่น 
ไต้หวัน เวียดนาม เป็นต้นในปัจจุบัน 

ในประเทศไทยจากประวัติศาสตร์พบว่าพระพุทธศาสนาเริ่มมีขึ้นเมื่อประมาณ พ.ศ. 
236 จากการน ามาของพระสมณทูตที่ออกไปเผยแผ่ในสมัยของพระเจ้าอโศกมหาราชที่ส่งออกไป 
9 สาย และในนั้นได้มีพระ 2 รูป ชื่อพระโสณะและพระอุตตระที่เดินทางมาเผยแผ่พุทธศาสนาใน
แถบนี้ จนเจริญรุ่งเรืองมาตามล าดับ และด้วยหลักฐานที่กล่าวมานี้ไม่ปรากฏหลักฐานการเข้ามา
หรือมีพระภิกษุณีปรากฏอยู่เลย ดังนั้นจึงถือเป็นการขาดสูญของภิกษุณีในประเทศไทยที่ใช้ใน
การอ้างโต้แย้งการมีอยู่ของภิกษุณีเสมอมา ทั้งฝ่ายเถรวาทยังพระธรรมวินัยที่เคร่งครัด ผิดกับครั้ง
ในสมัยพุทธกาลที่สตรีเข้าอุปสมบทเป็นภิกษุณีที่ไม่มีความยุ่งยากซับซ้อน เช่น กรณีพระนาง
ปชาบดีอุปสมบทภิกษุณีรูปแรกในพระพุทธศาสนาที่อุปสมบทด้วยเพียงการยอมรับครุธรรม 8 
ประการ จากพระพุทธเจ้าเท่านั้นก็ส าเร็จเป็นภิกษุณี แต่หลังจากนั้นมาพระพุทธเจ้าได้มอบหมาย
ให้ภิกษุสงฆ์เป็นผู้รับภาระในการอุปสมบทจึงท าให้การอุปสมบทภิกษุณีมีความซับซ้อนเกิดขึ้น



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

356 

โดยผู้ที่จะอุปสมบทนั้นจะต้องผ่านการเป็นสิกขมานารักษาสิกขาบท 6 ข้อเป็นเวลา 2 ปี ยิ่งท าให้
การอุปสมบทยากขึ้นนั้นเอง ด้วยเหตุนี้การอุปสมบทภิกษุณีในประเทศไทยจึงไม่มีทางที่จะเกิดขึ้น
ได้ทั้งทางกฎหมาย จารีต คติความเชื่อและพระธรรมวินัย ส่งผลให้เกิดการเรียกร้องสิทธิในการ
อุปสมบทของภิกษุณีเกิดขึ้นในสังคมไทย ด้วยเพราะในปัจจุบันมีภิกษุณีสงฆ์ได้เกิดมีขึ้นมาจาก
การที่ รศ.ดร.ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ (พระภิกษุณีธัมมนันทา) ได้อุปสมบทเป็นภิกษุณี เมื่อเดือน
กุมภาพันธ์ พ.ศ.2546 ที่ประเทศศรีลังกาเป็นภิกษุณีเถรวาทรูปแรกในสายสยามวงศ์ในไทยก็ว่า
ได้ ซึ่งภายหลังในการออกบวชแล้วพระภิกษุณีธัมมนันทา ก็ได้เริ่มเรียกร้องเคลื่อนไหวทั้งใน
ประเทศและต่างประเทศในการรื้อฟ้ืนภิกษุณีสงฆ์ให้เป็นเรื่องที่ถูกต้องในพระธรรมวินัยและให้
ได้รับการยอมรับจากเถรสมาคมในประเทศไทย จากเหตุผลที่ว่า“พระภิกษุณีสงฆ์นั้นได้เกิดมี
ขึ้นอยู่แล้วในสมัยพุทธกาล โดยพระพุทธเจ้าทรงเป็นผู้อนุญาตให้ผู้หญิงบวชเป็นภิกษุณี ภิกษุณี
สงฆ์จึงเป็นองค์ประกอบของพุทธบริษัท 4 ที่พระพุทธองค์ประดิษฐานไว้ ด้วยเหตุที่พระพุทธองค์
ทรงยืนยันว่าผู้หญิงสามารถบรรลุธรรมได้เช่นเดียวกับผู้ชายและพระพุทธเจ้าก็ยังตรัสว่าคฤหัสถ์
ทั้งชายและหญิง สามารถปฏิบัติจนถึงซึ่งความหลุดพ้นได้เช่นเดียวกัน หากแต่ชีวิตการบวชนั้น
เป็นชีวิตที่ประเสริฐกว่าอย่างอ่ืน และเป็นทางลัดตัดตรง ช่วยให้ผู้บวชได้ละวางความยึดติดทาง
โลก ให้น้อยลง วิถีการบวชจึงเป็นการสร้างให้ชีวิตเรียบง่าย เอ้ือประโยชน์ในการปฏิบั ติได้ดี 
ดังนั้นในถวายตัวในพระพุทธศาสนา ยังท าหน้าที่เผยแพร่พระธรรมค าสอนของสมเด็จพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าได้เป็นอย่างดี ด้วยศรัทธาจากหัวใจ ที่พร้อมปฏิบัติด้วยความมุ่งมั่นและตั้งอก
ตั้งใจอย่างดีที่สุด ด้วยความกตัญญูต่อศาสนาแห่งพระพุทธเจ้า อีกประการในพุทธบริษัท 4 
ภิกษุณีสงฆ์นั้นเป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าประทานไว้ให้แก่ลูกผู้หญิงและพระพุทธศาสนาที่
พระพุทธเจ้าทรงมอบหมายให้ ดูแลในการสืบสานพระพุทธศาสนาร่วมกัน” ด้วยจุดมุ่งหมายเพ่ือ
ร่วมเติมเต็มพุทธบริษัท 4 ดังนั้นเมื่อในพ.ศ.2556 จึงได้เริ่มก่อตั้งเครือข่ายภิกษุณีสงฆ์ไทย ทั้งยัง
ยกสิทธิความชอบธรรมในด้านต่างๆมาเป็นเหตุผลในการอ้าง เพ่ือเรียกร้องสิทธิความชอบธรรม
ในการอปุสมบทเป็นภิกษุณีสงฆ์ในประเทศไทย 

 
เหตุผลในการอุปสมบทภิกษุณีในประเทศไทย 
 

1. อ้างความชอบธรรมการอุปสมบทภิกษุณีตามหลักสิทธิมนุษยชน   
โดยความเชื่อในสิทธิความชอบธรรมการอุปสมบทภิกษุณีตามหลักสิทธิมนุษยชน ที่อยู่

บนฐานคิดว่า มนุษย์ทุกคนบนโลกน่าจะมีสิทธิเท่าเทียมกันที่ติดตัวมาตั้งแต่เกิดและเป็นสากล ไม่
แบ่งแยกเชื้อชาติชนชาติ ประเทศ เพศ ผิวพรรณ ภาษา ศาสนา วัฒนธรรม สติ ปัญญา 
ความสามารถ ฐานะทางเศรษฐกิจที่จะด าเนินชีวิตอย่างมีศักดิ์ศรี มี อิสระ เสรีภาพ เสมอภาค มี
ชีวิตที่ดี มีสิทธิแสวงหาวัตถุปัจจัยมาด ารงชีพได้รับการยอมรับจากสังคมและการปฏิบัติจากรัฐ
อย่างเหมาะสม ดังนั้นในการอุปสมบทภิกษุณีถือเป็นสิทธิอันพึงท าได้ตามหลัก ความหมายของ



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

357 

สิทธิมนุษยชนหรือ Human Rights ที่ให้สิทธิความเป็นมนุษย์หรือสิทธิในความเป็นคนเป็นของ
ทุกคนเท่าเทียมกันไม่ว่าจะมีเชื้อชาติ แหล่งก าเนิด เพศ อายุ สีผิวหรือฐานะการเข้าถึงสิทธิอันพึง
กระท าได้ สิทธิตามธรรมชาติที่ติดตัวมาตั้งแต่เกิด คนทุกคนมีสิทธิในความเชื่อ มโนธรรมหรือลัทธิ
ทางศาสนามีเสรีภาพ ในการแสดงความคิดเห็นและแสดงออก ซึ่งสิทธิมนุษยชนเหล่านี้ได้เขียน
รับรองไว้ในกฎหมายหรือรัฐธรรมนูญ ตามกฎหมายหรือตามสนธิสัญญาที่ประเทศไทยได้ท าไว้กับ
ประเทศต่างๆทั่วโลก ซึ่งเหตุผลดังกล่าวนี้ ดร.สุธาดา เมฆรุ่งเรืองกุล ผู้ประสานงานเครือข่ายคน
ไทยส่งเสริมและเติมเต็มพุทธบริษัท 4 ภิกษุณีธัมมนันทาเจ้าอาวาสวัดทรงธรรมกัลยาณีและผศ.
ดร.ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์ ผู้อ านวยการสถาบันวิจัยและพัฒนามหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา
แห่งโลก กล่าวอ้างเรื่องสิทธิมนุษยชนในการมีสิทธิ อุปสมบทภิกษุณีว่า (ถอดเทปรายการ ตอบ
โจทย์ ไทยพีบีเอส:2557) “ในการบวชภิกษุณีนั้นควรให้สิทธิในการบวชชอบธรรมหลักความชอบ
ธรรมในรัฐธรรมนูญตามมาตรา 37 ที่บัญญัติว่า“บุคคลย่อมมีเสรีภาพบริบูรณ์ในการถือศาสนา 
นิกายศาสนา หรือลัทธินิยมในทางศาสนาและย่อมมีเสรีภาพในการปฏิบัติตามศาสนธรรม ศาสน
บัญญัติ หรือปฏิบัติพิธีกรรมตามความเชื่อถือของตน เมื่อไม่เป็นการปฏิปักษ์ต่อหน้าที่ของ
พลเมืองและไม่เป็นการขัดต่อความสงบเรียบร้อยหรือศีลธรรมอันดีของประชาชน”  ดังนั้นในการ
อุปสมบทภิกษุณีจึงไม่ถือว่าเป็นการขัดแย้งหรือก้าวล่วงค าสั่งใดของสมเด็จพระสังฆราชที่ได้
ประกาศไว้เมื่อวันที่ 18 มิถุนายน 2471 ในการพิจาณากรณีการบวชภิกษุณี ในการให้ความ
คุ้มครองสิทธิและเสรีภาพตามรัฐธรรมนูญในมาตรา 37 ด าเนินการให้ เกิดการแก้ไข 
พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ.2505 แก้ไขเพ่ิมเติม พ.ศ.2535 ในมาตรา 5 ทวิ ว่าด้วยเรื่องคณะ
สงฆ์อ่ืนที่ควรระบุ ซึ่งกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติจะได้ร่วมกับเครือข่ายส่งเสริมสถานภาพ
ทางกฎหมายของภิกษุณีสงฆ์เพ่ือเติมเต็มพุทธบริษัท 4 และคณะอนุกรรมาธิการสิทธิมนุษยชน
เพ่ือขับเคลื่อนเรื่องความชอบธรรมในการอุปสมบทภิกษุณีที่ถูกต้องตามสิทธิมนุษยชนนี้ต่อไป 

 

2. อ้างการอุปสมบทภิกษุณีตามสตรีนิยม (Liberal Feminism)  
เป็นการอ้างเหตุผลสิทธิในการอุปสมบทภิกษุณีว่ามนุษย์ควรให้ความเท่าเทียมกันทาง

เพศ เรียกร้องโอกาสที่เท่าเทียมในการท าสิ่งต่างๆทั้งฐานะ หน้าที่ สิทธิ การเข้าถึง การยอมรับ 
อย่างไม่มองความเลื่อมล้ าเพศเป็นประเด็นในการขัดขวาง แบ่งแยก กดขี่ จ ากัด ในการเข้าถึง 
(วารุณี ภูริสินสิทธิ์,2545:10) ดังนั้นด้วยเหตุผลตามหลักสตรีนิยม จึงไม่ควรที่จะห้ามไม่ไห้ภิกษุณี
อุปสมบทได้ในประเทศไทย เพราะขัดต่อแนวคิดในสิทธิสตรีนิยม ซึ่งมีภิกษุณีสุโพธา จากวัดทรง
ธรรมกัลยาณีอาราม จังหวัดนครปฐมที่กล่าวว่าถึงการอุปสมบทภิกษุณีตามสตรีนิยมว่า“ภิกษุณี
ไม่ใช่ไดโนเสาร์หมดลงก็รื้อฟ้ืนใหม่ขึ้นมาใหม่ได้ เพราะในศาสนาพุทธนั้นเป็นศาสนาเดียวในโลกที่
มองมนุษย์ทั้งสองเพศคือหญิงและชายเสมอภาคเท่าเทียมกันและในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าก็
ได้ทรงมีพุทธานุญาตให้ภิกษุบวชสตรีเป็นภิกษุณีได้ จนกระทั่งเมื่อมีภิกษุณีในสังฆะแล้วมีเสียง
เรียกร้องถึงปัญหาความไม่สะดวกในการบวชสตรีเป็นภิกษุณีพระพุทธเจ้าจึงทรงอนุญาตให้
ภิกษุณีสงฆ์บวชสตรีก่อนได้จากนั้นเมื่อบอกสอนธรรมะจนลึกซึ้งแล้วจึงไปบวชอีกครั้งกับภิกษุที่



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

358 

เรียกว่าการบวชโดยสงฆ์สองฝ่าย ดังนั้นจึงมีการรื้อฟ้ืนภิกษุณีอีกครั้งในสังคมชาวพุทธที่ประเทศ
ศรีลังกาจึงเกิดขึ้นด้วยเหตุนี้  แต่ในสังคมไทยกลับมีวาทกรรมที่แสดงว่าผู้หญิงไม่สามารถบวชเป็น
พระได้หรือไม่สมควรบวชเป็นภิกษุณี หรือภิกษุณีหมดสายไปแล้วไม่อาจรื้อฟ้ืนขึ้นมาได้อีกนั้น
ล้วนเป็นการตีความพระไตรปิฎกใหม่โดยการอ่านพระไตรปิฎกแบบครึ่งๆกลางๆ หรือไม่แตกฉาน
หรือไม่ก็อ่านแล้วอธิบายความตามความเข้าใจของตนเอง โดยไม่สนใจ เจตนาดั้งเดิมของ
พระพุทธเจ้าที่ได้ทรงมีพระบัญญัติและพุทธานุญาตไว้แล้ว” ซึ่งภิกษุณีสุโพธายังทิ้งค าคมไว้ว่า ใน
โลกนี้มีคนอยู่สองประเภท คือประเภทหนึ่ง“เห็นปัญหาในทุกทางออก”และอีกประเภทหนึ่ง
“เห็นทางออกในทุกปัญหา”ดังนั้นเรื่องการออกบวชเป็นภิกษุณีสงฆ์ของผู้หญิงเป็นสิ่งที่กระท าได้ 
แม้จะยุ่งยากล าบากมากกว่าการบวชเป็นภิกษุของเพศชาย โดยอย่าพึงมองเพศในการสร้างขีดกั้น
สิทธิ หรือการสร้างวาทกรรมต่างๆนาๆ เพ่ือที่จะขัดขวางกีดกันมิให้ผู้หญิงได้เข้าถึงธรรมขั้นสูงๆ
ยิ่งๆขึ้นไป หากสังคมไทยมีภิกษุณีก็จะเป็นทางเลือกให้กับพุทธศาสนิกชนและลดการผูกขาดการ
อธิบายพระธรรมโดยพระผู้ชายฝ่ายเดียว (http://en.wikipedia.org/wiki/Feminism สืบค้น 
25 พฤษภาคม 2560).  

3. การอุปสมบทภิกษุณีโดยการอ้างสิทธิในการบรรลุธรรม   
จากการสืบค้นเอกสารพระไตรปิฎกจะพบว่า ในการบรรลุธรรมของสตรีหรือผู้หญิงนั้น

ภายใต้หลักพระพุทธศาสนามีอิสระและพร้อมที่จะเข้าถึงความเพียรในการบรรลุอรหัตผลได้อย่าง
เท่าเทียมกับผู้ชายไม่มีข้อยกเว้น (ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์,2528 :1) เพราะหลักพระพุทธศาสนาถือ
ว่าสรรพสัตว์ทั้งปวงมีความเกิด แก่ เจ็บ ตาย เป็นธรรมชาติ (สามัญลักษณะ) ที่ทุกสิ่งจะต้องได้รับ
เสมอเหมือนกัน ดังนั้นพุทธศาสนาไม่ได้แบ่งชั้น วรรณะ เพศ วัย ชาติ ศาสนาใด ในการเข้าถึง
การบรรลุธรรม มนุษย์ทุกคนมีศักยภาพที่จะพัฒนาจนหลุดพ้นจากความทุกข์ได้ ตามความรู้
ความสามารถที่ตนปฏิบัติไม่ว่าจะเป็นหญิงหรือชาย เด็กหรือผู้ใหญ่ ดังตัวอย่างที่ปรากฏใน
พระไตรปิฎก เช่นกรณีนางวิสาขาเมื่ออายุได้ 7 ขวบ พร้อมด้วยเพื่อนหญิง 500 คน แวดล้อมด้วย
ทาสี 500 คนไปต้อนรับพระศาสดาพระพุทธเจ้าได้แสดงธรรมให้เหมาะแก่พ้ืนเพอัธยาศัยของเด็ก 
เมื่อจบเทศนาเด็กหญิงวิสาขา พร้อมกับบริวารทั้งหมดได้บรรลุโสดาปัตติผลนางวิสาขาได้เป็น
พุทธสาวิกาตั้งแต่วันนั้นเป็นต้นมา (สง่า หล่อส าราญ,2540:46) หรือกรณีพระนางมหาปชาบดี
โคตมี ผู้หญิงที่เข้ามามาบวชในพระพุทธศาสนา เป็นภิกษุณีองค์แรกที่ได้บรรลุธรรมเป็นพระ
อรหันต์และยังมีภิกษุณี 500 รูป ส าเร็จเป็นพระอริยบุคคลตามสมควรแก่อุปนิสัย หลังจากได้ฟัง
พระธรรมเทศนาของพระนันทเถระ ในนันทโกวาทสูตร มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ แม้แต่กรณี
การตั้งเอตทัคคะฝ่ายพระภิกษุณีขึ้นจากพระพุทธเจ้า เช่น เขมาไว้ในต าแหน่งเอตทัคคะว่าเป็นผู้
เลิศกว่าบรรดาภิกษุณี ผู้มีปัญญามาก นางปฏาจาราภิกษุณีหลังจากสูญเสียสามี ลูกทั้งสอง บิดา
มารดาแล้ว กลายเป็นคนบ้า ด้วยพุทธานุภาพ นางกลับได้สติ พระพุทธองค์ทรงเทศนาโปรดจนได้
บรรลุโสดาปัตติผล ภายหลังจึงขอบรรพชากะพระบรมศาสดา ต่อมาได้บรรลุพระอรหันต์พร้อม



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

359 

ด้วยปฏิสัมภิทา 4 และตั้งไว้ในต าแหน่งเอตทัคคะว่า เป็นเลิศกว่าภิกษุณีผู้ทรงพระวินัย (ฉัตรสุ
มาลย์ กบิลสิงห์,2544 :141) 

เพราะฉะนั้นในการจะตัดสิทธิการอุปสมบทภิกษุณีเพราะไม่สามารถเข้าถึงธรรมหรือ
บรรลุธรรมได้ก็ไม่เห็นว่าจะมีความขัดแย้งแต่อย่างไร ที่จะไม่ให้ภิกษุณีอุปสมบทได้ ที่เห็นตัดสิทธิ
ก็คงมีเพียงแค่การมิให้สตรีหรือภิกษุณีนั้นเป็นเป็นศาสดาหรือพระพุทธเจ้าได้ ซึ่งในพระ
สุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ ได้ระบุไว้ว่า สตรีไม่สามารถเป็นพระอรหันตสัมมาสัม
พุทธเจ้า พระเจ้าจักรพรรดิ ท้าวสักกะ มาร พรหม โดยระบุว่า“ย่อมรู้ชัดว่า ข้อที่มิใช่ฐานะ มิใช่
โอกาส คือสตรีพึงเป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า นั่นมิใช่ฐานะที่จะมีได้และรู้ชัดว่าข้อที่เป็น
ฐานะมีได้แล คือบุรุษพึงเป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้านั่นเป็นที่มีได้”อย่างไรก็ดีสตรีทั้งหลาย
ก็ขอเพียงแค่สิทธิการอุปสมบทเป็นภิกษุณีแค่นั้นเป็นหลัก (ม.อุ.19/245/138) 

4. การอุปสมบทภิกษุณีตามสิทธิและเสรีภาพตามกฎหมายรัฐธรรมนูญ 
ในปัจจุบันการบัญญัติกฎหมายไทยจะต้องมีความสอดคล้องกับสิทธิและเสรีภาพของ

ประชาชนตามรัฐธรรมนูญเป็นส าคัญ ซึ่งในเรื่องนี้ ดร. สุธาดา เมฆรุ่งเรืองกุล กรรมการพิจารณา
ปรับปรุงและพัฒนากฎหมายด้านความเสมอภาคระหว่างเพศสะท้อนมุมมองในด้านของสิทธิและ
เสรีภาพตามรัฐธรรมนูญและในด้านของบทบัญญัติในกฎหมายรัฐธรรมนูญที่ก าหนดข้อผูกพันของ
รัฐและพลเมืองต่อการเคารพใน“สิทธิและเสรีภาพ”ก าหนด“การให้ความคุ้มครองสิทธิ”ในการ
นับถือศาสนาของบุคคลที่มีถึง 9 มาตรา ประกอบด้วย มาตรา 4 ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ 
เสรีภาพ และความเสมอภาคของบุคคล ย่อมได้รับความคุ้มครอง  มาตรา 5 ประชาชนชาวไทย
ไม่ว่าเหล่าก าเนิด เพศหรือศาสนาใด ย่อมอยู่ในความคุ้มครองแห่งรัฐธรรมนูญนี้เสมอกัน มาตรา 
26 การใช้อ านาจโดยองค์กรของรัฐทุกองค์กร ต้องค านึงถึงศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิและ
เสรีภาพ และตามบทบัญญัติแห่งรัฐธรรมนูญนี้ มาตรา 27 สิทธิและเสรีภาพที่รัฐธรรมนูญนี้
รับรองไว้โดยชัดแจ้ง โดยปริยายหรือโดยค าวินิจฉัยของศาลรัฐธรรมนูญ ย่อมได้รับความคุ้มครอง
และผูกพันรัฐสภา คณะรัฐมนตรี ศาล รวมทั้งองค์กรตามรัฐธรรมนูญ และหน่วยงานของรัฐ
โดยตรงในการตรากฎหมาย การบังคับใช้กฎหมายและการตีความกฎหมายทั้งปวง มาตรา 30 
บุคคลย่อมเสมอภาคกันในกฎหมายและได้รับความคุ้มครองตามกฎหมายเท่าเทียมกัน ชายและ
หญิงมีสิทธิเท่าเทียมกัน การเลือกปฏิบัติโดยไม่เป็นธรรมต่อบุคคลเพราะเหตุแห่งความแตกต่างใน
เรื่อง (1) ถิ่นก าเนิด (2) เชื้อชาติ (3) ภาษา (4) เพศ (5) อายุ (6) ความพิการ  (7) สภาพทางกาย
หรือสุขภาพ (8) สถานะของบุคคล (9) ฐานะทางเศรษฐกิจหรือสังคม (10) ความเชื่อทางศาสนา 
(11) การศึกษาอบรมหรือ (12) ความคิดเห็นทางการเมือง อันไม่ขัดต่อบทบัญญัติแห่ง
รัฐธรรมนูญ จะกระท ามิได้มาตรการที่รัฐก าหนดขึ้นเพ่ือขจัดอุปสรรคหรือส่งเสริมให้บุคคล
สามารถใช้สิทธิและเสรีภาพได้ เช่นเดียวกับบุคคลอ่ืน ย่อมไม่ถือเป็นการเลือกปฏิบัติโดยไม่เป็น
ธรรมตามวรรคสาม มาตรา 37 บุคคลย่อมมีเสรีภาพบริบูรณ์ในการถือศาสนา นิกายของศาสนา 
หรือลัทธินิยมในทางศาสนา และย่อมมีเสรีภาพในการปฏิบัติตามศาสนธรรม ศาสนบัญญัติ หรือ



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

360 

ปฏิบัติพิธีกรรมตามความเชื่อถือของตน เมื่อไม่เป็นปฏิปักษ์ต่อหน้าที่ของพลเมืองและไม่เป็นการ
ขัดต่อความสงบเรียบร้อยหรือศีลธรรมอันดีของประชาชน มาตรา 70 บุคคลมีหน้าที่พิทักษ์รักษา
ไว้ซึ่งชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์และการปกครองระบอบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์
ทรงเป็นพระประมุขตามรัฐธรรมนูญนี้  มาตรา 79 รัฐต้องให้ความอุปถัมภ์และคุ้มครอง
พระพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสนาที่ประชาชนชาวไทยส่วนใหญ่นับถือมาช้านานและศาสนาอ่ืน ทั้ง
ต้องส่งเสริมความเข้าใจอันดีและความสมานฉันท์ระหว่างศาสนิกชนของทุกศาสนา รวมทั้ง
สนับสนุนการท าหลักธรรมของศาสนามาใช้เพ่ือเสริมสร้างคุณธรรมและพัฒนาคุณภาพชีวิต 
มาตรา 80 รัฐต้องด าเนินการตามแนวนโยบายด้านสังคม การสาธารณสุข การศึกษา และ
วัฒนธรรม ดังต่อไปนี้  (4) ส่งเสริมและสนับสนุนการกระจายอ านาจเพ่ือให้องค์กรปกครองส่วน
ท้องถิ่น ชุมชน องค์การทางศาสนาและเอกชน จัดและมีส่วนร่วมในการจัดการศึกษาเพ่ือพัฒนา
มาตรฐานคุณภาพการศึกษาให้เท่าเทียมและสอดคล้องกับแนวนโยบายพ้ืนฐานแห่งรัฐ (ถอดเทป 
การเสวนาเรื่อง สิทธิและเสรีภาพตามรัฐธรรมนูญ กรณีศึกษาภิกษุณี,2555) 

ดังนั้น จึงมีการน าเสนอประเด็นการรองรับสถานภาพกฎหมายของนักบวชภิกษุณีที่
เกิดจากการบวชในประเทศศรีลังกาที่มีอยู่ในราชอาณาจักรไทย ด้วยการขอบัญญัติเพ่ิมเติมไว้ใน
กฎหมายรัฐธรรมนูญ เพ่ือให้ภิกษุณีที่บวชจากศรีลังกานั้นได้รับการรับรองสถานภาพการเป็น
นักบวชในทางกฎหมาย เพ่ือให้มีผลในทางกฎหมายที่ส่งผลต่อการด าเนินการในเรื่องใดๆ ได้ ที่
เกี่ยวข้องกับทางราชการ อาทิ การขออนุญาตตั้งวัด การมีหนังสือราชการรับรองสถานภาพ
ภิกษุณี เป็นต้น รวมทั้งเพ่ือให้การปฏิบัติศาสนกิจของภิกษุณีสามารถสนับสนุนกิจการของ
พระพุทธศาสนาเติมเต็มพุทธบริษัท 4 ให้ได้มีส่วนส่งเสริมเผยแผ่พระพุทธศาสนาช่วยแก้ไขปัญหา
สังคมให้แก่ประเทศชาติ และจะท าให้ประเทศไทยเป็นที่ประจักษ์แก่ชาวโลกในฐานะเป็นเมือง
พุทธศาสนาอย่างแท้จริง โดยได้มีการพยายามเรียกร้องให้ระบุในกฎหมายว่าด้วยสิทธิและ
เสรีภาพตามมาตรา 37 วรรคหนึ่ง ของรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2550 
วรรคหนึ่งบัญญัติว่าบุคคลย่อมมีเสรีภาพบริบูรณ์ในการถือศาสนา นิกายของศาสนา ....ฯลฯ แต่ก็
ยังไม่มีกฎหมายมารองรับสถานภาพดังกล่าว จึงจะน าเสนอให้มีบทบัญญัติเพ่ิมเติมบทนิยามค าว่า 
"คณะสงฆ์อ่ืน "ในมาตรา 5 ทวิแห่ง พ.ร.บ.คณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 ซึ่งแก้ไขเพ่ิมเติมโดย พ.ร.บ.
คณะสงฆ์(ฉบับที2) พ.ศ.2535 ให้หมายความรวมถึง "ภิกษุณีสายศรีลังกา"เพ่ือรองรับสถานภาพ
ทางกฎหมายของภิกษุณีสายศรีลังกาที่มีอยู่ในประเทศไทยในการด าเนินการใดๆที่เกี่ยวข้องกับ
ทางราชการ ซึ่งนายสมชาย  แสงการ ประธานคณะกรรมาธิการสิทธิมนุษยชน สิทธิเสรีภาพและ
การคุ้มครองผู้บริโภค วุฒิสภา กล่าวถึงปัญหาการถูกรอนสิทธิตามรัฐธรรมนูญของภิกษุณีใน
ประเทศไทยเป็นเรื่องที่หลายฝ่ายควรให้ความสนใจและภิกษุณีความได้รับการเคารพและ
คุ้มครองสิทธิและเสรีภาพตามรัฐธรรมนูญ ไม่ว่าจะบวชมาจากพุทธศาสนาสายศรีลังกาหรือพุทธ
ศาสนาฝ่ายมหายานอื่นๆเพราะการออกบวชเป็น“ภิกษุณี”ถือเป็นสิทธิและเสรีภาพตามกฎหมาย
รัฐธรรมนูญที่ควรได้รับการคุ้มครองและจักถูกละเมิดสิทธิมิได้ ดังนั้นรัฐและทุกภาคส่วนของ



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

361 

สังคมจึงควรให้ความสนใจต่อกรณี“ภิกษุณี”อย่างแท้จริงและหันมาให้การส่งเสริมและสนับสนุน
ผู้หญิงให้เข้าสู่โลกแห่งศาสนธรรมโดยการท าให้การเคารพถึงสิทธิเสรีภาพและให้การคุ้มครอง
สิทธิและเสรีภาพโดยการแก้ไขกฎหมายในล าดับรองๆ ลงมาจนถึงกฎกระทรวงต่างๆที่กีดขวาง
หรือขัดขวางมิให้ผู้หญิงได้เข้าถึงและปฏิบัติธรรมได้อย่างปราศจากอุปสรรคและความกังวล อีก
ทั้งยังต้องถือเป็นพันธกรณีในการขจัดการเลือกปฏิบัติต่อนักบวชและผู้ปฏิบัติธรรมนั่นเอ  
 
เหตุผลในการอุปสมบทภิกษุณีในประเทศไทย 
 

1. อ้างความชอบธรรมการอุปสมบทภิกษุณีตามหลักสิทธิมนุษยชน   
โดยความเชื่อในสิทธิความชอบธรรมการอุปสมบทภิกษุณีตามหลักสิทธิมนุษยชน ที่อยู่

บนฐานคิดว่า มนุษย์ทุกคนบนโลกน่าจะมีสิทธิเท่าเทียมกันที่ติดตัวมาตั้งแต่เกิดและเป็นสากล ไม่
แบ่งแยกเชื้อชาติชนชาติ ประเทศ เพศ ผิวพรรณ ภาษา ศาสนา วัฒนธรรม สติ ปัญญา 
ความสามารถ ฐานะทางเศรษฐกิจที่จะด าเนินชีวิตอย่างมีศักดิ์ศรี มีอิสระ เสรีภาพ เสมอภาค มี
ชีวิตที่ดี มีสิทธิแสวงหาวัตถุปัจจัยมาด ารงชีพได้รับการยอมรับจากสังคมและการปฏิบัติจากรัฐ
อย่างเหมาะสม ดังนั้นในการอุปสมบทภิกษุณีถือเป็นสิทธิอันพึงท าได้ตามหลัก ความหมายของ
สิทธิมนุษยชนหรือ Human Rights ที่ให้สิทธิความเป็นมนุษย์หรือสิทธิในความเป็นคนเป็นของ
ทุกคนเท่าเทียมกันไม่ว่าจะมีเชื้อชาติ แหล่งก าเนิด เพศ อายุ สีผิว หรือฐานะการเข้าถึงสิทธิอันพึง
กระท าได้ สิทธิตามธรรมชาติที่ติดตัวมาตั้งแต่เกิด คนทุกคนมีสิทธิในความเชื่อ มโนธรรมหรือลัทธิ
ทางศาสนามีเสรีภาพ ในการแสดงความคิดเห็นและแสดงออก ซึ่งสิทธิมนุษยชนเหล่านี้ได้เขียน
รับรองไว้ในกฎหมายหรือรัฐธรรมนูญ ตามกฎหมายหรือตามสนธิสัญญาที่ประเทศไทยได้ท าไว้กับ
ประเทศต่างๆ ทั่วโลกมี ซึ่งเหตุผลดังกล่าวนี้ ดร.สุธาดา เมฆรุ่งเรืองกุล ผู้ประสานงานเครือข่าย
คนไทยส่งเสริมและเติมเต็มพุทธบริษัท 4 ภิกษุณีธัมมนันทาเจ้าอาวาสวัดทรงธรรมกัลยาณีและ
ผศ.ดร.ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์ ผู้อ านวยการสถาบันวิจัยและพัฒนามหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา
แห่งโลกกล่าวอ้างเรื่องสิทธิมนุษยชนในการมีสิทธฺอุปสมบทภิกษุณีว่า “ในการบวชภิกษุณีนั้นควร
ให้สิทธิในการบวชชอบธรรมหลักความชอบธรรมในรัฐธรรมนูญตามมาตรา 37 ที่บัญญัติว่า
“บุคคลย่อมมีเสรีภาพบริบูรณ์ในการถือศาสนา นิกายศาสนาหรือลัทธินิยมในทางศาสนาและ
ย่อมมีเสรีภาพในการปฏิบัติตามศาสนธรรม ศาสนบัญญัติหรือปฏิบัติพิธีกรรมตามความเชื่อถือ
ของตน เมื่อไม่เป็นการปฏิปักษ์ต่อหน้าที่ของพลเมืองและไม่เป็นการขัดต่อความสงบเรียบร้อย
หรือศีลธรรมอันดีของประชาชน”ดังนั้นในการอุปสมบทภิกษุณีจึงไม่ถือว่าเป็นการขัดแย้งหรือ
ก้าวล่วงค าสั่งใดของสมเด็จพระสังฆราชที่ได้ประกาศไว้เมื่อวันที่ 18 มิถุนายน 2471 ในการ
พิจาณากรณีการบวชภิกษุณี ในการให้ความคุ้มครองสิทธิและเสรีภาพตามรัฐธรรมนูญในมาตรา 
37 ด าเนินการให้เกิดการแก้ไขพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 แก้ไขเพ่ิมเติม พ.ศ. 2535 
ในมาตรา 5 ทวิ ว่าด้วยเรื่องคณะสงฆ์อ่ืนที่ควรระบุ ซึ่งกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติจะได้



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

362 

ร่วมกับเครือข่ายส่งเสริมสถานภาพทางกฎหมายของภิกษุณีสงฆ์เพ่ือเติมเต็มพุทธบริษัท 4 และ
คณะอนุกรรมาธิการสิทธิมนุษยชนเพ่ือขับเคลื่อนเรื่องความชอบธรรมในการอุปสมบทภิกษุณีที่
ถูกต้องตามสิทธิมนุษยชนนี้ต่อไป (ถอดเทปรายการ ตอบโจทย์ ไทยพีบีเอส: "ภิกษุณี" สิทธิการ
บวชภายใต้"หลักพระธรรมวินัยหรือสิทธิมนุษยชน"เมื่อวันที่ 17ธ.ค.2557 อัปโหลดโดยThai 
PBS) 

2. อ้างการอุปสมบทภิกษุณีตามสตรีนิยม (Liberal Feminism) 
เป็นการอ้างเหตุผลสิทธิในการอุปสมบทภิกษุณีว่ามนุษย์ควรให้ความเท่าเทียมกันทาง

เพศ เรียกร้องโอกาสที่เท่าเทียมในการท าสิ่งต่างๆทั้งฐานะ หน้าที่ สิทธิ การเข้าถึง การยอมรับ 
อย่างไม่มองความเลื่อมล้ าเพศเป็นประเด็นในการขัดขวางแบ่งแยก กดขี่ จ ากัด ในการเข้าถึง
ดังนั้น ด้วยเหตุผลตามหลักสตรีนิยม จึงไม่ควรที่จะห้ามไม่ไห้ภิกษุณีอุปสมบทได้ในประเทศไทย 
เพราะขัดต่อแนวคิดในสิทธิสตรีนิยม ซึ่งมีภิกษุณีสุโพธา จากวัดทรงธรรมกัลยาณีอาราม จังหวัด
นครปฐมที่กล่าวว่าถึงการอุปสมบทภิกษุณีตามสตรีนิยมว่า“ภิกษุณีไม่ใช่ไดโนเสาร์หมดลงก็รื้อฟ้ืน
ใหม่ข้ึนมาใหม่ได้ เพราะในศาสนาพุทธนั้นเป็นศาสนาเดียวในโลกที่มองมนุษย์ทั้งสองเพศคือหญิง
และชายเสมอภาคเท่าเทียมกัน และในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าก็ได้ทรงมีพุทธานุญาตให้ภิกษุ
บวชสตรีเป็นภิกษุณีได้ จนกระทั่งเมื่อมีภิกษุณีในสังฆะแล้วมีเสียงเรียกร้องถึงปัญหาความไม่
สะดวกในการบวชสตรีเป็นภิกษุณีพระพุทธเจ้าจึงทรงอนุญาตให้ภิกษุณีสงฆ์บวชสตรีก่อนได้
จากนั้นเมื่อบอกสอนธรรมะจนลึกซึ้งแล้วจึงไปบวชอีกครั้งกับภิกษุที่เรียกว่าการบวชโดยสงฆ์สอง
ฝ่าย ดังนั้นจึงมีการรื้อฟ้ืนภิกษุณีอีกครั้งในสังคมชาวพุทธที่ประเทศศรีลังกาจึงเกิดขึ้นด้วยเหตุนี้  
แต่ในสังคมไทยกลับมีวาทกรรมที่แสดงว่าผู้หญิงไม่สามารถบวชเป็นพระได้หรือไม่สมควรบวช
เป็นภิกษุณีหรือภิกษุณีหมดสายไปแล้วไม่อาจรื้อฟ้ืนขึ้นมาได้อีกนั้นล้วนเป็นการตีความ
พระไตรปิฎกใหม่โดยการอ่านพระไตรปิฎกแบบครึ่งๆ กลางๆ หรือไม่แตกฉานหรือไม่ก็อ่านแล้ว
อธิบายความตามความเข้าใจของตนเอง โดยไม่สนใจเจตนาดั้งเดิมของพระพุทธเจ้าที่ได้ทรงมีพระ
บัญญัติและพุทธานุญาตไว้แล้ว”ซึ่งภิกษุณีสุโพธายังทิ้งค าคมไว้ว่า ในโลกนี้มีคนอยู่สองประเภท 
คือประเภทหนึ่ง“เห็นปัญหาในทุกทางออก”และอีกประเภทหนึ่ง“เห็นทางออกในทุกปัญหา” 
ดังนั้นเรื่องการออกบวชเป็นภิกษุณีสงฆ์ของผู้หญิงเป็นสิ่งที่กระท าได้ แม้จะยุ่งยากล าบากมากกว่า
การบวชเป็นภิกษุของเพศชาย โดยอย่าพึงมองเพศในการสร้างขีดกั้นสิทธิ หรือการสร้างวาท
กรรมต่างๆนาๆเพ่ือที่จะขัดขวางกีดกันมิให้ผู้หญิงได้เข้าถึงธรรมขั้นสูงๆ ยิ่งๆขึ้นไปหากสังคมไทย
มีภิกษุณีก็จะเป็นทางเลือกให้กับพุทธศาสนิกชนและลดการผูกขาดการอธิบายพระธรรมโดยพระ
ผู้ชายฝ่ายเดียว 

3. การอุปสมบทภิกษุณีโดยการอ้างสิทธิในการบรรลุธรรม   
จากการสืบค้นเอกสารพระไตรปิฎกจะพบว่า ในการบรรลุธรรมของสตรีหรือผู้หญิงนั้น

ภายใต้หลักพระพุทธศาสนามีอิสระและพร้อมที่จะเข้าถึงความเพียรในการบรรลุอรหัตผลได้อย่าง
เท่าเทียมกับผู้ชายไม่มีข้อยกเว้น เพราะหลักพระพุทธศาสนาถือว่าสรรพสัตว์ทั้งปวงมีความเกิด 



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

363 

แก่ เจ็บ ตาย เป็นธรรมชาติ (สามัญลักษณะ) ที่ทุกสิ่งจะต้องได้รับเสมอเหมือนกัน ดังนั้นพุทธ
ศาสนาไม่ได้แบ่งชั้น วรรณะ เพศ วัย ชาติ ศาสนาใด ในการเข้าถึงการบรรลุธรรม มนุษย์ทุกคนมี
ศักยภาพที่จะพัฒนาจนหลุดพ้นจากความทุกข์ได้ ตามความรู้ความสามารถที่ตนปฏิบัติไม่ว่าจะ
เป็นหญิงหรือชาย เด็กหรือผู้ใหญ่ ดังตัวอย่างที่ปรากฏในพระไตรปิฎก เช่นกรณีนางวิสาขาเมื่อ
อายุได้ 7 ขวบ พร้อมด้วยเพ่ือนหญิง 500 คน แวดล้อมด้วยทาสี 500 คนไปต้อนรับพระศาสดา
พระพุทธเจ้าได้แสดงธรรมให้เหมาะแก่พ้ืนเพอัธยาศัยของเด็ก เมื่อจบเทศนาเด็กหญิงวิสาขา 
พร้อมกับบริวารทั้งหมดได้บรรลุโสดาปัตติผลนางวิสาขาได้เป็นพุทธสาวิกาตั้งแต่วันนั้นเป็นต้นมา  
หรือกรณีพระนางมหาปชาบดีโคตมี ผู้หญิงที่เข้ามามาบวชในพระพุทธศาสนา เป็นภิกษุณีองค์
แรกที่ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์และยังมีภิกษุณี 500 รูป ส าเร็จเป็นพระอริยบุคคลตาม
สมควรแก่อุปนิสัย หลังจากได้ฟังพระธรรมเทศนาของพระนันทเถระ ในนันทโกวาทสูตร มัชฌิม
นิกาย อุปริปัณณาสก์ แม้แต่กรณีการตั้งเอตทัคคะฝ่ายพระภิกษุณีขึ้นจากพระพุทธเจ้า เช่น เขมา
ไว้ในต าแหน่งเอตทัคคะว่าเป็นผู้เลิศกว่าบรรดาภิกษุณี ผู้มีปัญญามาก  นางปฏาจาราภิกษุณี
หลังจากสูญเสียสามี ลูกท้ังสอง บิดามารดาแล้ว กลายเป็นคนบ้า ด้วยพุทธานุภาพ นางกลับได้สติ 
พระพุทธองค์ทรงเทศนาโปรดจนได้บรรลุโสดาปัตติผล ภายหลังจึงขอบรรพชากะพระบรมศาสดา 
ต่อมาได้บรรลุพระอรหันต์พร้อมด้วยปฏิสัมภิทา 4 และตั้งไว้ในต าแหน่งเอตทัคคะว่า เป็นเลิศกว่า
ภิกษุณีผู้ทรงพระวินัย 

เพราะฉะนั้น ในการจะตัดสิทธิการอุปสมบทภิกษุณีเพราะไม่สามารถเข้าถึงธรรมหรือ
บรรลุธรรมได้ก็ไม่เห็นว่าจะมีความขัดแย้งแต่อย่างไร ที่จะไม่ให้ภิกษุณีอุปสมบทได้ ที่เห็นตัดสิทธิ
ก็คงมีเพียงแค่การมิให้สตรีหรือภิกษุณีนั้นเป็นเป็นศาสดาหรือพระพุทธเจ้าได้ ซึ่งในพระ
สุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ ได้ระบุไว้ว่า สตรีไม่สามารถเป็นพระอรหันตสัมมาสัม
พุทธเจ้า พระเจ้าจักรพรรดิ ท้าวสักกะ มาร พรหม โดยระบุว่า “ย่อมรู้ชัดว่า ข้อที่มิใช่ฐานะ มิใช่
โอกาส คือสตรีพึงเป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า นั่นมิใช่ฐานะที่จะมีได้และรู้ชัดว่าข้อที่เป็น
ฐานะมีได้แล คือบุรุษพึงเป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้านั่นเป็นที่มีได้” อย่างไรก็ดีสตรีทั้งหลาย
ก็ขอเพียงแค่สิทธิการอุปสมบทเป็นภิกษุณีแค่นั้นเป็นหลัก  

4. การอุปสมบทภิกษุณีตามสิทธิและเสรีภาพตามกฎหมายรัฐธรรมนูญ 
ในปัจจุบันการบัญญัติกฎหมายไทยจะต้องมีความสอดคล้องกับสิทธิและเสรีภาพของ

ประชาชนตามรัฐธรรมนูญเป็นส าคัญ ซึ่งในเรื่องนี้ ดร.สุธาดา เมฆรุ่งเรืองกุล กรรมการพิจารณา
ปรับปรุงและพัฒนากฎหมายด้านความเสมอภาคระหว่างเพศสะท้อนมุมมองในด้านของสิทธิและ
เสรีภาพตามรัฐธรรมนูญและในด้านของบทบัญญัติในกฎหมายรัฐธรรมนูญที่ก าหนดข้อผูกพันของ
รัฐและพลเมืองต่อการเคารพใน “สิทธิและเสรีภาพ”ก าหนด“การให้ความคุ้มครองสิทธิ” ในการ
นับถือศาสนาของบุคคลที่มีถึง 9 มาตรา ประกอบด้วย มาตรา 4 ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ 
เสรีภาพและความเสมอภาคของบุคคล ย่อมได้รับความคุ้มครอง มาตรา 5 ประชาชนชาวไทยไม่
ว่าเหล่าก าเนิด เพศ หรือศาสนาใด ย่อมอยู่ในความคุ้มครองแห่งรัฐธรรมนูญนี้เสมอกัน มาตรา 



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

364 

26 การใช้อ านาจโดยองค์กรของรัฐทุกองค์กร ต้องค านึงถึงศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิและ
เสรีภาพ และตามบทบัญญัติแห่งรัฐธรรมนูญนี้ มาตรา 27 สิทธิและเสรีภาพที่รัฐธรรมนูญนี้
รับรองไว้โดยชัดแจ้ง โดยปริยายหรือโดยค าวินิจฉัยของศาลรัฐธรรมนูญ ย่อมได้รับความคุ้มครอง
และผูกพันรัฐสภา คณะรัฐมนตรี ศาล รวมทั้งองค์กรตามรัฐธรรมนูญ และหน่วยงานของรัฐ
โดยตรงในการตรากฎหมาย การบังคับใช้กฎหมายและการตีความกฎหมายทั้งปวง มาตรา 30 
บุคคลย่อมเสมอภาคกันในกฎหมายและได้รับความคุ้มครองตามกฎหมายเท่าเทียมกัน ชายและ
หญิงมีสิทธิเท่าเทียมกัน การเลือกปฏิบัติโดยไม่เป็นธรรมต่อบุคคลเพราะเหตุแห่งความแตกต่างใน
เรื่อง (1) ถิ่นก าเนิด (2) เชื้อชาติ (3) ภาษา (4) เพศ (5) อายุ (6) ความพิการ  (7) สภาพทางกาย
หรือสุขภาพ (8) สถานะของบุคคล (9) ฐานะทางเศรษฐกิจหรือสังคม (10) ความเชื่อทางศาสนา 
(11) การศึกษาอบรมหรือ (12) ความคิดเห็นทางการเมือง อันไม่ขัดต่อบทบัญญัติแห่ง
รัฐธรรมนูญ จะกระท ามิได้มาตรการที่รัฐก าหนดขึ้นเพ่ือขจัดอุปสรรคหรือส่งเสริมให้บุคคล
สามารถใช้สิทธิและเสรีภาพได้ เช่นเดียวกับบุคคลอ่ืน ย่อมไม่ถือเป็นการเลือกปฏิบัติโดยไม่เป็น
ธรรมตามวรรคสาม มาตรา 37 บุคคลย่อมมีเสรีภาพบริบูรณ์ในการถือศาสนา นิกายของศาสนา 
หรือลัทธินิยมในทางศาสนา และย่อมมีเสรีภาพในการปฏิบัติตามศาสนธรรม ศาสนบัญญัติหรือ
ปฏิบัติพิธีกรรมตามความเชื่อถือของตน เมื่อไม่เป็นปฏิปักษ์ต่อหน้าที่ของพลเมืองและไม่เป็นการ
ขัดต่อความสงบเรียบร้อยหรือศีลธรรมอันดีของประชาชน มาตรา 70 บุคคลมีหน้าที่พิทักษ์รักษา
ไว้ซึ่งชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์และการปกครองระบอบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์
ทรงเป็นพระประมุขตามรัฐธรรมนูญนี้  มาตรา 79 รัฐต้องให้ความอุปถัมภ์และคุ้มครอง
พระพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสนาที่ประชาชนชาวไทยส่วนใหญ่นับถือมาช้านานและศาสนาอ่ืน ทั้ง
ต้องส่งเสริมความเข้าใจอันดีและความสมานฉันท์ระหว่างศาสนิกชนของทุกศาสนา รวมทั้ง
สนับสนุนการท าหลักธรรมของศาสนามาใช้เพ่ือเสริมสร้างคุณธรรมและพัฒนาคุณภาพชีวิต 
มาตรา 80 รัฐต้องด าเนินการตามแนวนโยบายด้านสังคม การสาธารณสุข การศึกษา และ
วัฒนธรรม ดังต่อไปนี้  (4) ส่งเสริมและสนับสนุนการกระจายอ านาจเพ่ือให้องค์กรปกครองส่วน
ท้องถิ่น ชุมชน องค์การทางศาสนา และ เอกชน จัดและมีส่วนร่วมในการจัดการศึกษาเพ่ือพัฒนา
มาตรฐานคุณภาพการศึกษาให้เท่าเทียมและสอดคล้องกับแนวนโยบายพื้นฐานแห่งรัฐ 
  ดังนั้น จึงมีการน าเสนอประเด็นการรองรับสถานภาพกฎหมายของนักบวชภิกษุณีที่
เกิดจากการบวชในประเทศศรีลังกาที่มีอยู่ในราชอาณาจักรไทย ด้วยการขอบัญญัติเพ่ิมเติมไว้ใน
กฎหมายรัฐธรรมนูญ เพ่ือให้ภิกษุณีท่ีบวชจากศรีลังกานั้นได้รับรับรองสถานภาพการเป็นนักบวช
ในทางกฎหมาย เพื่อให้มีผลในทางกฎหมายที่ส่งผลต่อการด าเนินการในเรื่องใดๆ ได้ ที่เกี่ยวข้อง
กับทางราชการ อาทิ การขออนุญาตตั้งวัด การมีหนังสือราชการรับรองสถานภาพภิกษุณี เป็นต้น 
รวมทั้งเพ่ือให้การปฏิบัติศาสนกิจของภิกษุณีสามารถสนับสนุนกิจการของพระพุทธศาสนาเติม
เต็มพุทธบริษัท 4 ให้ได้มีส่วนส่งเสริมเผยแผ่พระพุทธศาสนาช่วยแก้ไขปัญหาสังคมให้แก่
ประเทศชาติ และจะท าให้ประเทศไทยเป็นที่ประจักษ์แก่ชาวโลกในฐานะเป็นเมืองพุทธศาสนา



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

365 

อย่างแท้จริง โดยได้มีการพยายามเรียกร้องให้ระบุในกฎหมายว่าด้วยสิทธิและเสรีภาพตามมาตรา 
37 วรรคหนึ่ง ของรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2550 วรรคหนึ่งบัญญัติว่า
บุคคลย่อมมีเสรีภาพบริบูรณ์ในการถือศาสนา นิกายของศาสนา....ฯลฯ แต่ก็ยังไม่มีกฎหมายมา
รองรับสถานภาพดังกล่าว จึงจะน าเสนอให้มีบทบัญญัติเพ่ิมเติมบทนิยามค าว่า "คณะสงฆ์อ่ืน "ใน
มาตรา 5 ทวิแห่ง พ.ร.บ.คณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 ซึ่งแก้ไขเพ่ิมเติมโดย พ.ร.บ.คณะสงฆ์(ฉบับที2) 
พ.ศ. 2535 ให้หมายความรวมถึง "ภิกษุณีสายศรีลังกา" เพ่ือรองรับสถานภาพทางกฎหมายของ
ภิกษุณีสายศรีลังกาที่มีอยู่ในประเทศไทยในการด าเนินการใดๆ ที่เกี่ยวข้องกับทางราชการ ซึ่ง
นายสมชาย  แสงการ ประธานคณะกรรมาธิการสิทธิมนุษยชน สิทธิเสรีภาพและการคุ้มครอง
ผู้บริโภค วุฒิสภา กล่าวถึงปัญหาการถูกรอนสิทธิตามรัฐธรรมนูญของภิกษุณีในประเทศไทยเป็น
เรื่องที่หลายฝ่ายควรให้ความสนใจและภิกษุณีความได้รับการเคารพและคุ้มครองสิทธิและ
เสรีภาพตามรัฐธรรมนูญ ไม่ว่าจะบวชมาจากพุทธศาสนาสายศรีลังกาหรือพุทธศาสนาฝ่าย
มหายานอ่ืนๆ เพราะการออกบวชเป็น “ภิกษุณี” ถือเป็นสิทธิและเสรีภาพตามกฎหมาย
รัฐธรรมนูญที่ควรได้รับการคุ้มครองและจักถูกละเมิดสิทธิมิได้  ดังนั้นรัฐและทุกภาคส่วนของ
สังคมจึงควรให้ความสนใจต่อกรณี“ภิกษุณี”อย่างแท้จริงและหันมาให้การส่งเสริมและสนับสนุน
ผู้หญิงให้เข้าสู่โลกแห่งศาสนธรรมโดยการท าให้การเคารพถึงสิทธิเสรีภาพและให้การคุ้มครอง
สิทธิและเสรีภาพโดยการแก้ไขกฎหมายในล าดับรองๆ ลงมาจนถึงกฎกระทรวงต่างๆที่กีดขวาง
หรือขัดขวางมิให้ผู้หญิงได้เข้าถึงและปฏิบัติธรรมได้อย่างปราศจากอุปสรรคและความกังวล อีก
ทั้งยังต้องถือเป็นพันธกรณีในการขจัดการเลือกปฏิบัติต่อนักบวชและผู้ปฏิบัติธรรมนั่นเอง 
 
ข้อโต้แย้งในการอ้างสิทธิการอุปสมบทภิกษุณีในสังคมไทย 
 

จากเหตุผลที่ใช้ในการอ้างความชอบธรรมในการอุปสมบทของภิกษุณีดังกล่าวนี้แม้จะ
เป็นสิ่งชอบธรรมตามหลักสิทธิมนุษยชน ตามสตรีนิยม (Liberal Feminism) การอ้างสิทธิในการ
บรรลุธรรมหรือสิทธิและเสรีภาพตามกฎหมายรัฐธรรมนูญก็ตาม แต่ในความเป็นจริงของโลกนั้น
สิทธิความชอบธรรมก็ยังตกอยู่ภายใต้กฎหมายบางอย่างหรือกรอบของสังคมที่เป็นจารีต 
ประเพณี ความเชื่อ ที่ไม่ละเมิดต่อบุคคลอ่ืน ซึ่งพุทธศาสนานั้นโดยสิทธิมนุษยชนก็ไม่ได้ห้ามคน
ใดเพศใดเข้ามาบวชหรือนับถือศาสนา เพียงแต่กระบวนการในการบวชเท่านั้นที่เป็นปัญหาและ
ขาดการยอมรับว่าถูกต้อง และถูกยืนยันเป็นข้ออ้างตามพระธรรมวินัยตามพุทธบัญญัติในฝ่าย
พุทธศาสนาเถรวาท มิใช่ว่ามหาเถรสมาคมจะรังเกียจรังงอนหรือไร้เหตุผลในการยอมรับและ
ยืนยันกระต่ายขาเดียวด้วยการอ้างเหตุผลการขาดสูญของภิกษุณีเป็นหลักเท่านั้น แต่จากการ
ตรวจสอบหลักฐานในการบวชภิกษุณีจะพบว่าในการบวชภิกษุณีนั้นมีขั้นตอนที่ยุ่งยากโดยการ
บวชในสายเถรวาทนั้นมีการยึดถือปฏิบัติตามหลักการที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสบอกไว้ใน
พระไตรปิฎกเป็นหลักการส าคัญ ซึ่งหากพิจารณาในการการบวชภิกษุณีจากหลักฐานใน



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

366 

พระ ไตรปิฎกพบว่ า ในการบวชหรื อ อุปสมบทภิ กษุณี จะกระท า ได้ มี อยู่  4  วิ ธี  คื อ 
(http://www.sakulthai.com/Dsakulcolumndetail.asp=672&stsseid.กาญจนา นาคสกุล,
พุทธบริษัท ภิกษุ หลักการปฏิบัติตนของภิกษุณีใหม่ ครุธรรม 8 ประการ) 

1. การบวชแบบครุธัมมปฎิคคหณาอุปสัมปทา คือวิธีการรับครุธรรม 8 ประการ การ
บวชด้วยวิธีนี้  เป็นกรณีที่พระอานนท์ได้เรียนครุธรรม 8 แล้วจึงไปแจ้งให้พระนางมหาปชาบดี
โคตมี ซึ่งพระนางยอมรับครุธรรม 8 พระอานนท์จึงไปกราบทูลพระพุทธเจ้า การรับครุธรรมจึง
เป็นวิธีการบวชภิกษุณีครั้งแรกในพระพุทธศาสนา แต่พระมหาปชาบดีเกิดความสงสัยในการบวช
ของตน พระอานนท์จึงทูลถามพระพุทธเจ้า ซึ่งพระพุทธเจ้าก็ตรัสยืนยันว่า ในเวลาที่พระนาง
มหาปชาบดีโคตมี รับครุธรรม 8 ก็ได้ชื่อว่าได้อุปสมบทแล้ว ดังนั้น การรับครุธรรม 8  จึงเป็น
วิธีการบวชภิกษุณีครั้งแรก หรือเรียกว่า“ครุธัมมปฎิคคหณาอุปสัมปทา”ซึ่งเป็นวิธีการรับ ครุ
ธรรมผ่านพระอานนท์ เป็นวิธีที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตเฉพาะบุคคล การบวชวิธีนี้จึงไม่สามารถ
น ามาใช้กับสตรีอ่ืนได้ เช่นเดียวกับการบวชด้วยวิธี“เอหิภิกขุอุปสัมปทา”ซึ่งเป็นวิธีแรกที่
พระพุทธเจ้าทรงใช้บวชภิกษุ ผู้ที่จะใช้ ก็คือพระพุทธเจ้าเท่านั้นหลังจากนั้น ก็มีเหล่านางสากิยานี
และโกลิยานีออกบวชตามพระนางมหาปชาบดีโคตมี พระพุทธเจ้าจึงรับสั่งให้ภิกษุทั้งหลาย
อุปสมบทภิกษุณีได้ซึ่งเป็นการอนุญาตให้ภิกษุทั้งหลายอุปสมบทให้ภิกษุณี แต่พระวินัยปิฎกไม่ได้
ระบุว่าให้อุปสมบทโดยวิธีใด (เสมอ บุญมา,2524 :9) 
    2. การบวชด้วยญัตติจตุตถกรรมอุปสัมปทา การบวชด้วยวิธีญัตติจตุตถกรรมหรือ 
“ญัตติจตุตถกัมมอุปสัมปทา” เป็นการอุปสมบทที่สงฆ์เป็นผู้ท า โดยมีภิกษุประชุมครบองค์
ก าหนดเป็นการอุปสมบทด้วยการประกาศขอความเห็นจากสงฆ์ 3 ครั้ง รวมเป็น 4 ครั้ง ทั้งญัตติ
เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า“กรรม”มีวาจาครบ 4 เป็นวิธีการอุปสมบทท่ีพระพุทธเจ้าประทานความเป็น
ใหญ่ให้แกสงฆ์หรือหมู่คณะสงฆ์เป็นผู้ด าเนินการผู้ที่จะอุปสมบทด้วยวิธีนี้ต้องมีผู้รับรองเรียกว่า 
พระอุปัชฌาย์ 
      ส าหรับภิกษุณี ได้รับการอุปสมบทด้วยวิธีนี้ ได้แก่ บรรดาสากิยานีข้าราชบริพารของ
พระนางปชาบดีโคตมี ส่วนกรรมวิธีในการอุปสมบทนั้นไม่ปรากฏหลักฐานกล่าวว่า เข้าใจว่ามี
วิธีการอย่างเดียวกับการอุปสมบทภิกษุ เนื่องจากในขณะนั้นเป็นครั้งแรกที่ทรงอนุญาตให้สตรี
อุปสมบทเปน็บรรพชิตในพระพุทธศาสนา จึงยังไม่มีการก าหนดแบบอย่างไว้โดยเฉพาะ การบวช
วิธีนี้เป็นการบวชหลังจากพระพุทธเจ้าประทานการบวชด้วยวิธีการรับครุธรรม 8 ประการแก่พระ
นางมหาปชาบดีโคตรมีแล้ว การบวชวิธีนี้เป็นการบวชจากภิกษุสงฆ์ฝ่ายเดียว เรียกว่า“เอกโต
สงฆ”์และยังไม่มีการถามอันตรายิกธรรม (ธรรมที่เป็นอัตรายหรือขัดขวางการอุปสมบท) 
       3. การบวชด้วยวิธีอัฏฐวาจิกาอุปสัมปทา เป็นการบวชภิกษุณีอีกวิธีหนึ่ง โดยการ
ประกอบพิธีกรรม 2 ครั้ง คืออุปสมบทในส านักภิกษุณีสงฆ์ด้วยญัตติจตุตถกรรมวาจาครั้งหนึ่ง
ก่อน จากนั้นจึงไปขออุปสมบทในส านักภิกษุสงฆ์ซ้ าอีกครั้ง รวมเป็นการขอความเห็นชอบ 8 ครั้ง

http://www.sakulthai.com/Dsakulcolumndetail.asp


 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

367 

ทั้งญัตติเม่ือเสร็จการอุปสมบทในส านักของภิกษุสงฆ์แล้ว จึงถือเป็นการบวชภิกษุณีที่ถูกต้องตาม
พุทธบัญญัติ 
      ส่วนการสอบอันตรายิกรรมเกิดขึ้นภายหลัง เมื่อปรากฏว่าต่อมามีภิกษุณีที่บวชแล้วไม่
มี เครื่องหมายเพศบ้างตั้งครรภบ้างเป็นต้นท าให้พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้ภิกษุณีสอบถาม
อันตรายิกธรรม 24 ประการ กับสตรีที่บวช เช่นเธอเป็นผู้มีเพศหรือไม่ ไม่มีประจ าเดือนบ้าง มี
ประจ าเดือนบ้าง ไม่ใช่ผู้ไม่มีเดือยหรือ เธอเป็นผู้หญิงหรือ เธอไม่มีหนี้สินหรือ มารดาหรือสามี
อนุญาตแล้วหรือ เป็นต้น ต่อมาอันตรายิกธรรมก็ค่อยๆเพ่ิมขึ้นตามเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นซึ่งเป็น
อุปสรรคต่อการใช้ชีวิตนักบวชและต่อการปฏิบัติธรรมเป็นการถามเพ่ิมขึ้นหลังจากอนุญาตให้
บวชภิกษุณีจากสงฆ์ฝ่ายเดียวแล้ว เนื่องจากการบวชภิกษุณีจากสงฆ์ฝ่ายเดียวจะมีภิกษุเป็นผู้ถาม
อันตรายิกธรรมท าให้สตรีที่จะอุปสมบทเกิดความกระดากไม่สามารถตอบค าถามได้ ภิกษุ
ทั้งหลายจึงน าเรื่องนี้ไปกราบทูลพระพุทธเจ้า ซึ่งพระพุทธเจ้าก็รับสั่งอนุญาตให้สตรีอุปสัมปทา
เปกขา ผู้อุปสมบทแล้วในสงฆ์ฝ่ายเดียวบริสุทธิ์ในภิกษุณีสงฆ์แล้ว จึงไปอุปสมบทในสงฆ์ฝ่ายภิกษุ
สงฆ์ได้ การบวชด้วยวิถีนี้จะต้องมีผู้รับรองในฝ่ายภิกษุณี เรียกว่า“ปวัตตินี”(วิ.จู.(ไทย) 7/423-
425/345-352). 
      ด้วยเหตุนี้การบวชภิกษุณีจึงต้องบวชจากสงฆ์สองฝ่าย หรือเรียกว่า“อุภโตสงฆ์”คือ 
เมื่อบวชจากภิกษุณีสงฆ์แล้ว ก็ไปบวชจากภิกษุสงฆ์อีกครั้ง จึงเรียกการบวชภิกษุณีสงฆ์จากสงฆ์
สองฝ่ายว่า“อัฏฐวาจิกาอุปสัมปทา”เป็นหลักการอันแสดงให้เห็นเห็นถึงความส าคัญของการบวช 
โดยเฉพาะการบวชภิกษุณีจากสงฆ์สองฝ่ายเนื่องจากการบวชภิกษุณีจากสงฆ์สองฝ่าย เป็นการ
บวชที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้ใช้เป็นหลัก ดังนั้น คณะสงฆ์ฝ่ายเถรวาท จึงใช้แนวทางการบวช
นี้ เป็นข้อพิจารณาว่า การบวชภิกษุณีในสมัยต่อมานั้นถูกต้องตามพระธรรมวินัยหรือไม่ 
       4. การบวชโดยใช้ทูต เป็นกรณีที่มีหญิงแพศยา(หญิงหากินในทางกาม,หญิงหาเงิน
ในทางร่วมประเวณี) ชื่ออัฑฒกาสี ต้องการที่จะบวชในส านักพระพุทธเจ้า แต่มีพวกนักเลงได้ยิน
ข่าว จึงคอยแอบซุ่มใกล้หนทางนางอัฑฒกาสี ทราบจึง ส่งข่าวไปกราบทูล พระพุทธเจ้าถึงแนว
ทางการปฏิบัติพระพุทธเจ้าจึงอนุญาตให้ภิกษุทั้งหลายอุปสมบทสตรีได้โดยทูต แต่เนื่องจากมิได้
ระบุคุณสมบัติภิกษุที่จะเป็นทูตท าให้มีทั้งภิกษุสิกขมานา สามเณร สามเณรี เป็นทูตบ้างท าให้ 
พระพุทธเจ้าทรงห้ามไม่ให้ภิกษุโดยบุคคลเหล่านั้นเป็นทูตและทรงก าหนคุณสมบัติผู้ที่จะเป็นทูต
ว่าภิกษุไมพึงให้ภิกษุณีอุปสมบทโดยมีภิกษุณีโง่เขลาเป็นทูตและอนุญาตให้ภิกษุณี (พระธรรม
ปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตโต), 2543 :196) 

 อุปสมบทโดยมีภิกษุณีผู้ฉลาดสามารถเป็นทูตได้ การบวชโดยทูตนี้ เป็นวิธีการเดียวกับ
การบวชด้วยญัตติจตุตถกรรมวาจาจากสงฆ์สองฝ่ายเพียงแต่ขั้นตอนการบวชจากภิกษุสงฆ์ จะใช้
ภิกษุณีผู้ฉลาดสามารถเป็นทูตแทน เพ่ือป้องกันอันตรายที่จะเกิดขึ้นในระหว่างทางกับผู้ที่จะบวช
ภิกษุณี การบวชวิธีนี้เรียกว่า“ทูเตนอุปสัมปทา” 



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

368 

 การบวชสิกขมานา คือ การบวชขั้นต่อจากการบวชเป็น สามเณรีส าหรับสามเณรีหรือ
สตรีที่มีอายุ 18  ปีขึ้นไป ผู้บวชสิกขมานานอกจากจะรักษาศีล 10 ข้อตามปกติแล้วจะต้องรักษา
ศีล 6 ข้อ ให้เคร่งครัดยิ่งขึ้น โดยจะล่วงละเมิดข้อใดข้อหนึ่งไม่ได้ตลอดระยะเวลา 2 ปีหากล่วง
ละเมิดข้อใดข้อหนึ่งจะต้องกลับมาเริ่มต้นสมาทานรักษาใหม่ การบวชสิกขมานาจะเป็นการบวช
ด้วยญัตติทุตกรรมวาจาจากภิกษุณีสงฆ์ฝ่ายเดียว และนางสิกขมานาจะต้องเปล่งวาจาขอสิกขา
สมมติในธรรม 6 ข้อเป็นเวลา 2 ปี ต่อภิกษุณีสงฆ์ซึ่งการบวชสิกขมานาจะต้องมีปวัตตินี
เช่นเดียวกับการบวชภิกษุณี 

การบวชสามเณรี เป็นการบวชสตรีที่มาขอบวชในพุทธศาสนาซึ่งจะเป็นผู้ที่มีอายุ 20 ปี
ขึ้นไป ต่อมาเมื่อมีสตรีที่อายุยังไม่ครบ 20 ปี มาขอบวช พระพุทธเจ้าจึงทรงอนุญาตให้บวชเป็น 
“สามเณรี” เช่นเดียวกับท่ีทรงอนุญาตให้บุรุษผู้มีอายุยังไม่ครบ 20 ปี บวชเป็นสามเณรโดยเปล่ง
วาจาเข้าถึงพระรัตนตรัย (ไตรสรณคมน์) และสมาทานศีล 10 เช่นเดียวกับสามเณร ซึ่งการบวช
สามเณรีจะบวชจากส านักภิกษุณี ในขณะที่การบวชสามเณรจะบวชจากส านักภิกษุ 
       จะเห็นว่าการอุปสมบทภิกษุณีจะต้องบวชเป็นสามเณรรีและบวชเป็นสิกขมานา 2 ปี 
จากภิกษุณีสงฆ์ และการบวชภิกษุณีจากสงฆ์สองฝ่าย คือภิกษุณีสงฆ์และภิกษุสงฆ์  จึงจะส าเร็จ
เป็นภิกษุณีโดยสมบูรณ์ ซึ่งกระบวนการบวชดังกล่าว พระพุทธเจ้าได้วางไว้เป็นครั้งแรกในครุ
ธรรมข้อที่ 6 คือ“ภิกษุณีพึงแสวงหาการอุปสมบทในสงฆ์สองฝ่าย ให้แก่สิกขมานาที่ศึกษาธรรม 
6 ข้อ ตลอด 2 ปีแล้ว”การบวชภิกษุณีสงฆ์จึงเป็นสิ่งที่ภิกษุและภิกษุณีสงฆ์ให้ความส าคัญยึดมั่น
ในการท าให้ถูกต้องมาโดยตลอด จึงมีประเด็นปัญหาถึงวิธีการบวชภิกษุณีที่น ามาใช้เป็นข้ออ้างใน
การสนับสนุนหรือการคัดค้านการอุปสมบทภิกษุณีในประเทศไทยต่อไป 
 
บทสรุป 
 

     ในสมัยพุทธกาลสตรีได้เข้ามาบวชเป็นภิกษุณีจ านวนมาก ล้วนได้รับความเป็นอิสระ
และความเท่าเทียมกันในสิทธิจากพระพุทธศาสนาที่อุบัติขึ้น โดยปราศจากการแบ่งชนชั้น 
วรรณะ ทั้งหลักธรรมค าสอนที่มีเหตุผลสามารถอ านวยประโยชน์ให้แก่ผู้ประพฤติปฏิบัติอย่าง
แท้จริง จึงเป็นแรงกระตุ้นให้ผู้ที่ใคร่รู้ทั้งหลายเข้ามาอุปสมบทในพระธรรมวินัยนี้ ก่อเกิดมีพุทธ
บริษัท 4 คือภิกษุ ภิกษุณี อุบาสกและอุบาสิกา อย่างมากมาย ในหมู่สตรีผู้ที่ยอมสละบ้านเรือน
และโภคทรัพย์ อุทิศตนบวชเช่นเดียวกับบุรุษ ซึ่งในการอุปสมบทของพวกเธอทั้งหลายนั้นแท้จริง
อาจมีแรงผลักดันและเหตุผลที่แตกต่างกัน เช่น  
   ก. ความศรัทธาเลื่อมใสเป็นมูลฐาน เรื่องของความเชื่อถือความเลื่อมใสของแต่ละคนไม่
มีสิ่งใดจะขัดขวางเหนี่ยวรั้งได้ เพราะเหตุที่ได้สดับรับฟังพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้ามาแล้ว
ท าให้เกิดความมั่นอย่างแรงกล้าในศาสนา จึงยอมสละบ้านเรือน ญาติพ่ีน้อง เพ่ือเข้ามาสู่เพศ
บรรพชิตเช่นเดียวกับบุรุษ โดยมีจุดหมายปลายทาง คือการบ าเพ็ญตนเพ่ือความหลุดพ้นจากอา



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

369 

สวะกิเลสอันเป็นต้นเหตุแห่งการเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในสังสารวัฏ เช่น พระนางปชาบดีโคตมี
พร้อมข้าทาสบริวารเป็นต้น 
       ข. การประสบปัญหาที่ยุ่งยากในชีวิต เป็นสภาวะที่มนุษย์จะต้องประสบแต่สตรีเป็นผู้
ต้องเผชิญกับปัญหาดังกล่าวอย่างหนักหน่วงและซับซ้อน ทั้งนี้ เพราะสตรีเป็นผู้ที่ธรรมชาติ
ก าหนดให้รับภาระในทางครอบครัวสูง โดยเฉพาะอย่างยิ่งสตรีในสังคมอินเดียในสมัยโบราณ พ่อ
แม่ผู้ปกครองต้องป้องกันหวงแหนเหมือนทรัพย์สมบัติ เมื่อถึงเวลาต้องไปสู่ตระกูลของสามีจึงต้อง
ได้รับการอบรมสั่งสอนให้ปฏิบัติให้เหมาะสมถูกต้องตามจารีตประเพณีเพ่ือชื่อเสียงของตนเอง
และวงศ์ตระกูล ทั้งต้องป้องกันค าครหานินทาอันจะมีมาในภายหลัง ซึ่งจะเป็นการเสื่อมเสีย
ชื่อเสียงไม่เฉพาะแต่ตัวเองหากยังรวมไปถึงพ่อแม่ญาติพ่ีน้ององอีกด้วยเพราะความที่สตรีตอง
เผชิญปัญหาชีวิตมากมาย บางครั้งจึงไม่อาจที่จะแก้ไขปัญหานั้นๆได้ท าให้เกิดความทุกข์ทรมาน
ขมขื่นตลอดมา ผู้ที่ตกอยู่ในสภาพชีวิตเช่นนี้เมื่อไม่สามารถหาทางระงับความเศร้าโศกได้จะมี
ผลกระทบกระเทือนทางจิตใจอย่างรุนแรงจนอาจเป็นคนวิกลจริตได้ เช่น นางกีสาโครตมี เมื่อลูก
น้อยถึงแก่ความตาย นางเศร้าโศกเสียใจ เพราะความรักความอาลัยในบุตร ร้องไห้อุ้มร่างของลูก
ที่ไร้วิญญาณเท่ียวถามหาคนที่สามารถท าให้ลูกของนางฟ้ืนคืนชีพได้ ก็ไม่มีใครจะช่วยนางได้จนมี
ผู้แนะน าให้ไปหาพระพุทธเจ้า จึงกลับได้สติผลสุดท้ายเกิดความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา จึงขอ
อุปสมบทเป็นภิกษุณีและปฏิบัติธรรมต่อมาจนได้บรรลุพระอรหันต์ เรื่องที่กล่าวมานี้แสดงให้เห็น
ว่าสตรีอีกพวกหนึ่ง ที่เข้ามาอุปสมบทในพระพุทธศาสนานั้นมีเหตุผลอันเนื่องมาจากการประสบ
ความยุ่งยากในชีวิต ซึ่งตนเองไม่สามารถที่จะหาทางออกที่ดีได้ จึงหันเข้าหาพระพุทธศาสนาเพ่ือ
ยึดเอาเป็นที่พ่ึงแนวสุดท้ายในชีวิต และหลักธรรมค าสอนของพระพุทธองค์ก็สามารถสมานความ
คับแค้นใจตลอดจนความทุกข์ยากของบุคคลเหล่านั้นได้ 
    ค. การอุปสมบทด้วยเหตุเพราะอาศัยสิ่งแวดล้อมอย่างอ่ืนชักน า เช่นการน าพาของมิตร
สหายเครือญาติพ่ีน้องเช่น นางรูปนันทาเป็นผู้หนึ่งที่ได้ยินคนทั้งหลายพากันกล่าวสรรเสริญ
เกียรติคุณของพระพุทธเจ้าโดยประการต่างๆจึงกระตุ้นความรู้สึกของนางให้เกิดความอยากรู้
อยากเห็นว่า พระพุทธเจ้านั้นสวยงามอย่างไรเพราะนางเป็นผู้ที่หลงใหลในความงามของตนเอง 
วันนั้นพระพุทธเจ้าจึงเนรมิตหญิงสาวที่มีรูปงามยิ่งกว่านางนั่งถวายงานพัดพระองค์อยู่และทรง
กระท าหญิงเนรมิตนั้นมีวัยเปลี่ยนแปลงไปโดยล าดับจนแก่หง่อมมีรูปร่างไม่เป็นที่เจริญตา ท าให้
นางรูปนันทาเกิดความสังเวชพิจารณาเห็นความไม่เที่ยงแท้แน่นอนของสังขารผลสุดท้ายไดฟัง
พระธรรมเทศนา ต่อมาจึงขอบวชในส านักของภิกษุณี 
  จะอย่ างไรก็ดี จากเหตุผลและความต้องการของสตรีที่ เ ข้ า มา อุปสมบทใน
พระพุทธศาสนาดังกล่าวนี้ เป็นเครื่องชี้ให้เห็นได้ถึงระดับจิตใจของแต่ละบุคคลว่ามีความสูงต่ า
แตกต่างกันในการเข้ามาสู่เพศบรรพชิต แต่ทั้งหมดก็มีจุดมุ่งหมายอย่างเดียวกัน คือ การปฏิบัติ
ธรรมเพ่ือความรู้แจ้งเห็นจริงในพุทธศาสนานี้ ซึ่งก็ได้บรรลุผลตามสมควรแก่อัตภาพของแต่ละ
บุคคล พุทธศาสนาจึงเป็นศาสนาที่เปิดกว้างส าหรับบุคคลทุกคนไม่เลือกชนชั้น วรรณะหรือเพศ 



 

 
 
 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

 

370 

ถึงแม้ในปัจจุบันเถรสมาคมจะไม่เปิดโอกาสด้วยการอ้างเหตุผลบางประการ จนท าให้การมีอยู่
ของการอุปสมบทภิกษุณไีด้ในสังคมไทยไม่ถูกต้อง แต่นั่นก็เป็นเพียงภาวะวิถีหนึ่งในเพศภาวะทาง
ศาสนาแต่สิ่งหนึ่งที่ส าคัญมากที่สุดของผู้หญิงหรือสตรีจ านวนหนึ่งที่มีอยู่ในสังคมไทยน่าจะเป็น
การได้สตรีเหล่านั้นเอาหัวใจมาอุปสมบทในพระพุทธศาสนาด้วยการปฏิบัติตนตามหลักธรรมค า
สอนจนเกิดความสุข สงบ เย็น โดยไม่สนใจเพศภาวะความเป็นนักบวชเป็นส าคัญนั่นเอง  
 
เอกสารอ้างอิง 
 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2539), พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย.กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ถอดเทปรายการ ตอบโจทย์ ไทยพีบีเอส: "ภิกษุณี" สิทธิการบวชภายใต้ "หลักพระธรรม 
วินัยหรือสิทธิมนุษยชน" เมื่อวันที่ 17 ธ.ค.2557 อัปโหลดโดย ThaiPBS  

ถอดเทป การเสวนาเรื่อง:“สิทธิและเสรีภาพตามรัฐธรรมนูญ กรณีศึกษาภิกษุณี”, จัดโดย 
คณะอนุกรรมาธิการพิจารณา ศึกษา ติดตาม ตรวจสอบและส่งเสริมการด าเนินงานด้าน
สิทธิมนุษยชนในคณะกรรมาธิการสิทธิมนุษยชน สิทธิเสรีภาพและการคุ้มครองผู้บริโภค 
วุฒิสภาร่วมกับคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติเครือข่ายเสนอกฎหมายเพ่ือ
ส่งเสริมภิกษุณีเติมเต็มพุทธบริษัท 4 วันศุกร์ที่ 10 กุมภาพันธ์ 2555 เวลา 08.30-14.00 
นาฬิกา ณ ห้องประชุมคณะกรรมาธิการ หมายเลข 306-308 ชั้น 3 อาคารรัฐสภา 2 

ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์.(2528), มาดูสตรีในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: บ.สารมวลชน จ ากัด,  
          .(2544), การพัฒนาสตรีในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ : บ.สารมวลชน จ ากัด. 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตโต).(2543),พจนานุกรมพุทธศาสตร์(ฉบับประมวลศัพท์). พิมพ์ครั้ง 

ที่ 9, กรุงเทพฯ:โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย 
สง่า หล่อส าราญ มหาวารุณี ภูริสินสิทธิ์. (2545), สตรีนิยม: ขบวนการและแนวคิดทางสังคมแห่ง 
  ศตวรรษท่ี 21.กรุงเทพฯ : โครงการจัดพิมพ์คบไฟ. 
          .(2540), สาวิกาสมัยพุทธกาล. กรุงเทพฯ : อักษรสยามการพิมพ์.  
เสมอ บุญมา, (2524), ภิกษุณีในพระพุทธศาสนา, วารสารส านักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ  

ปีที่ 13 เล่มที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน),  
วารุณี ภูริสิน สิทธิ์.(2545), สตรีนิยม: ขบวนการและแนวคิดทางสังคมแห่งศตวรรษที่ 20,  

กรุงเทพฯ : โครงการจัดพิมพ์คบไฟ.  
http://en.wikipedia.org/wiki/Feminism, สตรีนิยม (Liberal Feminism) ,  
http://www.sakulthai.com/Dsakulcolumndetail.asp = 672&stsseid.  


