
สิกขาบท 150 ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาต องัคุตตรนิกาย :  

ศึกษาวิเคราะห์และตีความ 

150 Sikhapadas in Samanavagga, Tikanipata, Angutaranikaya:  

 An Analytical Study and Interpretation 

 
 

1สิปป์มงคล ป้องภา, 2นคร จันทราช 3ทิพย์วิทย์ ใสชาติ,   
4พระสุภาพร เตชธโร และ4ปฐมสิทธิ์ แสวงวงศ์ 

1Sipmongkol Pongpha, 2Nakhon Jantharat, 3Tippavit Sichat, 
4Pra Supapon Techatharo, 5Pathomsit Savangvong, 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
 

1sipmongkol@gmail.com,  
 

Received May 10, 2020; Revised July 12, 2020;  Accepted August 25, 2020 

 
บทคัดย่อ 

 

  สิกขาบทตามหลักพระพุทธศาสนา หมายถึง ขอปฏิบัติที่ตองศึกษาเป็นบทบัญญัติข
อ หนึ่งๆที่พระภิกษุพึงปฏิบัติตามในแต่ละขอๆ โดยมีจำนวนทั้งหมด 227 ข้อ คือ ปาราชิก 4 
ข้อ สังฆาทิเสส 13 ข้อ อนิยต 2 ข้อ นิสสัคคิยปาจิตตีย์ 30 ข้อ ปาจิตตีย์มี 92 ข้อ ปาฏิเทสนี
ยะ 4 ข้อ เสขิยะ 26 ข้อ โภชนปฏิสังยุตต์ 30 ข้อ ธัมมเทสนาปฏิสังยุตต์ 16 ข้อและอธิกรณ
สมถะ 7 ข้อ การสวดปาติโมกข์ของคณะสงฆ์ไทยพบว่า การสวดปาฏิโมกข์มีพิธีกรรมโดยมีบุพ
กรณ์และบุพกิจ วิธีการสวดมี 2 อย่างคือ สวดแบบย่อกับแบบพิศดาร และประโยชนที่เกิดจาก
การสวดพระปาฏิโมกข์มี 2 ระดับ คือ ประโยชน์กับตนเองและประโยชน์กับสังคม การสวด
พระปาฏิโมกข์ของคณะสงฆไทยเปนไปตามหลักพุทธบัญญัติทำให้คณะสงฆ์ไทยมีความรูในการ



 

                                วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2563) |    21 

 

 

สวดพระปาฏิโมกข์และเห็นคุณคาตลอดจนความมุ่งหมายของการสวดพระปาฏิโมกข์ ส่วน
การวิเคราะห์และตีความสิกขาบท 150 ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาตร อังคุตตรนิกาย ใน
สังคมไทยพบว่า ปัญหาความขัดแย้งเรื่องจำนวนสิกขาบท 150 ข้อ เกิดจากการยึดหลักการ
แปลพระไตรปิฎกฉบับภาษาไทยและไม่ยอมรับอรรถกถา ขาดการสอบทานจากพระไตรปิฎก
ฉบับภาษาบาลีโดยตรง กลายเป็นปัญหาเรื่องการสวดปาฏิโมกข์เพียงจำนวนสิกขาบท 150 ข้อ 
ทำให้สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติประกาศมติมหาเถรสมาคมและมีประกาศพระราช
กิจจานุเบกษา เล่มที่ 131 ตอนที่ 130 ง ลงวันที่ 4 ธันวาคม 2557 ประกาศให้คณะสงฆ์ไทย
ถือปฏิบัติตามพระวินัยปิฎกด้วยการสวดพระปาติโมกข 227 สิกขาบท 
 

คำสำคัญ : สิกขาบท 150 ข้อ, อังคุตตรนิกาย, ศึกษาวิเคราะห์และตีความ 
 

Abstract 
 

  Sikkhapada in Buddhism means the rule that the Buddha laid down for Buddhist 
monks to compulsorily study and practice.  There are 227 items including: 4 Parajikas, 13 
Samghadisesas, 2 Aniyatas, 30 Nissakkiya Pacittiyas, 92 Pacittiyas, 4 Patitesaniyas,26 sekhiyas, 
30 Pochanapatisangyuts, 16 Dhammatesanapatisangyuts, and 7 Athikaranasamathas. 
Patimokha chanting of Thai Sangha finds that the chanting includes Buppakarana and 
Buppakicca. The chanting includes 2 styles of short and long. The benefits of this 
chanting are in 2 levels i.e. for oneself and for society.  Patimokha chanting of Thai 
Sangha follows the rule laid down by the Buddha and helps Thai Sangkha be 
knowledgeable and see the values and the aims of Patimokha chanting. The analysis and 
interpretation of 150 Sikhapadas in Samanavagga, Tikanipata, Angutaranikaya in Thai society  found that 
the causes of conflicts on numbers of 150 Sikhapadas include; adhering to translation of Thai 
Tipitaka; not accepting the commentary of Tipitaka; and not checking original Pali 
Tipitaka. This became the problem of limiting Patimokha chanting in only 150 Sikhapadas. 
This has made the National Office of Buddhism announce the resolution of the Sangkha 
Supreme council of Thailand and the Government Gazette published in number 131, 
part 130, section D, dated December 4, 2014 that the Thai Sangha compulsorily follow 
Vinaya Pitaka by chanting Patimokha on 227 Sikhapadas. 
 

Keywords : 150 Sikhapadas,   Angutaranikaya,   Analytical  Study  and  Interpretation 



 

22     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.5 No.2 (May-August 2020) 

 

บทนำ 
 

 หลักคำสอนที่เป็นสารัตถะสำคัญในพระพุทธศาสนามีเสาหลักที่สำคัญอยู่ 2 ส่วน
คือ“พระธรรม”และ“พระวินัย”พระธรรมนั้นมีลักษณะเป็น“คำสอน”ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัส
ไว้ดีแล้วและมีความเหมาะสมแก่บุคคลในแต่ละจริตนิสัย โดยมีความละเอียดลุ่มลึกแตกต่าง
กันออกไปและที่สำคัญคำสอนเหล่านั้นมีผลต่อบุคคลคือรักษาผู้ประพฤติปฏิบัติไม่ให้ตกไปใน
ที่ชั่วแล้วยังมีผลส่งให้ผู้นั้นได้รับความสุขกายสบายใจทั้งในปัจจุบันชาติและชาติต่อไปในส่วน
ที่พระวินัยมีลักษณะเป็น“คำสั่ง”อันเป็นระเบียบวินัยหรือกติกาของคณะสงฆ์เป็นสิ่งที่
พระสงฆ์ต้องศึกษาและปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัดตามพระวินัยเป็นหลักสำคัญเพราะพระวินัย
เป็นทั้งโครงสร้างและระบบการจัดสภาพสังคมสงฆ์ให้เกิดความเรียบร้อยและพัฒนาบุคลากร
ในสังคมสงฆ์ เป็นการจัดสรรโอกาสให้ชีวิตและสังคมมีระเบียบและมีโอกาสเกิดขึ้น ทำให้ทำ
อะไรๆได้อย่างคล่องดำเนินชีวิตได้สะดวก ถ้าชีวิตและสังคมไม่มีระเบียบไม่เป็นระบบก็จะ
สูญเสียโอกาสในการดำเนินชีวิตและทำกิจกรรมสังคมเป็นไปด้วยดี (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี 
สุรเตโช), 2544) 
  สังคมสงฆ์เป็นสังคมที่พระพุทธเจ้าทรงจัดตั้งขึ้น เป็นสังคมตัวอย่างประกอบด้วยคณะ
บุคคลเรียกว่า“พระภิกษุสงฆ์”(พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต),2543) ที่มาอยู่ร่วมกันโดยมี
วัตถุประสงค์ร่วมกัน มีระเบียบแบบแผน ความเป็นอยู่และความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกัน โดยถือ
เพศเป็นนักบวชที่มาจากชนชั้นวรรณะที่ต่างกันเข้ามาฝึกฝนพัฒนาตนเอง ระเบียบแบบแผน
ดังกล่าวเรียกว่า“พระวินัย”เป็นแม่แบบและแม่บทที่สำคัญต่อการสร้างความเป็น“เอกภาพ
แห่งสังคมสงฆ์”ความเป็นเอกภาพแห่งสงฆ์เกิดจากการปฏิบัติตามพระวินัยซึ่งพระสงฆ์นั้นถูก
นำมาเปรียบเสมือนดอกไม้แต่ละดอกต่างต้นและมีความหลากสีสันดอกไม้ทั้งหลายเหล่านี้จะ
ด้อยค่าลง หากวางอยู่อย่างกระจัดกระจายเมื่อนำดอกไม้เหล่านี้มาร้อยรวมเข้าด้วยกันด้วย
เส้นด้ายดอกไม้เหล่านี้ก็จะกลายเป็นพวงมาลัยอันงดงามเหมาะที่จะนำไปใช้ประดับตกแต่งให้มี
ความเจริญตาและความเจริญใจเส้นด้ายที่ใช้ร้อยดอกไม้ให้รวมกันอยู่อย่างมีเอกภาพอย่างนั้น
เรียกว่า“พระวินัย”(สมเด็จพระมหาสมณะเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส,2552). 
 อย่างไรก็ตามพระวินัยจัดเป็นระเบียบ กฎเกณฑ์ ข้อบังคับสำหรับควบคุมความ
ประพฤติทางกายวาจาของพระภิกษุสงฆ์ให้เรียบร้อยดีงาม เป็นแบบแผนอันหนึ่งอันเดียวกัน 
อยู่ร่วมกัน ด้วยความสุข ไม่กระทบกระทั่งซึ่งกันและกัน ให้ห่างไกลจากความชั่วทั้งหลาย การ



 

                                วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2563) |    23 

 

 

อยู่รวมกันเป็นหมู่เหล่า หากพระสงฆ์ขาดระเบียบวินัย ต่างคนต่างทำตามอำเภอใจ ความ
ขัดแย้งก็จะเกิดขึ้น ไม่มีความสงบสุข การงานที่ทำก็จะเสียผลประโยชน์ เพราะการอยู่ร่วมกัน
ของคนจำนวนมากในสังคมขนาดใหญ่ ก็มีความขัดแย้งกระทบกระทั่งกันบ้าง ทั้งในด้าน
ความคิด การพูดและการกระทำ เพราะแต่ละคนมีพ้ืนฐานที่แตกต่างกัน หากไม่มีหลักแห่ง
การประณีประนอมที่จะทำให้คนส่วนใหญ่ตกลงยินยอมกันได้ย่อมจะทำให้เกิดความแตกแยก
กันขึ้น(แสวง อุดมศรี,2543) การสวดปาฏิโมกข์เป็นทั้งสังฆกรรมตามหลักของพระวินัยและ
เป็นกิจของสงฆ์ที่สำคัญอย่างหนึ่งพระภิกษุสงฆ์ในพระพุทธศาสนา ควรมีโอกาสได้ร่วมฟังในพระ
วินัยระบุว่าวัดหนึ่งจะต้องมีภิกษุสวดปาฏิโมกข์ได้หนึ่งรูป หากไม่มีเจ้าอาวาสต้องขวนขวายให้มี 
หากไม่ขวนขวายเป็นอาบัติถ้าขวนขวายแล้วยังไม่มี พอถึงวันปาฏิโมกข์ต้องไปร่วมฟังในวัดที่มี
การสวดปาฏิโมกข์ ถ้าในย่านนั้นไม่มีวัดที่มีภิกษุสวดปาฏิโมกข์หรือมีภิกษุไม่ครบ 4 รูปไม่ต้อง
สวดปาฏิโมกข์แต่ให้อธิษฐานอุโบสถแทน โดยตั้งใจว่า“วันนี้เป็นวันอุโบสถ”ในระหว่างที่มีการ
สวดปาฏิโมกข์ผู้ที่จะอยู่ในที่ประชุมสงฆ์ได้ต้องเป็นภิกษุเท่านั้น ไม่มีเหตุจำเป็นจะหยุดสวด
ปาฏิโมกข์ในระหว่างไม่ได้  
  การสวดพระสวดปาติโมกข์ของคณะสงฆ์ไทยมีปัญหาว่าด้วยเรื่องพระสวดปาติโมกข์ เมื่อ
กลางปี พ.ศ.2552 มีคณะสงฆ์ของวัดนาป่าพง (สาขาท่ี 149 ของวัดหนองป่าพง) ซึ่งมีพระอธิการ
คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เป็นประธานสงฆ์ได้แสดงความเห็นว่า“การที่พระสงฆ์ฝ่ายเถรวาทใน
ประเทศไทยและต่างประเทศทั้งหลายสวดปาฏิโมกข์ 227 ข้อนั้นยังไม่ถูกต่อพุทธวจนะ 
พระสงฆ์กลุ่มนี้มีความเชื่อมั่นในความเห็นของพวกท่านจนได้มีการนำคณะสงฆ์สวดปาฏิโมกข์
แค่ 150 ข้อซึ่งนับเป็นเวลาประมาณ 8 ปี (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต),2558) และได้
ประกาศเผยแพร่ความเห็นนี้ต่อคณะสงฆ์และอุบาสกอุบาสิการวมทั้งทางสื่อต่างๆ จนกลายเป็น
ประเด็นที่ได้รับความสนใจจากพุทธศาสนิกชนสาเหตุที่พระสงฆ์กลุ่มนี้ยึดถือการสวดปาฎิโมกข์แค่ 
150 ข้อนั้น เกิดจากการศึกษาและค้นคว้าข้อมูลได้จากพระสูตรโดยปรากฏในอังคุตรนิกาย 
ติกนิบาตร ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในสมณวรรคที่ 5 และเสขสูตรที่ 2 โดยมีพระพุทธพจน์
ว่าด้วยเรื่องจำนวนของสิกขาบทที่มีความเกี่ยวข้องกับการสวดพระปกฏิโมกข์จำนวน 150 
สิกขาบท สมดังพระพุทธพจน์ข้อว่า 
     “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย สิกขาบท 150 ถ้วนนี้ มาสู่อุเทศ ทุกกึ่งเดือน ซึ่งกุลบุตรทั้งหลาย
ผู้ปรารถนาประโยชน์ศึกษากันอยู่ ดูก่อนภิกษุทั้งหลายสิกขา 3 นี้ ที่สิกขาบท 150 นั้นรวมอยู่ด้วย



 

24     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.5 No.2 (May-August 2020) 

 

ทั้งหมดสิกขา 3 (สาธิกมิทํ ภิกฺขเว ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสตํ อนฺวฑฺฒมาสํ อุทฺเทสํ อาคจฺฉติ ยตฺถ อตฺถ
กามา กุลปุตฺตา สิกฺขนฺติฯ ติสฺโส อิมา ภิกฺขเว สิกฺขา ยตฺเถตํ สพฺพํ สโมธานํ คจฺฉติ กตมา ติสฺโส) ”  
  จากพระพุทธพจน์ข้างต้นสะท้อนให้เห็นว่า พระพุทธพจน์ดังกล่าวถือว่าเป็นพุทธ
วจนะที่ส่งผลต่อการศึกษาและตีความเกี่ยวกับเรื่องจำนวนสิกขาบทในพระพุทธศาสนาว่าด้วย
เรื่องจำนวนสิกขาบท 150 ข้อ ในพระสูตรนี้ไม่สอดรับกับแนวปฏิบัติของพระสงฆ์เถรวาทใน
ปัจจุบัน สำหรับพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทนั้นได้ยึดพระไตรปฎกเป็นแม่บท แม่แบบหรือ
เป็นมาตรฐานกลางของในการตรวจสอบ วินิจฉัยและตัดสินเรื่องราวต่างๆที่เกิดขี้นใน 
พระพุทธศาสนา ด้วยเหตุนี้ ปัญหาเรื่องความเข้าใจและการตีความสิกขาบทที่มาในพระวินัย
ปิฎกกับพระสุตตันตะปิฎกจึงนำไปสู่การปฏิบัติที่แตกต่างกันในกลุ่มพระสงฆ์ฝ่ายเถรวาทใน
ประเทศไทยปัญหาดังกล่าวล้วนเป็นปัญหาควรที่ศึกษาเพ่ือหาคำตอบและทางออกเกี่ยวกับ
เรื่องนี้เพ่ือความเป็นเอกภาพของพระสงฆ์ต่อไป 
 ด้วยเหตุผลดังกล่าวข้างต้น ผู้วิจัยมีความสนใจจะศึกษาแนวคิดเรื่องสิกขาบท 150 
ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาต อังคุตตรนิกาย : ศึกษาวิเคราะห์และตีความ เพ่ือเป็นฐานข้อมูล
ในการหาความสัมพันธ์ระหว่างสิกขาบท 150 ข้อในพระสูตรกับสิกขาบท 227 ในพระวินัย
ปิฎกอันจะเป็นแนวทางสร้างความเข้าใจและยอมรับตลอดจนมีการปฏิบัติในทิศทางเดียวกัน
ของพระสงฆ์ฝ่ายเถรวาทในประเทศไทยต่อไป 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
 

  1. เพ่ื อศึ กษาความหมาย หลั กการและวิธีปฏิ บั ติ ต ามหลักสิ กขาบทใน
พระพุทธศาสนา 
 2. เพื่อศึกษาวิธีการปฏิบัติการสวดพระปาฎิโมกข์ของคณะสงฆ์ไทย 
  3.  เพ่ือเสนอผลการวิเคราะห์ปัญหาการตีความสกิบท 150 ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาตร                            
อังคุตตรนิกาย สุตตันตะปิฎกในสังคมไทย 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 

  1. รูปแบบการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงผสมผสาน (Mixed Methods Research) ระหว่าง
การวิจัยเชิ งเอกสาร (Documentary Research) และการวิจัยเชิ งคุณภาพ (Qualitative 



 

                                วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2563) |    25 

 

 

Research) โดยการสัมภาษณ์ คำถามปลายเปิด (Open-ended questions) เป็นการสัมภาษณ์
เชิงลึกเกี่ยวกับสิกขาบท 150 ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาต อังคุตตรนิกาย โดยมีรูปแบบการวิจัย 2 
อย่าง คือ 
   1.1 การวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) เป็นการศึกษาทฤษฎี 
แนวคิด และข้อมูลเกี่ยวกับสิกขาบท 150 ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาต อังคุตตรนิกาย: ศึกษา
วิเคราะห์และตีความโดยผู้วิจัยทำการศึกษาและวิเคราะห์ เอกสาร (Documentary 
Analysis) เพ่ือจะได้เข้าใจข้อมูลเบื้องต้น และนำไปสู่ร่างกรอบความคิดการวิจัยเพ่ือให้เห็น
ปัญหาและการตีความเรื่องสิกขาบท 150 ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาต อังคุตตรนิกายว่ามี
ปัญหาและมีการตีความกันอย่างไร  
   1.2 การวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ผู้วิจัยทำการศึกษาโดย
วิธีการถอดเทปการสัมภาษณ์เชิงลึกเป็นหลัก (In-depth Interview) จากผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 
(Key Informants) จากนั้นผู้วิจัยสังเคราะห์ข้อมูลเพ่ือสรุปเป็นประเด็นที่เกี่ยวกับปัญหาและ
การตีความสิกขาบท 150 ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาต อังคุตตรนิกาย ที่ผู้วิจัยได้ถอดเทปการ
สัมภาษณ์จากสื่อๆต่างที่ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ  
  2. ประชากรและกลุ่มเป้าหมาย สำหรับวิจัยเรื่องสิกขาบท 150 ข้อ ในสมณวรรค 
ติกนิบาต  อังคุตตรนิกาย: ศึกษาวิเคราะห์และตีความนี้ ได้แบ่งออกเป็น 2 กลุ่มเป้าหมาย อัน
ประกอบไปด้วย 1) พระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เป็นประธานสงฆ์ (สาขาที่ 149 ของวัดหนองป่า
พง) และ 2) พระสงฆ์และนักวิชาการทางด้านพระพุทธศาสนา จำนวน 3 รูป/คน คือ (1) รศ.
ดร.เวทย์  บรรณกรกุล (2) สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) และ (3) พระพรหม
บัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต )  
   3. เครื่องมือที่ใช้ในการรวบรวมข้อมูล สำหรับเครื่องมือที่ใช้ประกอบการวิจัย ได้แก่ 
แบบสัมภาษณ์ที่มีลักษณะเป็นคำถามปลายเปิด (Open-ended questions) ที่เกี่ยวกับซึ่ง
ผู้วิจัยได้พัฒนาขึ้นเองโดยการศึกษาค้นคว้าจากแนวคิด เอกสารและตำราที่เกี่ยวข้องกับ
สิกขาบท 150 ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาต อังคุตตรนิกาย: ศึกษาวิเคราะห์และตีความแล้ว
กำหนดเป็นข้อคำถามให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการวิจัย ที่ไม่มีการชี้นำคำตอบ ซึ่ง
ผู้วิจัยใช้วิธีการถอดเทปบันทึกเสียง  
  4. การเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยเก็บรวบรวมข้อมูลจากการวิเคราะห์เอกสารและข้อมูล
จากการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) สัมภาษณ์ 2) ผู้วิจัยออกเก็บรวบรวมข้อมูล



 

26     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.5 No.2 (May-August 2020) 

 

ด้วยตนเองทุกขั้นตอน เมื่อได้ข้อมูลแล้วนำมารวบรวมเพ่ือวิเคราะห์ต่อไป และ 3) การถอดเท
ปการสัมภาษณ์รวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมายคือผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key 
Information) เพ่ือจะได้นำมาวิเคราะห์เชิงพรรณนาต่อไป  
 5. การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์และการสังเกตมา
พิจารณาตรวจสอบความสมบูรณ์และความถูกต้องของข้อมูล แล้วจึงนำมาสรุปข้อมูล แยกข้อมูล
ไว้เป็นหมวดหมู่ ตามลักษณะของข้อมูลและประเด็นในการศึกษาข้อมูลมาวิเคราะห์เนื้อหา 
(Content Analysis) ตีความหมายอธิบายตามลักษณะของความสัมพันธ์เชื่อมโยงในประเด็น
ต่างๆในภาพรวมผ่านการวิเคราะห์ข้อมูลโดยใช้หลักความเป็นเหตุเป็นผลอาศั ยการตีความ 
(Interpretation) จากเนื้อหาข้อมูลในเอกสารและการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) 
รวมทั้งตรวจสอบข้อมูลเชิงคุณภาพ เพ่ือทำให้ทราบและเข้าใจเกี่ยวกับปัญหาและการตีความ
แนวคิดเรื่องสิกขาบท 150 ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาต อังคุตตรนิกายได้อย่างถูกต้อง 
 6. การสรุป อภิปรายผลการวิจัยและข้อเสนอแนะ การสรุปผลการวิจัย ผู้วิจัยได้ทำ
การนำข้อมูลที่วิเคราะห์จากการศึกษาค้นคว้าจากเอกสารและจากบทสนทนาที่ได้จากการ
สัมภาษณ์มาสรุปและเรียบเรียงเพ่ือให้ทราบถึงมุมมองจากนักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา 
แล้วนำมาอภิปรายตามกระบวนการทำวิจัยต่อไป  
 

ผลการวิจัย 
 

 การวิจัยเรื่อง“สิกขาบท 150 ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาต อังคุตตรนิกาย : ศึกษา
วิเคราะห์และตีความ”นี้หลังจากศึกษาค้นคว้าแล้วผู้วิจัยสามารถสรุปผลการวิจัย ดังนี้ 
  1. แนวคิดเรื่องสิกขาบทตามหลักพระพุทธศาสนา สิกขาบท คือ ข้อปฏิบัติแต่ละข้อ
ที่พระภิกษุต้องศึกษาและปฏิบัติตามโดยเคร่งครัด (สมเด็จพระมหาสมณะเจ้า กรมพระยา 
วชิรญาณวโรรส,2552) สิกขาบทในพระพุทธศาสนาเป็นพระพุทธบัญญัติคือประมวลสิกขาบท
ข้อกำหนดทางพระวินัย เกิดขึ้นจากการที่มีภิกษุภิกษุณีประพฤติไม่ถูกต้อง ไม่เหมาะสมหรือ
ประพฤติเสียหายขึ้น จนชาวบ้านพากันตำหนิ ติเตียน โพนทะนา เมื่อพระพุทธองค์ทรง
รับทราบแล้วให้ประชุมสงฆ์ ไต่สวนได้ความจริง จึงทรงมีพระพุทธบัญญัติเป็นข้อห้ามไว้ โดยมี
ความเป็นมาของการบัญญัติสิกขาบทโดยเริ่มตั้งแต่พระพุทธเจ้าตรัสรู้ เสด็จไปโปรดปัญจ
วัคคีย์ ยสกุลบุตรพร้อมสหายชฎิลสามพ่ีน้องพร้อมบริวาร โปรดพระเจ้าพิมพิสารพร้อมทั้งข้า



 

                                วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2563) |    27 

 

 

ราชบริพาร แล้วได้พระสารีบุตรพระโมคคัลลานะเป็นพระอัครสาวก นับเป็นระยะเวลาที่ยังไม่
มีภิกษุประพฤติเสียหาย ไม่มีผู้ทำผิดก่ออธิกรณ์ขึ้นในสังคมสงฆ์ เพราะพระภิกษุเหล่านั้น ล้วน
แล้วแต่เป็นพระอริยบุคคลอย่างขั้นต่ำสุดก็เป็นพระโสดาบันทั้งสิ้น กุลบุตรผู้เข้ามาบวชเป็น
พระภิกษุยังมีจำนวนไม่มากนักและส่วนใหญ่เมื่อได้ฟังพระธรรมเทศนาแล้วบรรลุธรรมเป็น
พระอริยบุคคลจึงขอบวช ด้วยเหตุนี้พระพุทธองค์จึงยังไม่ทรงบัญญัติสิกขาบทสำหรับ
ปกครองสงฆ์พระวินัยนั้น พระพุทธองค์ไม่ได้ทรงบัญญัติไว้ล่วงหน้า ต่อเมื่อเกิดความเสียหาย
ขึ้นจึงทรงบัญญัติสิกขาบทห้ามประพฤติเช่นนั้นอีก ดังจะเห็นได้ว่าในตอนต้นพุทธกาล 
พระพุทธเจ้ายังไม่ได้ทรงบัญญัติ สิกขาบทไว้ เพราะภิกษุสงฆ์ล้วนมีวัตรปฏิบัติดีงาม คือ
ระเบียบปฏิบัติตามแบบอย่างที่พระพุทธเจ้าทรงประพฤติปฏิบัติ ในพรรษาที่ 20 พระเจ้าทรง
เริ่มบัญญัติสิกขาบทนับเป็นครั้งแรกและทรงบัญญัติเรื่อยมาทุกครั้งที่เกิดเหตุการณ์ไม่ดีงาม
ขึ้นในหมู่คณะสงฆ”์(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 2. การสวดพระปาฏิโมกข์ของคณะสงฆ์ไทยนับว่าเป็นสังฆกรรมของคณะสงฆฝ่ายเถร
วาทในสังคมไทยที่สืบทอดกันมาอย่างยาวนานการสวดพระปาฏิโมกขเป็นอุโบสถสังฆกรรมที่ภิกษุ
สงฆฝ่ายเถรวาททั่วโลกมีความเห็นโดยพรอมเพรียงกันด้วยความสามัคคีและผ่านการตรวจสอบ
จากมติสงฆรวมทั้งการทำสังคยานาโดยความเห็นชอบแลวหลายครั้งและเป็นปฏิปทาของครูบา
อาจารยผู้เคารพรักธรรมวินัยมาตั้งแต่โบราณและเป็นอริยประเพณีจากสมัยพุทธกาลจนถึงปจจุ
บัน การสวดพระปาฏิโมกขของพระภิกษุสงฆในปจจุบันตามพระวินัยกำหนดไววาพระภิกษุ
จะตองทำอุโบสถทุกกึ่งเดือน( ขึ้น-แรม 14 ค่ำ หรือ ขึ้น-แรม 14 ค่ำ) (มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย,2539) เพ่ือฟงพระปาฏิโมกขซึ่งพระพุทธเจ้าทรงกำหนดใหทำเฉพาะในวัน
พระจันทรเพ็ญและวันพระจันทรดับการสวดพระปาฏิ โมกข์ของคณะสงฆ์ไทยนั้นทำให้
พุทธศาสนิกชนเกิดศรัทธาคือการมีความเลื่อมใสในการประพฤติปฏิบัติของพระสงฆ์และ
ปฏิบัติตาม  
   การสวดพระปาฏิโมกข์ของคณะสงฆ์ไทยมีความสอดคล้องกับบัญญัติปาฏิโมกข์แก่
สาวกที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติ กล่าวคือมีการสวดพระพระปาฏิโมกข์ครบตามจำนวนของ
สิกขาบทจำนวน 227 ข้อ (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช,2540) โดยที่สิกขาบท
แต่ละข้อนั้นไม่ได้บัญญัติไว้เป็นบทตายตัวบางครั้งพระพุทธเจ้าทรงคล้อยตามฝ่ายบ้านเมือง
และเมื่อเห็นว่าสิ่งนั้นไม่ขัดต่อธรรม บางครั้งก็ยืดหยุ่นไม่ปรับโทษเพราะทรงเห็นว่าไม่
เหมาะสมกับท้องถิ่นจึงอนุโลมให้พระสาวกทำได้เรียกว่าเป็นอนุญาตพิเศษ เช่น ในคราวเกิด



 

28     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.5 No.2 (May-August 2020) 

 

ทุพภิกขภัยเป็นต้นบางครั้งทรงเห็นว่ายังมีข้อบกพร่องพระองค์ก็ทรงบัญญัติเพ่ิมเติมอีก
เรียกว่าอนุบัญญัติในการบัญญัติสิกขาบทแต่ละครั้งพระพุทธเจ้าจะรับสั่งให้มีการประชุมสงฆ์
สอบถามหาสาเหตุเมื่อภิกษุรับว่าได้ทำจริงทั้งพระพุทธเจ้าก็พิจารณาเห็นว่าไม่ขัดต่อสังคม
และธรรมะพระพุทธเจ้าจึงได้บัญญัติไว้ พระพุทธเจ้าประกอบด้วยพระปัญญาและเจตนาดี
เป็นที่ตั้งทรงมองเห็นความสัมพันธ์ระหว่างพระวินัยกับธรรมว่าต้องสอดคล้องเกี่ยวเนื่องกัน 
(สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช,2541) 
  โดยที่ประโยชน์ที่เกิดจากการสวดพระปาฏิโมกข์นั้นมี 2 ระดับคือ ระดับปัจเจก
บุคคลหมายเอาประโยชน์ที่เกิดกับบุคคลแต่ละบุคคล เป็นการฝึกทางกายและวาจาเมื่อ
พระสงฆ์ปฏิบัติตามพระวินัยโดยเคร่งครัดย่อมเป็นผู้มีศีลบริสุทธิ์ดำเนินชีวิต ไม่เป็นไปเพ่ือ
เบียดเบียนไม่ทำลายชีวิตใคร หากแต่มุ่งดำเนินชีวิตเพ่ือความหลุดพ้นจากทุกข์มีความเพียรใน
อาจาระและโคจรเป็นการสร้างหิริ คือ ความละอายต่อบาปกรรมที่ตนกระทำโอตัปปะคือ
ความเกรงกลัวต่อบาปกรรมที่ตนกระทำด้วยกายวาจาและใจการสวดพระปาฏิโมกข์ที่ได้รับ
ในทางสังคม คือ การสร้างเครื่องมือในการจัดระเบียบสังคมสงฆ์ให้พระภิกษุอยู่ร่วมกันด้วย
ความสามัคคีในกลุ่มพุทธบริษัทและระดับสังคม(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539)การปฏิบัติตามหลักสิกขาบทเป็นการปกครองคณะสงฆ์ให้เป็นสังคมตัวอย่างที่ ดีแก่
ประชาชนในด้านการดำเนินชีวิตที่เรียบง่ายไม่ฟุ่มเฟือยฉันน้อย นอนน้อย แต่ทำงานเพ่ือ
สังคมมาก (พระธรรมปิฎก(ป.อ.ปยุตฺโต,2542) ในขณะเดียวกันก็เป็นการจัดระเบียบสังคม
สงฆ์ให้สอดคล้องสัมพันธ์กับกฎของธรรมชาติและสภาพแวดล้อมดังนั้นการที่พระสงฆ์ปฏิบัติ
ตามพระวินัยและปฏิบัติตนให้บรรลุคุณธรรมจึงได้ประโยชน์ทั้งสองทางเมื่อพระสงฆ์ปฏิบัติดี
ปฏิบัติชอบตามพระธรรมวินัยแล้วย่อมทำให้สังคมนั้นๆอยู่อย่างสงบไม่เดือดร้อน(พระธรรม
ปิฎก(ป.อ.ปยุตฺโต,2545) 
   3. สำหรับคัมภีร์อังคุตตรนิกาย เป็นคัมภีร์คัมภีร์ที่ได้จัดลำดับธรรมะไว้เป็นหมวดๆ 
ตามลำดับตัวเลขหรือชุมนุมพระสูตรที่เพ่ิมจำนวนขึ้นทีละหน่วยตามลำดับ เช่น หมวดธรรมะ
ข้อเดียวเรียกว่า เอกนิบาต หมวดธรรมะ 2 ข้อเรียกว่า ทุกนิบาต หมวดธรรมะ 3 ข้อ เรียกว่า 
ติกนิบาตร เป็นต้น จนถึงหมวดธรรมะ 10 ข้อ เรียกว่า ทสกนิบาต หากมีหมวดธรรมะเกิน 10 
ข้อ เรียกว่า อติเรก ทสกนิบาต ในหมวดนี้มีพระสูตรรวมทั้งสิ้น 9,557 สูตร (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ.ปยุตฺโต,2542) สำหรับการวิเคราะห์และตีความสิกขาบท 150 ในสมณวรรค ติกนิบาตร 
อังคุตตรนิกาย ปัญหาการตีความเรื่องสิกขาบทจำนวน 150 ข้อนั้นเกิดจากการศึกษา ค้นคว้า 



 

                                วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2563) |    29 

 

 

และตีความของพระภิกษุสงฆ์  2 ฝ่ายโดยฝ่ายหนึ่ งได้ศึกษา ค้นคว้าและตีความจาก
พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทยที่แปลมาจากพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี ไม่มีการสอบทานหรือ
การตรวจสอบจากพระไตรปิฎกฉบับบาลีโดยตรงและไม่ยอมรับคัมภีร์ระดับอรรถกถา ทั้งที่
คัมภีร์อรรถกถากับพระไตรปิฎกต่างเป็นคู่มือประกอบการศึกษาค้นคว้าที่มีสภาพเอ้ือต่อกัน
และกันในการศึกษาค้นคว้าหลักคำสอนในพระพุทธศาสนาปัญหาการตีความเรื่องสิกขาบท
จำนวน 150 ข้อดังกล่าวมีสาเหตุสำคัญประการหนึ่งคือการแปลและวิเคราะห์บทบาลีคือ
“สาธิกมิทํ ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสตํ”ที่ต่างกันกล่าวคือฝ่ายหนึ่งมีความเชื่อว่าสิกขาบทมีจำนวน
เพียงแค่ 150 ข้อ โดยถือเฉพาะที่ระบุตัวเลขเท่านั้นคือยึดถือถ้อยคำ“ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสตํ 
(สิกขาบท 150) โดยละเลยพระบาลีที่ระบุ “สาธิกํ” (พร้อมกับสิกขาบทที่เกิน) ส่วนอีกฝ่าย
หนึ่งมีความเชื่อว่าสิกขาบทมีจำนวนมากกว่า 150 ข้อ พร้อมกับสิกขาบทอีกกลุ่มหนึ่งเกินจาก 
150 บทว่า สาธิกมิทํ ตามหลักไวยากรณ์บาลี ตัดบทสนธิ เป็น สาธิกํ+อิทํ  สาธิกํ มาจาก สห 
(แปลว่า พร้อม, กับ)+อธิก (แปลว่าเกิน) แปลง สห เป็น ส ลบสระหน้า ทีฆะสระหลัง เป็น
คุณศัพท์ขยาย สิกฺขาปทสตํ บทว่า สาธิกํ นี้หมายถึงสิกขาบทอ่ืนๆในที่นี้หมายเอาสิกขาบทใน
กลุ่มอนิยต 2 เสขยิวัตร 75 และอภิสมาจารสิกขาบทอีกเป็นจำนวนมาก) ทั้งหมดนี้ ภิกษุต้อง
นำมาทบทวนบอกกล่าว คือ การแสดงพระปาติโมกข์ตามหลักพระพุทธศาสนา (พระพรหม
คุณาภรณ์(ป.อ.ปยุตฺโต),2543) สำหรับปัญหาความขัดแย้งเรื่องการนับจำนวนสิกขาบท 150 
ข้อดังกล่าวทำให้สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติประกาศมติมหาเถรสมาคมและต่อมาวันที่ 
4 ธันวาคม 2557 ประกาศโดยพระราชกิจจานุเบกษาประกาศพระราชกิจจานุเบกษาเล่มที่ 131 
ตอนที่ 130 ง ลงวันที่ 4 ธันวาคม 2557 อ้างประกาศมติมหาเถรสมาคมอาศัยอำนาจตามมาตรา 
15 ตรี (4) แห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ.2505 แก้ไขเพ่ิมเติมโดยพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ 
(ฉบับที่ 2) พ.ศ. 2535 ที่กำหนดให้มหาเถรสมาคม มีอำนาจหน้าที่รักษาหลักพระธรรมวินัยของ
พระพุทธศาสนาจึงให้คณะสงฆ์ไทยถือปฏิบัติตามพระวินัยปิฎกด้วยการสวดพระปาติโมกข 227 
สิกขาบท 

 

องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา 
 

  สิกขาบท 150 ข้อ ในสมณวรรค ติกนิบาต อังคุตตรนิกายเป็นองค์ความรู้เกี่ยวกับ
การบัญญัติ การรักษาและการส่งต่อพระธรรมวินัยในพระพุทธศาสนาเป็นระยะๆตลอด
ระยะเวลา 45 พรรษาในการทำหน้าที่ประกาศพระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าและเหล่าพระ



 

30     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.5 No.2 (May-August 2020) 

 

อริยสงฆ์สาวก จนกระทั่งวาระสุดท้ายแห่งพระพุทธเจ้าพระพุทธองค์ทรง“ย้ำ”ว่าพระธรรมวินัย
คือตัวแทนของพระพุทธองค์ ดังนั้น การรักษาและการส่งต่อหลักพระวินัยให้ครบถ้วนตามหลัก
พระพุทธศาสนาจึงเป็นพันธกิจและหน้าที่สำคัญของพระภิกษุสงฆ์โดยตรง เพราะพระวินัย
ทั้งหมดล้วนเป็น“เครื่องมือ”ท่ีส่งเสริมให้พระภิกษุสงฆ์ในพระพุทธศาสนามีรูปแบบของความ
ประพฤติและปฏิบัติอย่างเป็นแบบแผนอันหนึ่งอันเดียวกันเกิดทำให้เกิดความสง่างามต่อ
สาธารณชนทั่วไป การสวดพระปาฏิโมกข์ 227 ข้อ ล้วนเป็นคำพูดจากพระพุทธเจ้าโดยตรง
เรียกว่า“พุทธวจนะ”มีต้นบัญญัติในมหาวรรคทุกข้อ ซึ่งเป็นสังฆกรรมของคณะสงฆ์ฝ่ายเถร
วาทที่สืบทอดกันมาช้านาน การสวดพระปาฏิโมกข์ 227 ข้อเป็นหน้าที่และกิจของสงฆ์
ประเภทหนึ่งโดยเรียกว่า“อุโบสถสังฆกรรม”ที่พระภิกษุสงฆ์ฝ่ายเถรวาททั่วโลกมีความเห็นโดย
พร้อมเพรียงกันด้วยความสามัคคีและผ่านการตรวจสอบจากมติสงฆ์ รวมทั้งการทำสังคยานาโดย
ความเห็นชอบแล้วหลายครั้ง และเป็นปฏิปทาตลอดจนเป็นประเพณีที่มีการเริ่มต้นตั้งแต่สมัย
พุทธกาลจนตราบจนทุกวันนี้ การสวดพระปาฏิโมกข์จำนวน 227 ข้อจึงเป็นการอนุรักษ์และธำรง
ไว้ซึ่งหลักพระวินัยอันจะทำให้พระพุทธศาสนามีความมั่นคงต่อไป 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), (2544) . คำวัด 1, พิมพ์ครั้งที่ 2, กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ 
 เลี่ยงเชียง. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), (2542).วินัยเรื่องที่ใหญ่กว่าที่คิด. กรุงเทพฯ :โรงพิมพ์ 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_______.(2542) .นิติศาสตร์แนวพุทธ. พิมพ์ครั้งที ่4. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์มูลนิธิพุทธธรรม. 
______.(2543). รู้จักพระไตรปิฎกเพ่ือเป็นชาวพุทธที่แท้. พิมพ์ครั้งที2่. กรุงเทพฯ :โรงพิมพ์ 
 เอดิสัน เพรสโพรดักส์. 
______.(2545). จัดระเบียบสังคมตามคตินิยมแห่งสังฆะ. พิมพ์ครั้งที1่0. กรุงเทพฯ : มูลนิธิ 
 พุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).(2543). รู้จักพระไตรปิฎกให้ชัดให้ตรง (กรณีพระคึกฤทธิ์).  
  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เจริญดีมั่นคงการพิมพ์. 
 



 

                                วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2563) |    31 

 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
  วิทยาลัย. กรุงเทพฯ :โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2536).พระวินัยปิฎก.กรุงเทพฯ : มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
  สมเด็จพระมหาสมณะเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส.(2552). วินัยมุขเล่ม 1, พิมพ์ 
 ครั้งที่ 40. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช. (2541). ศีลในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ :                     
  มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
______. (2540). หลักพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
แสวง อุดมศรี.(2543). การปกครองคณะสงฆ์ไทย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

32     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.5 No.2 (May-August 2020) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
   


