
ศึกษาหลักธรรมที่ปรากฏในพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุข  
ต าบลห้วยแถลง อ าเภอห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมา 

A Study of Dhamma Principles Appeared in Kaelmor Rite 
of Ban Saensuk, Tambon Huai Thalaeng,  

Huai Thalaeng District, Nakhon Ratchasima Province 
 
 

พระมหาสมศกัดิ์ คมฺภีรปญฺโญ/ตัวไธสง 
Phramaha Somsak Kampeerapanyo/Tuathaisong 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั, ประเทศไทย 

Mahaculalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
 

Somsak_s@gmail.com 
 

Received September 9, 2019; Revised October 20, 2019;  Accepted December 18, 2019 

 
บทคัดย่อ 

 

 พิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุขต าบลห้วยแถลง อ าเภอห้วยแถลง จังหวัด
นครราชสีมานั้นเกิดจากความเชื่อท่ีว่าเมื่อเกิดการเจ็บไข้ได้ป่วยที่ไม่อาจหาสาเหตุพบ ชาวกูย 
ก็จะให้ผู้ที่เคารพนับถือที่เรียกว่าอาจารย์เป็นคนล าส่อง (คับแหม) เพ่ือหาสาเหตุ  โดยเริ่มแก็
ลมอในตอนกลางวัน ส่วนตั้งแต่หัวค่ าจะแก็ลออ จนกว่าจะเสร็จพิธีบางครั้งถึงสว่างก็มีเครื่อง
เสวยที่ท าให้พิธีครื้นแครงก็คือ เหล้า ที่ขาดไม่ได้เลยและมีเครื่องดนตรีคือ แคน ปัจจุบัน 
พิธีแก็ลมอและแก็ลออก็ยังมีให้พบเห็นโดยทั่วไปของสังคมชาวกูย เพราะขั้นตอนการแล่นแฝง
ไว้ซึ่งคุณค่าต่างๆ มากมาย 

หลักธรรมที่ปรากฏในพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุข ต าบลห้วยแถลง อ าเภอ
ห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมา คือ 1) ความเชื่อในเรื่องของกรรม 2) ความเชื่อเรื่องสังสารวัฏ 
3) ความเชื่อเรื่องสรณะ 4) ความเชื่อเรื่องพิธีกรรมการเข้าทรง 5) หลักศรัทธา 6) ความ
กตัญญู7) บุญกิริยาวัตถุ 3, 8) บูชา 2, 9) ไตรลักษณ ์
            วิเคราะห์หลักธรรมที่ปรากฏในพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุข ต าบลห้วย
แถลง อ าเภอห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมา เริ่มจากกระบวนการขั้นตอนการเข้าทรงที่



 

86     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

เกี่ยวกับค าสอนทางพระพุทธศาสนา กระบวนการที่เป็นขั้นตอนตั้งแต่เริ่มพิธี เนื่องจากผู้น า
การประกอบพิธีกรรมนั้นคือแม่ครู พ่อครู อาจารย์ผู้ประกอบพิธีกรรมหรือผู้น าพาท าพิธีกรรม 
เจ้าภาพ ญาติเจ้าภาพและผู้ร่วม (บริวาร) และบุคคลทั่วไปที่เดินทางมาเพ่ือร่วมในพิธีกรรม 
และเริ่มไหว้ครูด้วยการยกขันดอกไม้ให้แก่ครูบาอาจารย์ แสดงออกทางกายและพฤติกรรมที่
อ่อนโยน การไหว้ พฤติกรรมนี้แสดงออกซึ่งความกตัญญูกตเวทีที่ลูกศิษย์พ่ึงมีต่อครูบา
อาจารย์โดยจะเห็นได้จากการยกขัน ดอกไม้ธูปเทียน พร้อมทั้งผ้าไหม เสื้อผ้า สไบ เงิน ยกขอ
ขมาต่อบิดามารดา จิตพฤติกรรมนี้แสดงออกมาถึงความกตัญญูกตเวทีที่ลูกพ่ึงกระท าต่อพ่อ
แม่ ซึ่งชาวกูย นอกจากนี้ยังเกี่ยวกับสมาธิ หรือภาวนา หมายถึง ท าใจให้สงบ ท าใจให้ดี ท าใจ
ให้นิ่งและยังประกอบด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุ 3 ข้อ คือ ทาน การให้ การสละ การแผ่เมตตา การ
รักษาศีลในการสวดมนต์จิตของผู้เข้าพิธีกรรมนั้นจะรวมกันเป็นหนึ่ง ตั้งใจ มีสมาธิมากและ
รวมกันเป็นหนึ่งในการที่จะร่วมกันประกอบพิธีแกลมอนี้ เช่น การให้ความเคารพ ย าเกรง เชื่อ
ในอานุภาพและความศักดิ์สิทธิ์นั้น การภาวนา หรือ การท าให้เจริญ ท าให้มากในการกุศล 
หรือความดีงามต่างๆ 
 
ค าส าคัญ : หลักธรรม, พิธีกรรมแกลมอ 
 

ABSTRACT 
 

 Kaelmor rite of Saensuk Village, Tambon Huai Thalaeng, Huai Thalaeng District, 
Nakhon Ratchasima Province is rooted in the belief that when villagers get ill but the 
cause cannot be diagnosed, villagers of Kui descent will ask the respected person as a 
spiritual teacher to act Lam Song (Kabmae) to find the cause. The rite starts by Kaelmor 
in daytime and Kaelor in the evening. The rite sometimes takes the whole night till 
dawn. There are necessary offerings especially rice wine and musical instruments i.e. 
reed mouth-organ. Nowadays, Kaelmor and Kaelor rites can be generally found in Kui 
community. There are also cultural values hidden in all stages of the rite.     
 Dhamma principles that appear in the Kaelmor rite of Saen Suk Village, 
Tambon Huai Thalaeng, Huai Thalaeng District, Nakhon Ratchasima Province include: 1) 
belief in the matter of karma; 2) belief in transmigration; 3) belief in a refuge; 4) belief in 
the ritual of communication with spirit; 5) faith; 6) gratitude; 7) bases of meritorious 
action; 8) worship; and 9) the Three Characteristics. 
  Analysis of the Dhamma principles that appear in the Kaelmor rite of Saen Suk 
Village, Tambon Huai Thalaeng, Huai Thalaeng District, Nakhon Ratchasima Province 
found that: The ritual process is the combination of spiritual communication and 
Buddhist teachings. The ritual performers include Poh-kru and Mae-kru as the spiritual 



 

                                           วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    87 

 

 

leaders, the hosts, relatives of the hosts, and other participants. The participants 
especially the hosts will raise the trays of offerings consisting candles, incenses, silk cloth, 
breast cloth, silverware etc. asking for forgiveness from their parents. This mental 
behavior expresses their gratitude towards their parents. In addition, this also deals with 
concentration development in keeping mental peace and acting three bases of merit 
including giving, being compassionate and observing precepts. Chanting in the rite also 
harmonizes the participants. Overall morality of the rite includes respectfulness towards 
the power of sacred items, merit making and mental development.    
 
Keywords: Dhamma Principles, Kaelmor Rite 
 
บทน า 
 

 สังคมไทยแต่เดิมได้มีการปลูกฝังค่านิยมเรื่องกรรม ให้เชื่อในกฎแห่งกรรม จนมี
ส านวนไทยว่า“ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว”และยกย่องคนดี คือ คนที่มีคุณธรรม แต่ปัจจุบัน
สังคมไทยได้มีค่านิยมที่เปลี่ยนไปการให้ความส าคัญเรื่องกรรมมีน้อยลงสาเหตุเพราะ
สังคมไทยไปรับวัฒนธรรมของชาวตะวันตกเข้ามา ยอมให้เทคโนโลยีเข้ามามีบทบาทเพ่ือ
อ านวยความสะดวกสบายต่อวิถีการด าเนินชีวิตประจ าวันของคนไทยในทุกเรื่อง จนส่งผลให้
ความเชื่อ ค่านิยมของคนไทยเปลี่ยนไป เป็นสังคมบริโภคนิยมและวัตถุนิยม ดังที่ท่านพุทธ
ทาสภิกขุได้กล่าวไว้ว่า“สังคมไทยปัจจุบันได้มีการเปลี่ยนแปลงไปตามวัตถุเป็นอย่างมาก แต่
การเปลี่ยนแปลงดังกล่าว หาได้เป็นไปเพ่ือประโยชน์สุขที่แท้จริงของคนไทยไม่ คนนิยมวัตถุ
หรือวัตถุนิยมมากไปมีกิเลสมากขึ้นและสิ่งที่ขาดคือ ศีลธรรมสภาพสังคมที่ฟอนเฟะเพราะรับ
อิทธิพลอารยธรรมตะวันตก”(พุทธทาส ภิกขุ, 2545 :13)  

ชาวจังหวัดบุรีรัมย์มีความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษที่ปฏิบัติสืบกันมา จึงมีการสะเดาะ
เคราะห์แก้กรรมให้ตนเองหายจากการเจ็บป่วยและความทุกข์ใจต่างๆ จึงเกิดความไม่สบายใจ 
พยายามหาวิธีแก้กรรม การสะเดาะเคราะห์ตามความเชื่อ ความสมัครใจของผู้เข้าร่วมพิธี 
และการสะเดาะเคราะห์ต่อชะตาแก้ปีชง เพราะเชื่อว่าตนจะมีอายุที่ยืนยาว เมื่อเกิดความเชื่อ
อย่างนี้ท าให้เกิด ไสยศาสตร์และการทรงเจ้าเข้าผี โดยเฉพาะการทรงเจ้า ในปัจจุบันนี้เป็นที่
นิยมของคนในสังคมไทยและนับวันแต่จะเพ่ิมขึ้นเป็นจ านวนมาก ไม่เว้นแม้แต่ในสังคมชนชั้น
กลางทีไ่ด้รับการศึกษา จนเกิดค าพูดว่า“ไม่เชื่ออย่าลบหลู่” ผู้คนที่เข้าหาร่างทรงเหล่านี้ ส่วน
ใหญ่จะเป็นผู้มีปัญหาในชีวิต ไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง ร่างทรงบางรายถึงกับเผยแผ่ค าสอนที่
ขัดแย้งกับหลักพุทธธรรมออกมาตามสื่อต่างๆซึ่งเป็นอันตรายต่อพระพุทธศาสนาเป็นอย่างยิ่ง
เพราะนอกจากค าสอนจะงมงายแล้ว ยังขัดต่อความสงบสุข และศีลธรรมอันดีของประชาชน 
ระบบความเชื่อของสังคมไทยพุทธมีรากฐานมาจาก ความเชื่อเรื่องผีที่สืบต่อกันมานานและมี



 

88     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

ผลต่อวิถีชีวิตของคนไทย ท าให้เกิดวัฒนธรรมนับถือผีหรือวิญญาณบรรพบุรุษ เช่น ผีปู่ย่า 
และ ผีปู่ตาและเกิดการผสมผสานกันจนกลายเป็นแบบแผนหนึ่งของวัฒนธรรมในสังคมไทย 
(พระเฑียรวิทย์ อตุตสนฺโต, 2548:1) 

พิธีแกลมอ เป็นความเชื่อที่เกี่ยวกับอ านาจเหนือธรรมชาติ ผีบรรพบุรุษ เชื่อว่า ผี
มอ คือผู้ที่ท าหน้าที่ติดต่อสื่อสารกับผีบรรพบุรุษทั้งผีบรรพบุรุษที่เป็นผู้หญิงและผู้ชาย ถ้าผี
บรรพบุรุษเป็นผู้ชายมาเข้าร่างออถ้าผีบรรพบุรุษเป็นผู้หญิงมาเข้าร่าง มอในสายตระกูลหนึ่ง
จะมีผู้หญิงในตระกูลนั้นๆ เป็นมออยู่หนึ่งคนซึ่งเป็นการสืบเชื้อสายทางแม่เป็นการสืบเชื้อสาย
มาทางสายเลือดเพราะพิธีกรรมแกลมอมีการสืบทอดและปฏิบัติมาตั้งแต่บรรพบุรุษหรือตั้งแต่
โบราณถือว่าเป็นพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ โดยคนทรงที่เรียกว่ามอ ผู้ท าหน้าที่ติดต่อหรือเป็น
สื่อกลางระหว่างมนุษย์กับวิญญาณผีบรรพบุรุษที่ชาวบ้านแสนสุขเชื่อว่ามอจะสามารถดล
บันดาลให้เกิดเหตุการณ์ต่างๆ ได้ทั้งด้านดีและด้านไม่ดี ดังนั้นผู้วิจัยจึงสนใจจะศึกษาพิธีกรรม
แกลมอและหลักธรรมที่ปรากฏในพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุขต าบลห้วยแถลง อ าเภอ
ห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมาต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 
 

 1. เพื่อศึกษาพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุขต าบลห้วยแถลง อ าเภอห้วยแถลง 
จังหวัดนครราชสีมา  
  2. เพื่อศึกษาหลักธรรมที่ปรากฎในพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุข ต าบลห้วย
แถลง อ าเภอห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมา 

3. วิเคราะห์หลักธรรมที่ปรากฎในพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุข ต าบลห้วย
แถลง อ าเภอห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมา 
 
วิธีด าเนินการวิจัย 
 

 การศึกษาวิจัยเรื่อง ศึกษาหลักธรรมที่ปรากฎในพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสน
สุข ต าบลห้วยแถลง อ าเภอห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมา เป็นแบบแนวศึกษาเอกสารและ
สัมภาษณ์ ค าถามปลายเปิด (Open-ended questions) ที่ไม่ชี้น า โดยผู้วิจัยจะใช้ทั้งเทป
บันทึกเสียง กล้องถ่ายรูปและสมุดโน้ตประกอบการเก็บข้อมูล โดยมีประเด็นค าถามเกี่ยวกับ 
พิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุขได้ก าหนดขอบเขตการวิจัย ดังนี้ 

1. กลุ่มเป้าหมาย  
 กลุ่มเป้าหมายของการวิจัยหลักธรรมที่ปรากฎในพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสน

สุข ต าบลห้วยแถลง อ าเภอห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมา ผู้ที่ให้ข้อมูลส าคัญ ประกอบด้วย  



 

                                           วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    89 

 

 

1) เจ้าพิธีกรรมจ านวน 5 คน, 2) ชาวบ้านที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรม จ านวน 10 คน, 3) 
พระสงฆ์ 5 รูป รวมทั้งสิ้น 20 รูป/คน 

2. ขอบเขตด้านเนื้อหา 
ผู้วิจัยจะใช้ทั้งเทปบันทึกเสียง กล้องถ่ายรูปและสมุดโน้ตประกอบการเก็บข้อมูล 

โดยมีประเด็นค าถามเกี่ยวกับพิธีกรรมแกลมอ และหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา 
ตลอดจนขั้นตอนพิธีการต่างๆของพิธีกรรม 

3. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย  
ผู้วิจัยใช้ทั้งเทปบันทึกเสียง กล้องถ่ายรูปและสมุดโน้ตประกอบการเก็บข้อมูล

เพ่ือให้ข้อมูลมีความเที่ยงตรง คณะผู้วิจัยสร้างเครื่องมือเพ่ือน ามาใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล
กับการตรวจสอบเครื่องมือแบบอินเตอร์และสอดคล้องกับวัตถุประสงค์ในการศึกษาวิจัย 
เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยเป็นการศึกษาในเชิงเอกสาร (Documentary Study) ท าการศึกษา
และรวบรวมข้อมูล จากเอกสารหลักฐานที่เกี่ยวข้อง จากพระไตรปิฎกฉบับมหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อรรถกถา หนังสือ รายงานการวิจัย รายงานการประชุม เอกสาร
แสดงความสัมพันธ์ที่แสดงให้เห็นแนวคิด หลักการ รูปแบบพิธีกรรม 

4.การเก็บรวบรวมข้อมูล  
ผู้วิจัยได้เก็บรวบรวมข้อมูลด้วยตนเอง การเก็บข้อมูล ได้ใช้วิธีการเก็บข้อมูลที่

หลากหลาย เพ่ือให้ได้ข้อมูลตามวัตถุประสงค์ของการศึกษา โดยมีการสังเกตแบบมีส่วนร่วม
เพ่ือศึกษาเก่ียวกับพิธีกรรม  

5. การวิเคราะห์ข้อมูล  
เป็นการวิเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมายใช้การวิเคราะห์ข้อมูลเชิง

พรรณนา (Descriptive Analysis) และใช้วิธีการตีความตามเนื้อหา (Content Analysis)
ตามกรอบแนวคิดการวิจัยประกอบกับข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์แบบเจาะลึก (Depth 
Interview) ผู้วิจัยยืนยันความน่าเชื่อถือได้ของข้อมูลด้วยการให้บุคคลที่อยู่ในปรากฏการณ์ที่
ศึกษาและบุคคลที่มีความรู้เกี่ยวกับเรื่องที่ท าการศึกษาตรวจสอบและรับรองความถูกต้อง 
โดยการอ่านข้อมูลดังกล่าวพร้อมให้ข้อคิดเห็นเพ่ิมเติม ทักท้วงหรือยอมรับข้อมูลที่น าเสนอ 
ซึ่งการตรวจสอบความน่าเชื่อถือได้ของข้อมูลเบื้องต้น ข้อมูลที่เป็นส่วนที่ผู้วิจัยได้ตีความแล้ว 
   
 
 
 
 
 
  



 

90     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

ผลการวิจัย 
 

1. พิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุขต าบลห้วยแถลง อ าเภอห้วยแถลง 
จังหวัดนครราชสีมา 

การเล่นมอ ชาวไทยกูย เรียกว่า“แกลมอ”ซึ่งมักเล่นในตอนกลางวัน สาระในการ
เล่นมักจะเกี่ยวกับการขี่ช้าง ขี่ม้า การจับช้าง แสดงถึงการหึงหวงช้างของตน แกลมอมี
บทบาทส าคัญต่อการด ารงชีวิตของชนกลุ่มนี้มาก โดยเฉพาะอย่างยิ่งในส่วนที่เกี่ยวกับความ
อยู่ดี มีสุขของสมาชิกในสังคม ทั้งนี้สิ่งที่เกิดขึ้นในชีวิตประจ าวันนั้น อาจมีสิ่งผิดปกติหรือไม่
เป็นไปตามที่ควรจะเป็นเช่น สิ่งของส าคัญสูญหาย เกิดการเจ็บป่วยโดยไม่ทราบสาเหตุ เป็น
การสร้างขวัญและก าลังใจให้กับผู้เกี่ยวข้อง จึงต้องหาวิธีการในการผ่อนคลายความกังวลใจ 
ความวิตกจนเกินเหตุให้ลดน้อยลง ชาวบ้านแสนสุข ต าบลห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมาเป็น
ชาวไทยกูย กุล่มหนึ่งที่ยังมีความเชื่อเรื่องผีและวิญญาณค่อนข้างสูง ดังเช่นความเชื่อในเรื่องผี
มอ เป็นผีที่มีอิทธิพลต่อการด าเนินชีวิตอย่างมาก แม้ผีมอจะไม่ใช่ผีของบรรพบุรุษในสาย
ตระกูลที่ล่วงลับไปแล้วก็ตาม แต่ผีมอก็มีอ านาจควบคุมพฤติกรรมทั้งสายตระกูล ซึ่งไม่
สามารถล่วงรู้เลยว่า ผีมอจะท าให้เกิดอะไรในครอบครัว โดยเฉพาะที่เกี่ยวกับความเจ็บไข้ได้
ป่วยของคนในสายตระกูลซึ่งบางครั้งพฤติกรรมบางอย่างท่ีกระท าลงไปโดยไม่ตั้งใจหรือตั้งใจก็
ตาม จะส่งผลกระทบต่อสุขภาพร่างกายให้เกิดเจ็บป่วยได้ทุกเมื่อ ด้วยเหตุนี้ แกลมอจึงเป็น
พิธีกรรมที่ใช้รักษาอาการเจ็บป่วยที่ไม่ทราบสาเหตุแต่ผ่านพิธีการเสี่ยงทายแล้วว่าเป็นการ
กระท าของสิ่งที่มองไม่เห็นที่มีอิทธิพลต่อการด ารงชีวิตของคนในครอบครัวในสายตระกูล 
(ทุเรียน แสงเพชร, เจ้าพิธีกรรมแกลมอ : 2561) 

ความเป็นมาของพิธีกรรมการเล่นแกลมอพิธีกรรมแกลมอ เป็นประเพณีของ
ชาวบ้านแสนสุขเรียกตามภาษาถิ่นว่า แกลมอ มีมาตั้งแต่เมื่อใดไม่มีหลักฐานปรากฏที่แน่ชัด 
ทราบแต่เพียงว่าพิธีกรรมเหล่านี้มีมานานแล้ว พวกชาวไทยกูยรับถ่ายทอดต่อเนื่องกันมาอีก
ทอดหนึ่ง และปฏิบัติมาโดยตลอดจนกระท่ังทุกวันนี้ โดยจัดขึ้นเนื่องใน 3 โอกาสคือ 

1. เพ่ือเป็นการเคารพครูบาอาจารย์ ปู่ยา ตายายที่เคารพ เมื่อถึงวันส าคัญในรอบปี
ก็ด าเนินพิธีกรรมข้ึนปีละ 1 ครั้ง ในวันขึ้น 8 หรือ 15 ค่ า เดือนยี่ของทุกปี 

2. บูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่สามารถบันดาลทุกข์สุข เชื่อว่าผู้ที่เคารพกราบไหว้ จะท าให้
ครอบครัวอยู่เย็นเป็นสุข เมื่อเกิดเหตุไม่ดีกับสมาชิกในครอบครัว ญาติ มีการเจ็บป่วยจะมีการ
บนบาน เมื่อได้ตามท่ีบนบานไว้จึงจัดพิธีแก้บน 

3. การประกอบพิธีกรรมเพ่ือรักษาผู้ป่วย ซึ่งเป็นการอัญเชิญดวงวิญญาณของ
บรรพบุรุษมาให้ความช่วยเหลือ ขอค าแนะน าผ่านล่ามหรือคนทรงเพ่ือหาสาเหตุของการ
เจ็บป่วย และหาทางรักษาตามความเชื่อ  (แหวน สาทร, เจ้าพิธีกรรมแกลมอ : 2561) 

 



 

                                           วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    91 

 

 

ขั้นตอนการประกอบพิธีแกลมอ 
ขั้นตอนการรักษาผู้ เจ็บป่วยด้วยพิธีกรรมการเล่นแกลมอ เมื่อจัดเตรียมพิธี

กรรมการเล่นแกลมอเสร็จเรียบร้อยแล้ว ขั้นตอนการประกอบพิธีกรรมเริ่มขึ้นด้วยการแต่ง
กายของแม่มอและมอทุกคน และการแต่งกายนั้นยังคงสืบทอดอนุรักษ์ต่อมาจนถึงปัจจุบัน 
แม่มอและมอนิยมนุ่งผ้าถุงโทนสีด า สีน้ าตาล เป็นส่วนใหญ่ และใส่เสื้อทรงกระบอกแขนยาว 
ปล่อยชายเสื้ออยู่นอกผ้าถุง พาดทับเฉียงด้วยผ้าสไบสีด า สวมเครื่องประดับที่เป็นสายสร้อย 
ต่างหู และก าไลข้อมือที่ท าจากเงิน แม่มอและมอทั้งหมดลุกขึ้นร า 3 รอบแล้วท าพิธีกิน
บายศรี (อาหารที่จัดส าหรับเหมือนตอนแรก) เมื่ออ่ิมหน าส าราญแล้วก็จะท าพิธีออกจากร่าง 
ปฏิบัติเหมือนตอนแรกที่เริ่มเข้าทรงเป็นการปล่อยผีมอให้ไปอยู่ที่เดิม ตอนออกจากร่าง หมอ
แคนเป่าแคนให้ท านองคนเดียว ไม่ตีกลองให้จังหวะเพราะเชื่อว่าหากได้ยินเสียงกลองมอจะ
ไม่ยอมออกจากร่าง มอออกจากร่างก่อนหลังตามอาวุโสของมอคือ จากน้อยไปหามากแม่มอ
จึงออกร่างเป็นคนสุดท้าย เป็นอันเสร็จสิ้นพิธีการเล่นแกลมอ  

การประกอบพิธีกรรมที่เรียกว่าแกลมอ เชื่อว่าบุคคลที่เป็นร่างทรงของผีมอนั้น 
ไม่ใช่ตัวเอง จึงยอมรับว่ามีวิญญาณสิงอยู่ในร่างของตน ด้วยเหตุผลหลายประการคือ เวลา
ขณะที่ประกอบพิธีจะสื่อด้วยภาษาลาว ชื่อที่ใช้เรียกตัวเองและคนเรียก (รวมถึงบุคคลที่อยู่
นอกพิธีกรรม) เรียกชื่อผีที่สิงร่างอยู่และบุคลิกส่วนตัวยามปกติจะเปลี่ยนแปลงไปด้วยอย่าง
เด่นชัด จึงท าให้เชื่อว่ามีวิญญาณของผีเข้ามาสิงร่างจริง ส าหรับชื่อมอ เป็นชื่อผีผู้ชายทั้งหมด 
มีค าน าหน้าว่าท้าวทุกชื่อ ชื่อเหล่านั้นจึงไม่ใช่ชื่อทั่วไป เช่น นางศรี ดัชถุยาวัตร มอชื่อท้าวบุญ
เฮือง ชื่อเหล่านี้สัมพันธ์กับชื่อในนิทานปรัมปราที่เล่าสืบต่อกันมาว่ามอเป็นผีเร่ร่อนมาจากถิ่น
อ่ืนมักจะมาจากเมืองลาวซึ่งเป็นผีเร่ร่อนหาที่อยู่ไม่ได้ อดโซมานานแล้ว จึงได้มากระท าให้
กลุ่มคนเกิดการเจ็บป่วยขึ้น การบ าบัดรักษาด้วยพิธีกรรมแกลมอที่ยืดถือปฏิบัติเป็นการ
เยียวยาบ าบัดให้หายจากการทรมานทั้งทางกายและจิตใจ พิธีแกลมอประกอบขึ้นยาม
เหตุการณ์วิกฤตในครอบครัว จึงเป็นวิธีการบ าบัดอีกวิธีหนึ่งที่ยังคงยึดมั่นค่อนข้างเหนียวแน่
เกือบทุกผู้ทุกคน สังเกตได้จากการเข้าร่วมพิธีกรรมของกลุ่มชนทุกเพศทุกวัย พิธีและการเล่น
แกลมอจึงมีความส าคัญต่อระบบครอบครัว โดยเฉพาะความเป็นญาติพ่ีน้องในสายตระกูล
อย่างเหนียวแน่น 

เครื่องอุปกรณ์เมื่อน าเข้าพิธีกรรมแกลมอ จะน ามาถือประกอบการร่ายร าตาม
ขั้นตอนของล าดับพิธี โดยจะถือประกอบการร่ายร าเป็นชุด เป็นช่วง ชุดแรกประกอบด้วยเรือ 
ไยแมงมุม ไข่ไก่ ธนู ดาบ จะถือประกอบการร่ายร า 3 รอบ ชุดที่สองจะถือดาบ ธนู ช้าง ม้า 
ประกอบการร่ายร า เมื่อติดตามหาช้าง ม้า กลับมาได้แล้วจะน าอาวุธ มายิงฟันข้าวต้ม กล้วย 
ที่ผูกติดกับหลังคาปะร าห้อยไว้เป็นการน าอาหารมาเลี้ยงช้าง ม้า เพ่ือให้อ่ิมหน าส าราญต่อไป 
การน าของบูชาในหิ้งมอออกมาร่ายร าในพิธีกรรม ซึ่งประกอบด้วย เรือ ไยแมงมุม ดาบ ธนู 
ช้าง ม้า หญ้าคา 1 มัด ไม้แกะสลักเป็นรูปปราสาทราชวัง มีความหมายถึงความอุดมสมบูรณ์ 



 

92     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

เป็นสัญลักษณ์ที่หมายถึงเครื่องมือประกอบอาชีพ เช่น เรือใช้พายเวลาออกไปจับปลาตามล า
น้ า ธนู หน้าไม้เป็นอาวุธที่ใช้ยิงสัตว์ป่าเล็กๆ ซึ่งสามารถน ามาท าเป็นอาหารได้ มีด ดาบ เป็น
เครื่องมือในการหักร้างถางป่าเพ่ือการเพาะปลูกทางการเกษตรกรรม เป็นสัญลักษณ์ที่แสดง
ถึงความอุดมสมบูรณ์ของชุมชน สัญลักษณ์ทั้งหมดนี้มีความสัมพันธ์กับวิถีชีวิตในด้านการ
ประกอบอาชีพ เป็นเครื่องหมายบ่งชี้การเป็นสังคมชาวนาของอีกกลุ่มหนึ่งด้วย 

เครื่องเซ่นไหว้พิธีกรรมการเล่นแกลมอ 
เครื่องเซ่นบนร้านปะร าพิธี ชั้นบนสุดใช้ไม้ไผ่สานเป็นตาห่างๆ ส าหรับวางขันใส่

ข้าวตอก ดอกไม้ จ านวน 4 ชุด ข้างๆ แขวนไยแมงมุม และไข่ไก่ ชั้นล่าง ใช้ไม้ไผ่ผูกเชือกทั้ง 
3 ด้าน ข้างๆ จะมีผ้าถุงไหม ผ้าขาวม้าสีต่างๆ ตรงกลางวางทับด้วยดาบพันด้วยด้าย 3 สีของ
แม่มอ ด้านล่างมีถาดเครื่องไหว้ครู 1 ชุด ประกอบด้วย กระจก หวี แป้ง น้ ามันมะกอก 
ข้าวสาร กรวยใส่ดอกไม้ ผ้าขาวม้า ผ้าถุงไหม อย่างละ 1 ผืน กลอง แคน หิ้งมอ ขันใส่
ข้าวสาร หิ้งมอ ประกอบด้วย  

1.  หิ้งมอ คือไม้มัดด้วยเถาวัลย์บ้านของแม่มอ 
2. ไยแมงมุงท าจากฝ้ายสามสี (ขาว, แดง, น้ าเงิน 
4. เรือ ไม้พาย 
5. ธนู (สนาหรือหน้าไม้) ท าจากไม้เป็นเครื่องมือล่าสัตว์ 
6. มีดดาบ 
7. ฝ้ายโพกหัว ท าจากฝ้ายสามสี (ขาว, แดง, น้ าเงิน) 
8. บ้านช้าง หัวช้าง  
9. ช้างท าจากไม้ 
10. ม้าท าจากไม้ 
11. คันเชือกผูกไข่ไก่ใช้ส าหรับการเสี่ยงทาย 
สิ่งที่ขาดไม่ได้คือเหล้าและเครื่องสังเวยต่างๆ สุดแล้วแต่ว่าในพิธีกรรมนั้นจะ

ก าหนดขึ้นว่ามีอะไรบ้าง ในพิธีแกลมอเครื่องสังเวยเป็นอาหารจะประกอบด้วยไก่ ข้าวต้ม 
กล้วย ทั้งหมดนี้ต้องจัดเตรียมไว้ครบทุกอย่าง เพราะในการประกอบพิธีกรรมนั้นจะเลี้ยงผี 
ตอนเริ่มต้นของพิธีกรรมและเมื่อจบพิธีกรรมทุกครั้ง 

เหล้านับเป็นสิ่งส าคัญที่สุดของการประกอบพิธีกรรม จะเป็นเหล้าสาโท เหล้ากลั่น 
หรือ เหล้าโรงก็ได้ (ปัจจุบันใช้เหล้าขาว) เหล้ามีบทบาทตั้งแต่เริ่มต้นของพิธีกรรมไปจนสิ้นสุด
ขั้นตอนของการประกอบพิธีกรรม ในการแสดงในทุกขั้นตอน แม่มอจะกินเหล้าอยู่เสมอ ไม่ว่า
จะเป็นการร่ายร าทุกรอบ โดยจะมีคนแพง (ริน) ให้เมื่อร าในแต่ละรอบก็จะได้ดื่มทุกรอบไป 

 

 

 



 

                                           วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    93 

 

 

การแต่งกาย/การทรงเจ้าของแม่มอและมอ (ผู้ประกอบพิธีกรรม) 
เมื่อจัดเตรียมพิธีกรรมการเล่นแกลมอเสร็จเรียบร้อยแล้ว ขั้นตอนการประกอบ

พิธีกรรมเริ่มขึ้นด้วยการแต่งกายของแม่มอและมอทุกคนและการแต่งกายนั้นยังคงสืบทอด
อนุรักษ์ต่อมาจนถึงปัจจุบัน โดยแม่มอและมอจะแต่งกาย ดังนี้คือ 

1.ผ้านุ่งจะเป็นผ้าถุงไหมที่ทอเองเป็นพื้นสีออกโทนด าเป็นส่วนใหญ่ และมีปลายซิ่น
ที่ทอเป็นริ้วของสีขาว เหลือง แดง 

2.เสื้อจะเป็นเสื้อคอกลม แขนยาว สีด า ทอจากผ้าไหมหรือผ้าฝ้าย บางคนถ้าไม่ทอ
ผ้าใช้เอง ก็จะนิยมไปหาซื้อที่ตลาดในตัวอ าเภอศีขรภูมิ จังหวัดสุรินทร์ 

3.สไบหรือผ้าเบี่ยง ที่ใช้พาดเฉียงบ่าและปล่อยชายไว้ด้านหลัง จะเป็นผ้าพ้ืนสีด า
นิยมที่จะทอใช้เองมากกว่าหาซื้อท่ีท้องตลาด 

4.เครื่องประดับที่ใช้แต่งจะประกอบด้วย สร้อยเงิน ต่ างหูและก าไลข้อมือแต่
ปัจจุบันเครื่องแต่งกายตามที่กล่าวมา เริ่มจะจางหายไปแล้ว เนื่องจากเครื่องแต่งกายตามที่
กล่าวมามีพ่อค้าแม่ค้าของเก่าให้ความสนใจและขอซื้อในราคาที่แพง ท าให้แม่มอและมอขาย
ให้กับพ่อค้า เพ่ือน าเงินมาใช้จ่ายภายในครอบครัว (แฮม แสงเพชร,เจ้าพิธีกรรมแกลมอ 
:2561) 

กล่าวโดยสรุปก็คือแม่มอ และมอจะนุ่งผ้าถุงไหมโทนสีด า สีน้ าตาล เป็นส่วนใหญ่
และใส่เสื้อทรงกระบอกแขนยาว ปล่อยชายเสื้ออยู่นอกผ้าถุงไหม พาดทับเฉียงด้วยผ้าสไบสี
ด าสวมเครื่องประดับที่เป็นสายสร้อย ต่างหู และก าไลข้อมือที่ท าจากเงิน  

ขั้นตอนการไหว้ครู และเชิญวิญญาณบรรพบุรุษเข้าร่างทรง 
การไหว้ครู และเชิญวิญญาณบรรพบุรุษ เริ่มพิธีโดยแม่มอไหว้ครู และท าพิธีเชิญ

วิญญาณบรรพบุรุษเข้าประทับร่างทรงก่อนคนอ่ืน มอคนอ่ืนๆ เริ่มเชิญวิญญาณบรรพบุรุษเข้า
มาประทับร่างทรงของตนเรียงตามล าดับอาวุโส (การเริ่มนับถือ/บูชาผีบรรพบุรุษ) การเชิญ
วิญญาณบรรพบุรุษนั้น จะถือขันที่ใส่ข้าวสารและจุดเทียนในขัน มือทั้ง 2 จะจับขันไว้ใน
อาการสงบนิ่งคล้ายกับการนั่งสมาธิ สักพักตัวเริ่มสั่นเบาๆ จนกระทั่งแรงขึ้น เหมือนคนทรง
เจ้าจะโยกตัวตามจังหวะ สักพักก็จะหยุดและมออ่ืนๆ ก็จะเริ่มเข้าทรงจนครบทุกคน  

ขณะที่เข้าทรงอยู่นั้นผู้คนที่อยู่บริเวณโดยรอบนอกต่างส่งเสียงและปรบมือให้
จังหวะไปด้วย และจะใช้ภาษาลาวในการสื่อสารระหว่างแม่มอกับกลุ่มคนข้างนอก เมื่อ
วิญญาณบรรพบุรุษเข้าประทับร่างหมดทุกคนแล้ว บรรดาญาติ(โคตร) จะเข้ามาขอขมาด้วย
การน าเหล้า หมาก พลู บุหรี่ ลูกชาย-สะใภ้ จะน าผ้า ผ้าขาวม้า เสื้อผ้าชุดใหม่และเหล้า 1 
ขวด มาขอขมาในสิ่งต่างๆที่ได้กระท าไปแก่วิญญาณบรรพบุรุษท่ีได้ล่วงลับไปแล้ว 

ตระกูลที่อาศัยอยู่ในชาวบ้านแสนสุข ต าบลห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมาทุก
ตระกูล จะต้องมีมอเพ่ือเป็นผู้ท าหน้าที่ติดต่อกับวิญญาณบรรพบุรุษและผู้ที่จะเป็นมอประจ า
แต่ละตระกูลจะต้องเป็นเพศหญิงในตระกูลนั้นๆ ที่มีความต้องการและสมัครใจที่จะเป็นมอ



 

94     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

ของตระกูล และผ่านการคัดเลือกการเป็นมอตามประเพณีที่ปฏิบัติสืบทอดต่อกันมาจาก
บรรพบุรุษ (ชอุ่ม ฤทธิ์นอก, เจ้าพิธีกรรมแกลมอ : 2561) 

มอประจ าตระกูลของชาวบ้านแสนสุข ต าบลห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมาที่ได้รับ
การเป็นมอ เป็นเวลานานกว่ามอตระกูลอ่ืน จะได้รับการยกฐานะให้เป็น“แม่มอ”ซึ่งเป็น
หัวหน้าของมอทุกคนของชาวบ้านแสนสุข ต าบลห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมาการสิ้นสุด
การเป็นแม่มอและมอ ก็ต่อเมื่อไม่สามารถปฏิบัติหน้าที่การเป็นมอได้ เมื่อถึงแก่ชีวิตและเมื่อ
วิญญาณบรรพบุรุษไม่ต้องการให้เป็นร่างทรงอีกต่อไป การประกอบพิธีกรรมการเล่นแกลมอ
นั้น นอกจากจะจัดในโอกาสที่เกิดการ เจ็บป่วยแล้ว ยังจัดขึ้นในโอกาสที่ตระกูลภายใน
ชาวบ้านแสนสุข ต าบลห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมามีความประสงค์ต้องการที่จะคัดเลือก
มอประจ าตระกูลของตนขึ้นขั้นตอนและพิธีกรรมมีลักษณะเหมือนกับพิธีกรรมการเล่นแกลมอ 

ขั้นตอนการร่ายร า 
เมื่อวิญญาณบรรพบุรุษเข้าร่างทรงแม่มอและมอแล้ว ก็จะจัดตบแต่งเครื่องแต่งกาย

พร้อมกับดื่มน้ าและเหล้าเป็นที่เรียบร้อยแล้ว ดนตรีจะเริ่มบรรเลงอีกครั้งในจังหวะช้าและเร็ว
ขึ้นตามล าดับแม่มอและมอทุกคนจะลุกขึ้นร่ายร าอย่างสนุกสนานตามเสียงจังหวะของ
เสียงดนตรีอย่างไม่รู้จักเหน็ดเหนื่อยแต่อย่างใด นอกจากนั้นผู้มาร่วมพิธีกรรมถ้าเกิดความ
สนุกสนาน ก็สามารถจะร่ายร ากับแม่มอและมอได้การร่ายร าของแม่มอและมอทุกคน โดย
ส่วนใหญ่คนไหนร าท่าใด ก็มักจะร าท่านั้นตลอดพิธีกรรม โดยส่วนใหญ่จะเป็นท่าร าส่ายและ
ท่าสอดสร้อยมาลา และในขั้นตอนของการร่ายร านี้ จะเป็นการร่ายร าพร้อมกับการกระท า
พิธีกรรมอ่ืนๆไปพร้อมกัน 

ขั้นตอนการเล่นช้าง เล่นม้า 
ขั้นตอนการเล่นช้าง เล่นม้า พิธีกรรมที่เอาวิถีชีวิตของกลุ่มชาวไทยกูยชาวบ้านแสน

สุข ต าบลห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมา โดยแม่มอ น าช้าง ม้า ที่ท าจากไม้ยอ มาให้มอถือ
และร ารอบเสาพิธี 3 รอบจะมีผู้ที่จะมาลักช้าง ม้า เป็นบุคคลภายนอกที่ไม่ได้ร่วมพิธีกรรม 
โดยกระเซ้าเย้าแหย่ และดึงไปจากมือแม่มอที่ถือ แล้วน าไปซ่อนไว้ ที่ จากนั้นจะเป็นขั้นตอน
การตามหาช้าง ม้า ทิศเหนือ ใต้ ตะวันตก ยกเว้นทิศตะวันออก ได้รับค าตอบว่าท าตามบรรพ
บุรุษ เมื่อครบทั้ง 3 ทิศ แล้ว คนที่ท าหน้าที่ตามหาช้าง ม้า คือนายพราน ถือดาบ ธนู 
และสนา ไว้ส าหรับป้องกันตัวเอง ขณะไปตามช้าง มา กลับมา โดยการน าข้าวต้ม ไปเป็น
เสบียง ระหว่างที่ตามหาช้าง ม้า เมื่อตามเจอแล้วแม่มอ และมอคนอ่ืนๆ ออกมาตั้งแถวรอ
คล้องช้าง และจับม้า นอกปะร า ในมือจะถือฝ้าย เตรียมคล้องช้างและจับม้า เมื่อคล้องช้าง 
และจับม้าได้แล้ว ก็จะเข้าในปะร าพิธีคืน จึงกล่าวได้ว่าพิธีกรรมการเล่นแกลมอ ขั้นตอนการ
เล่นช้าง เล่นม้านั้น ได้น าเอาวิถีชีวิตของกลุ่มชาวไทยกูยที่มีความผูกพันอยู่กับช้ าง มาใช้
ประกอบในพิธีกรรมการเล่นแกลมอการประกอบพิธีกรรมขั้นตอนนี้ จะเป็นการแสดงออกมา
โดยการร่ายร าและการน ารูปช้าง รูปม้า แกะสลัก มาสมมุติเป็นเรื่องราวให้เห็นว่าช้าง ม้า เป็น



 

                                           วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    95 

 

 

สิ่งส าคัญและเป็นของที่ชาวไทยกูยให้ความส าคัญเป็นอย่างมาก ขั้นตอนนี้จะเห็นถึงอุปกรณ์
ต่างๆ ที่เกี่ยวกับการที่จะไปคล้องช้างและเมื่อคล้องช้างได้แล้ว โดยการเชื่อมโยงออกมาในรูป
ของพิธีกรรมการเล่นแกลมอ  

ขั้นตอนการแห่ดอกไม้ 
การแห่ดอกไม้เป็นขั้นตอนหนึ่งที่อยู่ในพิธีกรรมการเล่นแกลมอ โดยจะจัดเตรียมขัน

ดอกไม้ ซึ่งดอกไม้ที่จัดเตรียมจะเป็นดอกไม้ในท้องถิ่น เช่น ดอกจ าปา ดอกจารย์ ดอกล าดวน
เป็นต้น และการแห่ดอกไม้เป็นเหมือนสัญลักษณ์บอกให้รู้ว่า เป็นการแสดงความยินดีที่มีการ
เฉลิมฉลองในการที่มีความสุข จากการที่ได้ช้าง ม้าและอ่ืนๆ มาอยู่ในกลุ่มหรือตระกูลของ
ตนเองจึงได้มีการฉลอง โดยการแห่ดอกไม้และการร่ายร าแสดงความยินดี 

ขั้นตอนต่างๆ ในพิธีกรรมการเล่นแกลมอนั้น โดยส่วนใหญ่จะแสดงถึงวิถีชีวิตของ
บรรพบุรุษของกลุ่มชาวกูย โดยแสดงออกในรูปของพิธีกรรม เพ่ือแฝงให้บุคคลทั่วไปและชาว
กูยได้รู้ว่า ประวัติความเป็นมาของชาวไทยกูยชาวบ้านแสนสุข ต าบลห้วยแถลง จังหวัด
นครราชสีมา มีประวัติ ประเพณี วัฒนธรรมและวิถีการด ารงชีวิตเป็นอย่างไร  

ขั้นตอนการการตัดแพและการอาบน้ าผู้เจ็บป่วย 
แม่มอจะสั่งให้จัดที่ส าหรับท าพิธีอาบน้ าช าระผู้ป่วย บรรดาญาติทั้งหญิงและชายจะ

ช่วยกันจัดสถานที่มีครุถังใส่น้ า 2 ถัง มีแพ 9 ชั้น ท าด้วยต้นกล้วย ก่อนจะเริ่มในแต่ละ
ขั้นตอนบรรดามอจะร่ายร า 3 รอบทุกครั้ง (เวียนซ้าย) การตั้งแพจะตั้งทางทิศใต้ของปะร าพิธี 
มีไม้กระดานเตรียมส าหรับผู้ป่วยนั่ง อาบน้ าช าระร่างกายแทนผู้ป่วย ต้องออกไปยังสถานที่จัด
ไว้ แม่มอและมอรองจะร าน าหน้าออกไป ในขณะที่ผู้อื่นอยู่ในปะร า  

กลุ่มคนที่อยู่บริเวณรอบนอกต่างก็ส่งเสียง ให้ตัดแพโดยเร็ว ขณะเดียวกันจะมีหนึ่ง
คน ถือต้นปอท่ีลอกเอาใยปอออกแล้ว จุดไฟไปยืนอยู่ด้านหน้าของร่างทรง  

แม่มอถือมีดร ารอบตัวร่างทรงและไปตัดแพที่อยู่ด้านหน้า หากแพล้มลงเร็วถือว่า
ผู้ป่วยจะหายเร็วหากล้มลงช้าก็จะหายช้าเช่นกัน ถือเป็นการเสี่ยงทายอีกวิธีหนึ่ง เมื่อแพล้มลง
แล้วใช้ดาบท าพิธี ฟันขา อก หลัง แขน เอว ของร่างทรง แล้วลากแพออกไปทิ้ง มอรองจะ
เรียก มอออกมาอีกหนึ่งคนช่วยราดน้ า อาบน้ า ให้แก่ผู้ป่วยจนหมดถัง แล้วจึงร าเข้าปะร าพิธี
ญาติจะน าเสื้อผ้าชุดใหม่ให้ร่างทรงเปลี่ยนแล้วกลับเข้ามายังปะร าพิธีเหมือนเดิม (บุญ ชะฎา
แก้ว, เจ้าพิธีกรรมแกลมอ :2561) 

ขั้นตอนการเชิญวิญญาณบรรพบุรุษเข้าบ้าน 
ขั้นตอนการเชิญวิญญาณบรรพบุรุษเข้าบ้าน หรือพิธีขึ้นบ้านใหม่เป็นพิธีอัญเชิญมอ

ขึ้นอยู่บนหิ้ง แม่มอจะเรียกบรรดาโคตรของผู้ป่วย เป็นคนจับโรง (หิ้งมอ) แม่มอจะร าน าหน้า
ขึ้นเหยียบหิ้งมอและมอทุกคนร าเหยียบหิ้งมอ 3 รอบ หากแม่มอหรือมอเหยียบหิ้งมอหัก 
แสดงว่าผู้ป่วยจะไม่หาย ถ้าไม่หัก แสดงว่าผู้ป่วยจะหายป่วย หลังจากนั้นน าน้ าที่ผสมกับขมิ้น



 

96     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

มาพรมหิ้งมอแล้วน าขึ้นไว้บนบ้านเพ่ือให้ขึ้นอยู่ในที่จัดไว้เป็นอันเสร็จพิธี หลังจากนั้นน าน้ าที่
ผสมกับขมิ้นมาพรมหิ้งมอแล้วน าขึ้นไว้บนบ้านเพื่อให้ขึ้นอยู่ในที่จัดไว้เป็นอันเสร็จพิธี  

เมื่อแม่มอ และมอเหยียบหิ้งมอครบทุกคนแล้ว ก็จะน าเศษหม้อดินตั้งบนไข่ไก่ 3 
ฟอง (ลักษณะการวางไข่ไก่เหมือนกับก้อนเส้าที่ท าส าหรับหุงต้ม) เอานุ่นท าเชื้อฟืน น าขี้ผึ้งใส่
ลงในหม้อแตก พร้อมกับเงินเหรียญ 1 สตางค์ใส่ลงไปท าพิธีต้ม จนกว่าขี้ผึ้งจะละลาย น า
ใบขนุนมาย่างแล้วน าไปตีหลัง หัวไหล่ อก ขา เป็นการขับไล่โรคภัยไข้เจ็บให้ออกจากร่าง ซึ่ง
เป็นการท าตามบรรพบุรุษ จากนั้นก็น าค้อนที่ท าจากก้านกล้วยไปตีที่ หลัง หัวไหล่ อก ขา 
เหมือนครั้งที่น าใบขนุนไปตีครั้งแรก (ข้ันตอนนี้ครูบามอคนรองจะเป็นผู้ท าพิธี) 

ขั้นตอนการบายศรีสู่ขวัญผู้เจ็บป่วย 
ผู้ที่ อยู่ รอบนอก (ผู้ หญิ ง )  จะจัดบายศรีส าหรับมอทุกคน บายศรี  1 ชุด 

ประกอบด้วย ข้าวต้ม กล้วย เทียน น้ าตาลอ้อย จะท าพิธีกินบายศรี การกินบายศรีนั้นมี
วิธีการกินเฉพาะคือ เมื่อได้ส ารับมาแล้ว นั่งลงตรงหน้าส ารับแล้วจุดเทียนท าท่ากินเทียน 
(เปลวเทียน) 3 รอบ เป็นอันจบพิธีกินบายศรี ผู้มาร่วมพิธีกรรมทั้งหมดที่อยู่บริเวณที่ประกอบ
พิธีกรรม จะน าด้ายผูกข้อมือผูกให้กับผู้เจ็บป่วย ซึ่งมีความเชื่อว่าเป็นการเรียกขวัญให้กลับมา
อยู่กับตัว และจะท า ให้อาการเจ็บป่วยที่เป็นอยู่ได้หายไป 

ขั้นตอนการออกจากร่างทรง 
แม่มอ และมอทั้งหมดจะลุกขึ้นร าอีก 3 รอบ แล้วจะท าพิธีกินบายศรี (อาหารที่จัด

ส ารับเหมือนตอนแรก) เมื่ออ่ิมหน าส าราญแล้วก็จะท าพิธีออกจากร่างจะปฏิบัติเหมือนตอน
แรกที่เริ่มเข้าทรงเป็นการปล่อยผีมอให้ไปอยู่ที่เดิม ตอนออกหมอแคนจะเป่าแคนให้ท านอง
คนเดียวจะไม่ใช้กลองตีให้จังหวะเพราะเชื่อว่าหากได้ยินเสียงกลองมอจะไม่ยอมออกจากร่าง 
มอจะออกจากร่างก่อนหลังตามอาวุโสของมอคือจากน้อยไปหามาก แม่มอจะออกร่างเป็นคน
สุดท้าย เป็นอันเสร็จสิ้นพิธีการเล่นแกลมอ 

การประกอบพิธีกรรมที่เรียกว่าแกลมอ เชื่อว่าบุคคลที่เป็นร่างทรงของผีมอนั้นจะ
ไม่ใช่ตัวเองจะยอมรับว่ามีวิญญาณสิงอยู่ในร่างของตน ด้วยเหตุผลหลายประการคือ เวลา
ขณะที่ประกอบพิธีจะสื่อด้วยภาษาลาว (พูดภาษาลาว) ชื่อที่ใช้เรียกตัวเองและคนเรียก 
(รวมถึง บุคคลที่อยู่นอกพิธีกรรม) ก็จะเรียกชื่อผีที่สิงร่างอยู่ และบุคลิกส่วนตัวยามปกติก็จะ
เปลี่ยนแปลงไปด้วยอย่างเด่นชัด จึงท าให้เชื่อว่ามีวิญญาณของผีเข้ามาสิงร่างจริง ส าหรับชื่อ
มอเท่าที่ซักถาม จะเป็นชื่อผีผู้ชายทั้งหมดจะมีค าน าหน้าว่าท้าวทุกชื่อ และชื่อเหล่านั้นจะ
ไม่ใช่ชื่อทั่วไป ดังตัวอย่างเช่น มอชื่อท้าวบุญเฮือง ชื่อเหล่านี้สัมพันธ์กับชื่อในนิทานปรัมปราที่
เล่าสืบต่อกันมาว่ามอเป็นผีเร่ร่อนมาจากถิ่นอ่ืนมักจะมาจากเมืองลาวซึ่งเป็นผีเร่ร่อนหาที่อยู่
ไม่ได้ อดโซมานานแล้ว จึงได้มากระท าให้กลุ่มคนเกิดการเจ็บป่วยขึ้น 

การรักษาด้วยพิธีธรรม ยากลางบ้านบ้าง หมอสมุนไพรบ้าง ซึ่งค่าใช้จ่ายในการักษา
ไม่สูงมากนักนอกจากนี้การบ าบัดรักษาด้วยพิธีกรรมที่ยึดถือปฏิบัติมาอันเป็นที่พ่ึงสุดท้ายเพ่ือ



 

                                           วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    97 

 

 

การเยียวยาบ าบัดให้หายจากการทรมานทั้งทางกายและจิตใจ พิธีแกลมอประกอบขึ้นยาม
เหตุการณ์วิกฤตในครอบครัว จึงเป็นวิธีการบ าบัดอีกวิธีหนึ่งที่ยังคงยึดมั่นค่อนข้างเหนียวแน่น
เกือบทุกผู้ทุกคน สังเกตได้จากการเข้าร่วมพิธีกรรมของกลุ่มชนจะพบเห็นทุกเพศ ทุกวัย ใน
วงพิธีกรรม แม้ว่าทัศนคติของคนบางคนที่ได้รับการศึกษาหรือมีฐานะดีจะไม่เชื่อในเรื่องนี้ แต่
หากประกอบพิธีกรรมด้วยตนเองก็ยังฝากปัจจัยอ่ืนๆเข้าสมทบ และผู้คนเหล่านั้นไม่ได้ดูหมิ่น
หรือกล่าวร้ายต่อแกลมออย่างใด ทั้งนี้อาจเป็นเพราะให้ความส าคัญต่อระบบครอบครัว
โดยเฉพาะความเป็นญาติพ่ีน้องในสายตระกูลอย่างเหนียวแน่นนั่นเองแม้การรักษาพยาบาล
จะเจริญก้าวหน้าเพียงใด หากการเจ็บป่วยยังไม่สามารถบ าบัดรักษาให้หายขาดได้ อันมีเหตุ
จากปัจจัยทางเศรษฐกิจเป็นตัวก าหนด หากยังยากจนอยู่อย่างในปัจจุบันนี้ พิธีกรรมที่เรียกว่า
แกลมอก็ยังอยู่ในระบบความเชื่อตลอดไป 
 

2. ศึกษาหลักธรรมที่ปรากฎในพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุข ต าบลห้วย
แถลง อ าเภอห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมา 

หลักธรรมที่ปรากฎในพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุข ต าบลห้วยแถลง อ าเภอ
ห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมา ได้แก่ 

พิธีแกลมอท าให้ได้รับรู้ต่อความเชื่อของพิธีกรรมได้แก่ การเข้าทรง หรือพิธีแกมอ
นั้นได้แสดงให้เห็นถึงการเคารพต่ออ านาจเหนือธรรมชาติ เป็นการแสดงถึงความกตัญญู
กตเวที พิธีกรรมที่ได้จัดให้มีขึ้นมาทั้งคนในสังคม ชุมชน มีความสามัคคีกลมเกลียวกันใน
สังคมนอกจากนั้นยังได้แสดงถึงลักษณะโครงสร้างทางสังคม คุณค่าทางคุณธรรมจริยธรรมที่
ปรากฏในพิธีกรรมแกลมอมีการปลูกฝังการให้และความเมตตาเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ และมีการได้
สร้างความสัมพันธ์อันดีของสมาชิกในครอบครัว พิธีกรรมนี้เป็นพิธีกรรมสืบทอดความเชื่อใน
เรื่องการบูชาผีบรรพบุรุษตลอดจนได้ท าให้พ่ีน้องญาติ ได้พบปะกันและได้แสดงไมตรี การเอ้ือ
อารีการเผื่อแผ่ แบ่งปัน และการให้ก าลังใจกัน ความเชื่อพิธีกรรมการเข้าทรงแกลมอที่แสดง
ถึงลักษณะโครงสร้างทางสังคมของกลุ่มชาวไทยกูยเป็นปรากฏการณ์ความสัมพันธ์ของ
โครงสร้างทางสังคมในระบบครอบครัวที่นับถือกัน บ้านใกล้เรือนเคียงในการที่นับถือ เป็น
ธรรมเนียมปฏิบัติโดยถืออาจารย์ที่ประกอบพิธีกรรม (ครูบา) เป็นใหญ่ ซึ่งสะท้อนออกมาใน
ความเชื่อและพิธีกรรมการเข้าทรงนั้นเป็นการแสดงโครงสร้างทางสังคมที่นับถือผู้เป็นใหญ่ใน
สังคม (ที่มีความเชื่อถึงคุณลักษณะที่พิเศษ) ฉะนั้นความเชื่อในพิธีกรรมการเข้าทรงในกลุ่ม
ชาวไทยเชื้อสายเขมรนั้นเป็นประเพณีที่ต้องประกอบขึ้นเพ่ือถวายต่ออ านาจเหนือธรรมชาติ 
ที่ตนนับถือ อาทิเช่น เทพ เทวดา หรือวิญญาณบรรพบุรุษ อันเป็นความกตัญญู รู้คุณทั้งต่อ
บุคคลอ่ืนและบุคคลที่ล่วงลับไปแล้ว ซึ่งเป็นค่านิยมที่ปลูกฝังกันมาช้านาน และได้มีการ
ประกอบพิธีกรรมแกลมอขึ้น เพ่ือต้องการความมั่นคงทางจิตใจ พิธีกรรมนี้เองที่เป็นตัวชี้ให้
เราได้เข้าใจถึงความหมายที่แท้จริงของแต่ละวัฒนธรรม ซึ่งในทุกวัฒนธรรมจะมีความหมายที่



 

98     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

หลากหลายและซับซ้อน ในระดับปัจเจกบุคคลในชุมชนบ้านแสนสุขยังมีความเชื่ออยู่
ค่อนข้างมาก และจะให้ความเคารพในพิธีกรรมแกลมอ เพราะเป็นพิธีที่ศักดิ์สิทธิ์นั้นเอง 

พิธีแกลมอ มีการแสดงออกซึ่งมิตรไมตรี การเอาใจใส่ การแบ่งปัน และให้ก าลังใจ
กัน ตลอดถึงโครงสร้างทางความเชื่อนี้สามารถควบคุมพฤติกรรมของคนในตระกูล ชุมชน 
สังคมของชาวไทยกูยได้ สิ่งเหล่านี้เป็นคุณค่าทางจริย คือคุณค่าที่เกิดจากพิธีกรรมทางความ
ประพฤติตามโครงสร้างความเชื่อในพิธีแกลมอ ความรู้ที่เกิดจากพิธีแกลมอ เป็นภูมิปัญญา
ของบรรพบุรุษที่ถ่ายทอดสู่รุ่นต่อรุ่น มีความรู้ที่ก่อให้เกิดความประพฤติ ความคิด การใช้ชีวิต 
กรอบจารีตประเพณีที่จ าต้องปฏิบัติตาม เป็นการถ่ายทอดภูมิปัญญาทางความรู้ด้วยวิธีหนึ่ง 
ท าให้รู้ว่าอะไรดีอะไรชั่ว อะไรถูก อะไรผิด สามารถเลือกปฏิบัติในทางที่ถูกที่ควร ท าให้รู้ทาง
ด าเนินชีวิตทั้งในส่วนตัวและสังคมได้ ท าให้เข้าใจกฎความจริงของชีวิต เป็นสิ่งที่ชีวิตต้องการ
ท าให้ชีวิตสมบูรณ์ 
 

3. วิเคราะห์หลักธรรมท่ีปรากฎในพิธีกรรมแกลมอของหมู่บ้านแสนสุข ต าบล
ห้วยแถลง อ าเภอห้วยแถลง จังหวัดนครราชสีมา 

พิธีแกลมอ มีการแสดงออกซึ่งมิตรไมตรี การเอาใจใส่ การแบ่งปันและให้ก าลังใจ
กัน ตลอดถึงโครงสร้างทางความเชื่อนี้สามารถควบคุมพฤติกรรมของคนในตระกูล ชุมชน 
สังคมของชาวไทยกูยได้ สิ่งเหล่านี้เป็นคุณค่าทางจริยธรรม คือคุณค่าที่เกิดจากพิธีกรรมทาง
ความประพฤติตามโครงสร้างความเชื่อในพิธีแกลมอ ความรู้ที่เกิดจากพิธีแกลมอ เป็นภูมิ
ปัญญาของบรรพบุรุษที่ถ่ายทอดสู่รุ่นต่อรุ่น มีความรู้ที่ก่อให้เกิดความประพฤติ ความคิด การ
ใช้ชีวิต กรอบจารีตประเพณีที่จ าต้องปฏิบัติตาม เป็นการถ่ายทอดภูมิปัญญาทางความรู้ด้วย
วิธีหนึ่ง ท าให้รู้ว่าอะไรดีอะไรชั่ว อะไรถูก อะไรผิด สามารถเลือกปฏิบัติในทางที่ถูกที่ควร ท า
ให้รู้ทางด เนินชีวิตทั้งในส่วนตัวและสังคมได้ ท าให้เข้าใจกฎความจริงของชีวิต เป็นสิ่งที่ชีวิต
ต้องการท าให้ชีวิตสมบูรณ์ โดยพิธีนี้มีคุณค่าคือ 

1. คุณค่าต่อชุมชนโดยส่วนมากความเชื่อในเรื่องภูตผีวิญญาณ ทุกคนต้องปฏิบัติ
ตามความเชื่อตามอาจารย์ที่ได้ถือตามกันมาและปฏิบัติมา ตั้งแต่สมัยบรรพบุรุษ ทุกคนจะให้
ความเคารพและย าเกรง ตามโครงสร้างทางความเชื่อ จึงก่อให้เกิดการควบคุมในด้านความ
ประพฤติ หรือ พฤติกรรม อาทิเช่น การไม่ล่วงเกิดต่อสตรีเพศ การไม่เข้าไปย่ ายีลูกเมียเขา 
การให้ความเคารพในบรรพบุรุษ พ่อแม่ ปู่ย่า ตายาย ของตนเอง โดยการเซ่นไหว้ในวาระ
ประจ าปีหรือวันส าคัญด้วย ในระดับชุมชน ทุกคนจะให้ความเคารพ ผีมอ และผีวิญญาณ
บรรพบุรุษของตนเอง จากการสังเกตการณ์ชาวบ้านแสนสุขแม้นมีบ้างครอบครัวที่ไม่ได้
เข้าทรงหรือไม่ได้จัดประกอบพิธีกรรมแกลมอ เมื่อมีการจัดประกอบพิธีแกลมอขึ้นบ้านใด 
ชาวชุมชนที่เป็นเครือญาติ พ่ีน้องและคนรู้จักจะให้ความช่วยเหลือในด้านต่างๆนี้จึงเป็นการ
ก าหนดพฤติกรรมของคนในชุมชนเดียวกันได้โดยอาศัยความเชื่อในฐานะสิ่งศักดิ์สิทธิ์ และ



 

                                           วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    99 

 

 

ควรเคารพทุกคนต้องไม่ท าตัวให้ผิดศีลธรรม ไปลามาไหว้ มีการบอกกล่าว ให้เกียรติกันใน
ครอบครัว ซึ่งเป็นโครงสร้างในระดับครอบครัวที่อาศัยความเชื่อในการควบคุมพฤติกรรมได้ 

2. คุณค่าทางสังคมความเชื่อและพิธีกรรมแกลมอ มีฐานความเชื่อว่ามีอ านาจ
เหนือธรรมชาติอยู่เชื่อว่าในตัวตนของมนุษย์มีสิ่งเหนือธรรมชาติควบคุมอยู่ ที่เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์
ของวิญญาณบรรพบุรุษที่เรียกเป็นภาษากูยว่า ผีมอ ฉะนั้นผลของความเชื่อจึงมีดังต่อไปนี้ คือ 
1) ความเชื่อท าให้เกิดความมั่นใจ 2) ความเชื่อท าให้เกิดพลัง 3) ความเชื่อท าให้เกิดการ
สร้างสรรค์ 4) ความเชื่อท าให้เกิดความสามัคคี 5) ความเชื่อท าให้เกิดรูปธรรม (สัญลักษณ์)  
6) ความเชื่อเป็นพ้ืนฐานท าให้เกิดปัญญา 7) ความเชื่อท าให้เกิดฤทธิ์ทางใจ เป็นคุณค่าหนึ่งที่
สังคมได้รับจากพิธีกรรมแกลมอนี ้
 
องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา 
 

 พิธีกรรมแกลมอของชาวบ้านแสนสุขมีการปลูกฝังการให้และความเมตตา
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ และมีการได้สร้างความสัมพันธ์อันดีของสมาชิกในครอบครัวพิธีกรรมนี้เป็น
พิธีกรรมสืบทอดความเชื่อในเรื่องการบูชาผีบรรพบุรุษตลอดจนได้ท าให้พ่ีน้องญาติ ได้พบปะ
กันและได้แสดงไมตรี การเอ้ืออารี การเผื่อแผ่ แบ่งปันและการให้ก าลังใจ ต่อกันโดยผ่าน
พิธีกรรมหรือใช้สื่อในพิธีกรรมแกลมอเป็นหลักในการมาร่วมกันเป็นกลุ่มด้วย 
 นอกจากนี้การแสดงออกถึงพฤติกรรมต่างๆของบรรดาแม่มอและคนที่อยู่ในวง
พิธีกรรม เช่น การหยอกล้อ ยั่วเย้า ด้วยวาจาที่ก้าวร้าว การเล่นสนุกสนานตลกโปกฮา การ
ฟ้อนร าอย่างโลดโผนประกอบเสียงแคน กลอง การดื่มสุราอย่างหนัก (โดยเฉพาะผู้หญิง) 
พฤติกรรมการแสดงออกดังกล่าวแม้ในยามปกติจะถือเป็นการละเมิดกฎเกณฑ์ทางสังคม แต่
พอแสดงออกในพิธีกรรมทุกคนจะไม่ถือโทษโกรธเคืองแต่อย่างใด พฤติกรรมที่สวนทางกับ
บรรทัดฐานทางสังคมเหล่านี้ล้วนเป็นเครื่องยืนยันพฤติกรรมที่ได้รับอนุญาตเฉพาะในบริบท
ของพิธีกรรมเท่านั้น  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

100     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

เอกสารอ้างอิง 
 

พระเฑียรวิทย์ อตุตสนฺโต (โอชาวัฒน์). (2548) การศึกษาความเชื่อและพิธีกรรมทาง 
พระพุทธศาสนาของร่างทรง : กรณีศึกษาในเขตกรุงเทพมหานคร. วิทยานิพนธ์พุทธ 
ศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2545), ท่านพุทธทาสกับการศึกษา.กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์คุรุสภา. 
ชอุ่ม ฤทธิ์นอก, เจ้าพิธีกรรมแกลมอ, (สัมภาษณ์วันที่ 21 มีนาคม 2561) 
ทุเรยีน แสงเพชร, เจ้าพิธีกรรมแกลมอ, (วันที่ 21 มีนาคม 2561) 
บุญ ชะฎาแก้ว, เจ้าพิธีกรรมแกลมอ, (วันที่ 22 มีนาคม 2562) 
แหวน สาทร, เจ้าพิธีกรรมแกลมอ, (วันที่ 22 มีนาคม 2561) 
แฮม แสงเพชร, เจ้าพิธีกรรมแกลมอ, (วันที่ 22 มีนาคม 2561) 
 


