
พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม 
: กรณีพระพิศาลศาสนกิจ (หลวงพ่อเยื้อน ขนฺติพโล) 

Buddhism for Social Engagement: a Case Study 
of Phra Phisansasanakich (Yuen Khantiphalo) 

 
 

1พระครูสุเขตวุฒิคุณ, 2พระสฤทธิ์ สุมโณ และ 3สุมิชชา ชาเสน  

1Phrakru Sukhetwutthikhun and  2Prasarit Sumano and 3Sumitcha Chasen 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั วิทยาเขตอุบลราชธานี,ประเทศไทย 
มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธาน,ี ประเทศไทย 

Mahaculalongkornrajavidyalaya University Ubon Ratchathani Campus, Thailand 
Ubon Ratchathani Rajabhat University, Thailand 

 
1Sukhet_w@gmail.com 

 
Received September 9, 2019;  Revised October 20, 2019;  Accepted December 18, 2019 

 
บทคัดย่อ 

 

 พุทธอุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโร มีสภาพพ้ืนที่ป่าไม้ที่อุดมสมบูรณ์ จังหวัด
สุรินทร์โดยการท่องเที่ยวแห่งประเทศไทยได้ส่งเสริมให้เป็นสถานที่ท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์ เชิง
นิเวศ เชิงวัฒนธรรม มีรอยพระพุทธบาทจําลองที่บ่งบอกถึงอารยะธรรมอันเก่าแก่ของขอม
โบราณและกรมศิลปากรได้ขึ้นทะเบียนผานางคอยเป็น ผาพระ ซึ่งทั้งหมดนี้ล้วนเป็นผลิตผลที่
ได้จากอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ของพระสงฆ์ทั้งสิ้น พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมของวัดเขา
ศาลาอตุลฐานะจาโร จึงสามารถสรุปได้ใน 2 ฐานะ คือ ฐานะเชิงหลักการได้แก่ การตีความ
หลักการของพุทธศาสนาเพ่ือให้ครอบคลุมสังคมทุกด้าน โดยการนําหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาเข้าไปประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์กับสังคมหมู่มากและปรับรูปแบบให้เป็น
ปรากฏการณ์ทางสังคมมากยิ่งขึ้นและฐานะเชิงปฏิบัติการ ได้แก่ กระบวนการทํากิจกรรม
เพ่ือให้เป็นประโยชน์ต่อสังคมไปพร้อมกับการพัฒนาจิตใจด้วย นอกจากนี้ยังเป็นการปรับ
รูปแบบการเผยแผ่ศาสนาที่ไม่เน้นเพียงการแสดงธรรมและการสอนกรรมฐานเท่านั้น แต่ยัง
สามารถเผยแผ่ในรูปแบบสังคมสงเคราะห์และร่วมรับผิดชอบต่อการแก้ปัญหาสังคมทุกยุค



 

174     |  Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

สมัย ซึ่งเป็นการเข้าไปรับผิดชอบต่อกกระบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม รวมไปถึงปฏิบัติการ
เยียวยา รักษาและอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ สิ่งแวดล้อมระบบนิเวศวิทยาและสิ่งมีชีวิตด้วย   
 
ค าส าคัญ: พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม, พระพิศาลศาสนกิจ 
 

ABSTRACT 
 

  A Buddhist park of Wat Khaosala Atulla Thanacharo has abundant forest 
conditions. Surin Province, by the Tourism Authority of Thailand, has promoted the park 
to be an ecological and cultural tourist attraction. There is a model of footprint of the 
Buddha that indicates the civilization of ancient Khmer. The Fine Arts Department has 
registered the Nangkoi cliff locating in the park as Pah Phra or cliff of monks. These are 
all the results of forest resource conservation of Buddhist monks.  Buddhism for social 
engagement of Wat Khaosala Atulla Thanacharo can, thus, be concluded in 2 statuses. 
Firstly, Buddhist principle status includes: interpretation of Buddhist principles that covers 
all social aspects by applying Buddha Dhamma principles for benefiting most people in 
society; and by adjusting the pattern of Buddha Dhamma principles to be more related 
to social phenomenon; and Secondly, the operational status includes the 
implementation of activities for benefiting society as well as mental development. The 
pattern of Buddhist propagation is not only through Dhamma preaching and meditation 
practice but also through: social welfare for solving social problems of all generations; 
and social movement in various aspects including conservation and restoration of natural 
resources, ecology, environment as well as all creatures.       
 
Keywords: Buddhism for Social Engagement, Phra Phisansasanakich 
 
บทน า 
 

  สังคมยุคใหม่ของปัจจุบัน การมีส่วนร่วมในกิจกรรมต่างๆ เพื่อเป็นการแสดงออกถึง
ความรับผิดชอบต่อสังคม ไม่ว่าจะเป็นสังคมภายในประเทศและสังคมภายนอกประเทศ ก็ถือ
ว่าเป็นส่วนหนึ่งของการบูรณาการเพ่ือช่วยกันป้องกันและแก้ไขปัญหาภายในประเทศของตน 
เพราะเหตุว่ากลุ่มคนในสังคมกําลังมีปัญหาและอุปสรรคในการดําเนินชีวิตหรือมีปัญหาชีวิต 
แต่ก็ยังไม่มีความรู้ความสามารถพอที่จะแก้ปัญหาชีวิตของตนให้ผ่านพ้นปัญหาและอุปสรรค
นั้นไปได้ ด้วยเหตุนี้เองหน่วยงานหลักๆของสังคมนั้นจึงยื่นมือเข้ามาช่วยเหลือ ยกตัวอย่างเช่น 
สถาบันศาสนาหน่วยงานเอกชน องค์กรต่างๆทั้งไทยและเทศรวมไปถึงกลุ่มจิตอาสาและ



 

                                         วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    175 

 

 

ชมรมต่างๆก็พยายามที่จะช่วยแก้ปัญหาเหล่านั้น เป็นต้น แต่ในบทความนี้ผู้เขียนจะเน้นไปที่
สถาบันทางพระพุทธศาสนาแบบเถรวาท สถาบันพระสงฆ์ที่กล่าวถึงนี้ก็จะมีพระสงฆ์เป็นผู้นํา
หรือแกนนําด้านจิตวิญญาณ เป็นศูนย์รวมใจหรือศรัทธาของสังคมเอาไว้ พระสงฆ์หลายรูปใน
ปัจจุบันมีความรู้ มีความสามารถและมีบทบาทในด้านต่างๆมากมาย ซึ่งแต่ละรูปนั้นก็มี
แตกต่างกันออกกไป  
 สาเหตุที่มีพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม (Socially Engaged Buddhism) ขึ้นมาก็
เพราะเป็นขบวนการพระพุทธศาสนาแนวใหม่ที่เกิดขึ้นเพ่ือตอบสนองปัญหาสังคมโลกยุคใหม่ 
ตัวพระสงฆ์เองก็ไม่ได้ผูกมัดติดอยู่กับหลักการเดิมที่ไม่สามารถทําอะไรได้  ไม่มีการแยกเรื่อง
ศาสนากับสังคมออกจากกัน เพราะสังคมกับศาสนาเป็นเรื่องเดียวกัน ถ้าสังคมมีปัญหานั้น
หมายถึงบทบาทของสถาบันสงฆ์ไม่มีบทบาทต่อชุมชนหรือสังคมเมื่อปัญหาสังคมรุนแรงขึ้นก็
อาจจะส่งผลกระทบโดยตรงไปถึงสถาบันสงฆ์ได้เช่นเดียวกัน ดังนั้น พุทธเพ่ือสังคม 
(Engaged Buddhists) ที่มีนักวิชาการทางพระพุทธศาสนาและพระสงฆ์นักพัฒนาพยายาม
นําพระพุทธศาสนาเข้าไปมีส่วนร่วมในการแก้ปัญหาสังคม เช่น ปัญหาความไม่เป็นธรรมทาง
สังคม ปัญหาสิ่งแวดล้อม ปัญหาความรุนแรงต่อชีวิตและทรัพย์สิน ปัญหาทางเศรษฐกิจ 
ปัญหาทางการเมือง เหล่านี้เป็นต้น พุทธศาสนาเพ่ือสังคมที่โดดเด่นในต่างประเทศ โดย
ส่วนมากจะเกิดขึ้นในประเทศที่เกิดภาวะวิกฤตทางสังคมจากภัยสงครามและความขัดแย้งทาง
การเมือง โดยเฉพาะในประเทศที่เคยตกเป็นอาณานิคมของตะวันตกมาก่อน เช่น อินเดีย ศรี
ลังกา เวียดนาม ทิเบต (Phramaha Somboon Wutdhikaro, 2005 : 1) บทบาทและ
ความสําคัญของพุทธเพื่อสังคมมีหน้าที่ คือ 
 1. หน้าที่ในการให้คําอธิบาย ซึ่งในสังคมมนุษย์ทุกสังคมจะต้องมีคําถามว่าทําไมมัน
ถึงเปน็อย่างนั้น ทําไมถึงเป็นอย่างนี้ ยกตัวอย่างเช่นว่า เมื่อมนุษย์เกิดขึ้นมนุษย์จะต้องถามว่า
ทําไมเราถึงเกิดมา เกิดมาอยู่ในสถานะในทางสังคมอย่างไร ทําไมเราถึงรวยทําไมเราถึงจน  
ทําไมเราถึงเป็นผู้ถูกปกครอง ทําไมเราถึงยอมรับสถานภาพที่เกิดขึ้นกับชีวิตของเรา  ทําไม
ญาติพ่ีน้องถึงต้องตาย  สิ่งที่รักถึงตอ้งพลัดพรากศาสนาจะให้คําอธิบายต่อคําถามเหล่านี้ 
 2. หน้าที่ในการให้การสนับสนุนกับสถาบันพ้ืนฐานต่างๆของสังคม เช่น สถาบัน
ทางเศรษฐกิจทางการเมืองวัฒนธรรม ค่านิยมเพ่ือให้สถาบันต่างๆเหล่านี้สามารถตอบสนอง
วัตถุประสงค์ต่างๆทางสังคมและประโยชน์มากที่สุดแก่มวลชน ดังนั้นศาสนาต่างๆมักจะมีคํา
สอนบัญญัติแนวทางเศรษฐกิจที่ยังประโยชน์แก่ ศาสนิกชน การเฉลี่ยประโยชน์และความสุข
แก่ชนหมู่มาก ในทางกรเมืองเป็นเข็มทิศและหางเสือแก่ระบบการเมืองโดยเฉพาะระบบ
การเมืองที่มีรากฐานอยู่บนจารีตนิยมในทางสังคมศาสนาเป็นสื่อของการอบรมให้รู้จักระเบียบ
สังคม หมายถึงการรู้จักเรียนรู้  รู้จักปรับตัวให้สามารถอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคมได้ โดยการ
ยึดถือแนวทางปฏิบัติอย่างเดียวกัน มีปรัชญาชีวิตที่สอดคล้องกัน 



 

176     |  Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

 3. หน้าที่ที่เกี่ยวกับปัจเจกบุคคล คือศาสนาจะทําหน้าที่ให้พลังใจแก่บุคคลหรือ
ปัจเจกบุคคลในกรณีที่เกิดวิกฤตการณ์ขึ้นมาและไม่สามารถที่จะหาเหตุผลที่เหมาะสมหรือ
เพียงพอมาอธิบายได้ เช่น ในกรณีเกิดภัยพิบัติ เกิดอุบัติเหตุแก่ผู้ที่เรารัก เราชอบต่างๆ 
เหล่านี้ ก็จําเป็นต้องมีคําอธิบายที่นอกเหนือจากท่ีว่าเป็นการบังเอิญ 
 4. หน้าที่ทางด้านการผนึกส่วนต่างๆของสังคมให้เป็นเอกภาพนั่นก็คือว่าทําให้
ขนบธรรมเนียมประเพณีระบบความเชื่อต่างๆที่เป็นระบบความเชื่อย่อยๆ  ในสังคมได้รวมกัน
เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันอันนําไปสู่บูรณาการในชาติ (Somboon Suksaran, 1987 : 20)  

 จากที่กล่าวมาพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมที่มีแกนนําเป็นพระสงฆ์ ถือได้ว่าเป็น
รูปแบบการพัฒนาและให้ความช่วยเหลือที่ไม่จํากัดอยู่เฉพาะกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง ซึ่งเป็นสิ่งที่
สังคมคาดหวังหรือต้องการให้พระสงฆ์ที่มีบทบาทมีความรู้ความสามารถได้ยื่นมือเข้าไปช่วย
แบ่งเบาภาระในการแก้ปัญหาต่างๆ ให้กับพุทธศาสนิกชนของตนเองบ้างในบทความเรื่องนี้
ผู้เขียนจะนําเสนอบทบาทพุทธเพ่ือสังคมของพระพิศาลศาสนกิจ (เยื้อน ขนฺติพโล) วัดเขา
ศาลาอตุลฐานะจาโร ตําบลจรัส อําเภอบัวเชด จังหวัดสุรินทร์ ที่ประสบผลสําเร็จในการนํา
พระพุทธศาสนามาช่วยบริการสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพในเรื่องของการอนุรักษ์
ทรัพยากรธรรมชาติแบบองค์รวมหรือให้ทุกส่วนงานและชุมชนทุกฝ่ายมีส่วนร่วมในการ
อนุรักษ์ป่าชุมชน ดังจะได้กล่าวถึงรายละเอียดในลําดับต่อไป 
 
ความหมายพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม 
 

 คําว่า“พุทธศาสนาเพ่ือสังคม”ภาษาอังกฤษคือ "engaged Buddhism"  
นักวิชาการส่วนใหญ่ยอมรับตามที่ศาสตราจารย์เค็นเน็ธ คราฟท์ (Prof. Kenneth Kraft, 
1992 : 18) นักวิชาการด้าน engaged Buddhism คนสําคัญอีกท่านหนึ่งระบุว่าผู้ที่ใช้คําๆ นี้
เป็นคนแรกคือท่านติช นัท ฮันห์ (Thich Nhat Hanh) พระภิกษุในพระพุทธศาสนานิกายเซน
ชาวเวียดนาม (Kenneth Kraft,1992) มีความหมายครอบคลุมแนวคิดที่มีกลิ่นไอแบบ
พระสงฆ์เวียดนาม 3 ประการ  ได้แก่ ความตระหนักรู้อย่างแท้จริงที่เกิดขึ้นในชีวิตประจําวัน  
(awareness in daily life)  การรับใช้/บริการสังคม (social service) และปฏิบัติการทาง
สังคม (social activism) คําว่า“socially engaged Buddhism”มีนักวิชาการทางพุทธ
ศาสนาหลายท่านได้ศึกษาวิเคราะห์ความหมายแบ่งออกเป็น 2 แนวทางด้วยกัน แนวทางแรก
ได้แก่ มีความเห็นว่า คําว่า“socially engaged Buddhism”มาจากคําในภาษาฝรั่งเศสว่า 
“engage” (อ่านว่า“อังกาเย”) และ“l’engagement” (อ่านว่า“เลอ อังกาเยอมัง”) และ
โดยแท้จริงแล้วท่านติช นัท ฮันห์ เลือกใช้คําๆนี้ เพ่ือต้องการให้ครอบคลุมแนวคิดแบบ
เวียดนาม 3 ประการ ได้แก่  



 

                                         วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    177 

 

 

 1) ความตระหนักรู้อย่างแท้จริงที่เกิดขึ้นในชีวิตประจําวัน (awareness in daily 
life) 
 2) การรับใช้/บริการสังคม (social service) และ  
 3) ปฏิบัติการทางสังคม (social activism) (Donald Rothberg, 2006 : 209) 
และแนวทางท่ีสอง คือ ในขณะที่แนวทางที่ 2 เห็นว่า ตัวอักษรจีนที่ท่านติช นัท ฮันห์ ใช้เพ่ือ
สื่อความหมายถึงคําว่า“engaged Buddhism” ตั้งแต่แรกนั้นคือคําว่า หยู่ ซื่อ ฟว๋อ เจี้ยว ซึ่ง
ประกอบด้วยตัวอักษร 4 ตัว ได้แก่ หยู่ แปลว่า“เข้าสู่” (enter), ซื่อ แปลว่า“โลก” (world),  
ฟว๋อ แปลว่า“พระพุทธเจ้า”หรือ“พระ”หรือ“พระพุทธศาสนา”, เจี้ยว แปลว่า“คําสอน” 
เมื่อนํารวมกันแล้วแปลโดยสาระได้ว่า“พระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับเรื่องทางโลก” 
(worldly Buddhism) การที่ท่านนัท ฮันห์ ได้อธิบายเอาไว้ว่า engaged Buddhism คือ 
“พระพุทธศาสนาที่ปรากฏอยู่ในชีวิตประจําวันและทุกขณะ” ท่านชี้ว่าคนทั่วไปเมื่อได้ยินคํา
ว่า“engaged Buddhism”มักจะคิดถึงการต่อสู้เพ่ือความเป็นธรรมในสังคม การต่อสู้เพ่ือ
สิทธิมนุษยชนหรือการเดินขบวน (demonstration) เป็นต้น แต่ความจริงแล้วนั่นไม่ใช่
องค์ประกอบพ้ืนฐานของ engaged Buddhism เป็นเพียงส่วนหนึ่งของการปฏิบัติธรรม
เท่านั้น เพราะแท้ที่จริงนั้น“องค์ประกอบพ้ืนฐานคือมีการปฏิบัติธรรมอยู่ในทุกๆ ขณะของ
ชีวิตประจําวัน” เป็นการใส่ใจกับสิ่งที่เกิดข้ึน “ที่นี่และเดี๋ยวนี้” (here and now) ในขอบเขต
ของร่างกาย จิตใจและสภาวะแวดล้อม กล่าวอีกอย่างก็คือ engaged Buddhism เป็นการ
ตอบสนอง (response) ต่อกายสังขาร (physiological formation) จิตตสังขาร (mental 
formation) และ“กายภาพสังขาร”(physical formation) คําอธิบายของท่านในลักษณะนี้ 
ดูเหมือนจะให้น้ําหนักความสําคัญไปที่ความตระหนักรู้ มากกว่าการรับใช้/บริการสังคมและ
ปฏิบัติการทางสังคม และอาจทําให้เกิดความเข้าใจต่อไปได้ว่า ความตระหนักรู้นี่เองที่เป็น
นัยสําคัญบ่งชี้ถึงความเป็น engaged Buddhism โดยสาระแล้วแนวคิดเรื่อง “การตระหนักรู้
ที่เกิดขึ้นในชีวิตประจําวัน”ของท่านนัท ฮันห์ นั้น ก็คือหลักสติปัฏฐานหรือสัมมาสตินั่นเอง 
แต่สิ่งที่ลืมไมไ่ด้คือ เมื่อกล่าวตามหลักการของสติปัฏฐาน ๔ แล้ว ในขณะปฏิบัตินั้น จะต้องมี
ธรรมข้ออ่ืนประกอบร่วมกับสติด้วย ดังที่ข้อความในมหาสติปัฏฐานสูตรระบุว่า“มีความเพียร  
มีสัมปชัญญะ มีสติ” (Thi.m. (Thai) 10/373/301-2) 
 เนื่องจากความตระหนักรู้อย่างแท้จริงอันเป็น “สภาวะของจิต” (mentality) หรือ
เป็น“คุณลักษณะ”(quality) ของจิตซึ่งเป็นนามธรรมอยู่ภายในนั้น มีสัมมาวายามะเป็นตัว
ผลักดันสําคัญย่อมจะนําไปสู่พฤติกรรมทางกายและวาจาในเชิงสร้างสรรค์ที่เป็น  “สภาพ
ปรากฏ” (appearance) ซึ่งเห็นเป็นรูปธรรมภายนอก เนื่องจากสัมมาวายามะมีลักษณะ
สําคัญคือมีความไม่รู้จักพอในการสร้างความดีและสิ่งที่ดีด้วยความเพียรพยายามอย่างไม่
ท้อถอย หมายความว่า หากเป็นไปตามหลักการดังกล่าว เมื่อมีความตระหนักรู้อย่างแท้จริง
แล้วก็จะต้องเกิดสภาพจิตที่มีความต้องการลงมือกระทําสิ่งที่ดีให้เกิดขึ้นเสมอ และนั่นย่อม



 

178     |  Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

นําไปสู่การลงมือกระทําหรือปฏิบัติจริงกล่าวคือ มีการรับใช้ บริการสังคมและหรือปฏิบัติการ
ทางสังคมตามมาอย่างอัตโนมัติหรืออาจกล่าวอีกอย่างหนึ่งได้ว่าการรับใช้ บริการสังคมและ
หรือปฏิบัติการทางสังคมเป็นผลโดยตรงจากความตระหนักรู้อย่างแท้จริงนั่นเอง  
 ความตระหนักรู้จึงเป็นเงื่อนไขชนิดจําเป็นหรือเงื่อนไขที่ขาดไม่ได้ (necessary 
condition) แต่ไม่ใช่เงื่อนไขชนิดเพียงพอหรือเงื่อนไขสนับสนุน (sufficient condition) ของ
ความเป็น engaged Buddhism ไม่เพียงเท่านั้น หากเราถือตามข้อเสนอของ ควีน ที่ว่า
แนวคิด engaged Buddhism เป็นกระบวนทัศน์ใหม่ของพระพุทธศาสนา ซึ่งมีลักษณะที่ไม่
เคยมีมาก่อน (unprecedent) (Christopher S.Queen,2002 : 229) engaged Buddhism 
ย่อมจะต้องมีความแตกต่างจากพระพุทธศาสนาในแนวทางอ่ืนๆดังนั้นเมื่อนําแนวคิด 3
ประการของ engaged Buddhism มาพิจารณาอีกครั้ง จะพบว่านัยสําคัญที่คําว่า“socially 
engaged Buddhism”ต้องการบ่งชี้เป็นพิเศษน่าจะอยู่ที่แนวคิดเรื่อง“ปฏิบัติการทางสังคม”  
 
ลักษณะพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม 
 

 1. พุทธลักษณะเพื่อสังคม 
 ลักษณะของพระพุทธเจ้าที่เป็นไปเพ่ือสังคม คือ“พระพุทธเจ้าทรงมีลักษณะเป็น
โลกนายก เป็นที่พึ่งของชาวโลก ทรงอนุเคราะห์ชาวโลก ฐานะของพระองค์ทรงเป็นโลกเชษฐ์ 
เป็นพี่คนโตของชาวโลก มีบทบาทเป็นกัลยาณมิตรที่ดี เป็นพ่ีที่ชี้นําความถูกต้องให้เกิดขึ้นแก่
ชาวโลก”(Phrathepdilok (Rabaeb Thitayano), 2008 : 34) 
 2. พุทธนโยบายเพื่อสังคม 
 นโยบายของพุทธศาสนาเพ่ือสังคมปรากฏชัดเจนในช่วงที่พระพุทธเจ้าทรงส่งพระ
สาวกออกเผยแผ่ศาสนา โดยทรงให้นโยบายแก่พระธรรมทูตที่ส่งออกเผยแผ่ศาสนา ซึ่งถือ
เป็นปฏิบัติการเพ่ือสังคมขบวนการแรกของโลก ดังพุทธพจน์ที่ว่า“พวกเธอจงจาริกไปเพ่ือ
ประโยชน์สุขแก่ชนจํานวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่
ทวยเทพและมนุษย์ อย่าไปทางเดียวกันสองรูป จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น  
ท่ามกลางและที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์
ครบถ้วน  สัตว์ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อยมีอยู่ ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรม”(Vi.m. (Thai) 
4/32/40) จากพุทธพจน์ดังกล่าวสามารถไขรหัสพุทธนโยบายได้ดังต่อไปนี้ “เพ่ือประโยชน์สุข
แก่ชนจํานวนมาก”หมายถึง ทําสิ่งที่เป็นผลดีและมีคุณค่า มี 3 ระดับ คือ ทิฏฐธัมมิกัตถ
ประโยชน์ หมายถึง ประโยชน์ในปัจจุบันหรือประโยชน์ในโลกนี้ ประโยชน์สุขที่มองเห็นกันใน
ชาตินี้ เช่น การมีทรัพย์ มียศ มีเกียรติและมีความสุข เป็นต้น, สัมปรายิกัตถประโยชน์  
หมายถึง ประโยชน์เบื้องหน้าหรือประโยชน์ในภพหน้า มีจิตใจงอกงามในคุณธรรมหรือเป็นผู้
ที่สั่งสมคุณงามความดีไว้พร้อม เป็นผู้มีศรัทธา ศีล บริจาคทานและเป็นผู้มีปัญญา เป็นต้น, 



 

                                         วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    179 

 

 

ปรมัตถประโยชน์ หมายถึง ประโยชน์สูงสุด จุดหมายสูงสุดหรือนิพพาน, โดยให้ผู้รับการเผย
แผ่ได้รับประโยชน์ตามแต่ภูมิธรรมของแต่ละคน  หรือให้ตั้งอยู่ในศีล  สมาธิและปัญญา  
จนถึงบรรลุนิพพานอันเป็นเป้าหมายสูงสุด   
 3. ลักษณะของพุทธศาสนาเพื่อสังคม 
 จากพุทธลักษณะและพุทธนโยบายเพ่ือสังคม  จึงแนวทางนําไปสู่การปฏิบัติการ
เพ่ือสังคม ทําให้พุทธศาสนาเพื่อสังคมมีลักษณะพิเศษดังต่อไปนี้  

 1) ลักษณะเป็นวัฒนธรรม พุทธศาสนาไม่สามารถแยกตัวออกจากสังคมได้  
เพราะสังคมหรือชุมชนเป็นที่รวมของคนทุกสาขาอาชีพ ทุกเพศทุกวัยและมีภารกิจแตกต่าง
กันไปตามความถนัด ระบบความเชื่อก็ย่อมมีความแตกต่างกันแม้จะอยู่ในประเทศเดียวกัน  
แต่ก็มีวัฒนธรรมแตกต่างกันบ้างเล็กน้อย โดยพ้ืนฐานหลักแล้วสังคมและวัฒนธรรมไทยยึด
เอาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นหลัก ด้วยเหตุผลก็เพราะพระพุทธศาสนาหยั่งรากลึก
ลงในสายเลือดของคนไทย ฉะนั้น วัฒนธรรมไทยจึงอิงหลักพระพุทธศาสนาเป็นหลัก คือ  
สังคมแบบพุทธ (Somchai Srinok, 2003 : 1) 

 2) ลักษณะส่งเสริมการพัฒนา การพัฒนาทําให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในทางที่ดี
ขึ้น  พุทธศาสนาเชื่อว่ามนุษย์สามารถพัฒนาศักยภาพได้ จากระดับสัญชาตญาณไปสู่ริยะ  
“หลักพุทธศาสนากล่าวว่ามนุษย์เป็นสัตว์ประเสริฐด้วยการฝึก เมื่อฝึกแล้วก็ประเสริฐ ดังพุทธ
พจน์ที่ว่า ทนฺโต เสฏฺโฐ  มนุสฺเสสุ แปลว่า ในหมูม่นุษย์ ผู้ที่ฝึกแล้วประเสริฐ ต้องฝึกฝนก่อนจึง
จะเป็นผู้ประเสริฐ (Phradhammapitaka (P.A. Payutto), 2002 : 24) 

 3) ลักษณะส่งเสริมให้ช่วยเหลือตัวเองได้ พุทธศาสนาช่วยเหลือสังคมเพ่ือให้
ช่วยเหลือตนเองได้ในระยะยาว ซึ่งเป็นปฏิบัติการสงเคราะห์สังคมแบบยั่งยืน ซึ่งจะใช้ธรรมะ
ในการช่วยเหลือสังคมเป็นหลัก ส่วนการช่วยเหลือด้านวัตถุสิ่งของเป็นส่วนเสริมเท่านั้น 
เพราะการใช้ธรรมะหรือแนะนําแนวทางดําเนินชีวิตเป็นสิ่งที่สามารถนําไปใช้ได้อย่างไม่มีวัน
หมด“เพ่ือให้ผู้ที่ถูกช่วยเหลือก็ต้องมีจริยธรรมว่า  ไม่ว่าใครจะช่วยเหลือก็ตาม  ก็ต้องทําสุด
ฤทธิ์  สุดสติปัญญาหรือสุดความสามารถ ถึงแม้จะเป็นผู้ที่รับความช่วยเหลือ  ก็ยังสามารถ
รักษาจริยธรรมที่มีลักษณะเข้มแข็งในการสร้างสรรค์เอาไว้ได้”(Phradhammapitaka (P.A. 
Payutto), 2000 : 53) พุทธศาสนาเชื่อว่าการให้ธรรมเป็นทานประเสริฐกว่าการให้ทั้งปวง  
“พุทธศาสนาจึงช่วยให้เข้าถึงธรรมด้วยจิตใจ คือ มีเจตนาบริสุทธิ์ รักความเป็นธรรม มีความ
มุ่งมาด ปรารถนาต่อจุดมุ่งหมายที่สร้างสรรค์ชีวิตและสังคมให้ดีงาม ด้วยการดํารงธรรมไว้ใน
สังคม” (Phradhammapitaka (P.A.Payutto), 2005 : 64) 
 4) มีลักษณะแก้ปัญหาสังคมอย่างเท่าทันยุคสมัย  นักวิชาการในสายต่าง 
ประเทศมองว่า“พุทธศาสนาเพ่ือสังคมเป็นการประยุกต์เอาหลักศีล สมาธิ ปัญญาของ
พระพุทธศาสนามาใช้กับความท้าทายในสังคมปัจจุบัน  เพ่ือตอบสนองปัญหาทางการเมือง
และเศรษฐกิจของโลก” (The Naropa Instutute, 1998) ในขณะที่โรเบิร์ต  อี. กอสส์  



 

180     |  Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

(Robert  E.  Goss)  มองว่าพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมเป็นกระบวนการสากลที่อยู่เหนือการ
สังกัดนิกาย โดยมุ่งตอบสนองปัญหาของโลกทั้งทางการเมือง  เศรษฐกิจ  สังคม เป็นรูปแบบ
ของกระบวนการปลดปล่อยสังคมและการเมืองที่เกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนแปลงสังคมและการ
ปลดเปลื้องทุกข์ของมนุษย์ โดยประยุกต์ใช้หลักคําสอนเรื่องความเมตตากรุณาปัญญา  
ปฏิจจสมุปบาทและสุญญตา เพ่ือแก้ปัญหาสังคม รวมทั้งใช้วิธีการปฏิบัติกรรมฐาน 
ยุทธศาสตร์ด้านการศึกษา เมตตากรุณาเชิงสังคมและการสร้างเครือข่ายระดับรากหญ้าเพ่ือ
เข้าไปมีส่วนร่วมกับสังคมอย่างกระตือรือร้น (Robert E. Goss, 2001 : 329) 
 5) มีลักษณะเป็นมนุษยธรรม มนุษยชน หมายถึง“ศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์ 
สิทธิ เสรีภาพและความเสมอภาคท่ีต้องได้รับความคุ้มครองตามกฎหมาย เป็นสิทธิขั้นพ้ืนฐาน
ของความเป็นมนุษย์ เป็นมาตรฐานขั้นต่ําที่พึงมี เป็นสิ่งจําเป็นในการดํารงชีวิตของมนุษย์
อย่างมีศักดิ์ศรีและมีคุณค่า”มนุษยธรรมเป็นหลักการดําเนินชีวิตของมนุษย์ทุกคนที่เป็นสากล 
โดยมีคุณสมบัต ิ2 ประการ คือ เว้นจากการทําชั่ว 5 ลักษณะ คือ เว้นจากการทําร้าย เว้นจาก
การลักทรพัย์  เว้นจากการประพฤติผิดในกามเว้นจากการพูดเท็จ เว้นจากการดื่มสุราและยา
เสพติดทุกชนิด เรียกว่าเบญจศีลและข้อปฏิบัติที่นําไปสู่ความดีงาม คือ ความเมตตา  
ประกอบอาชีพสุจริต สํารวมในกาม พูดคําสัตย์จริงไม่ประมาท เรียกว่าเบญจธรรม (Vichian 
Chabutrbuntharik, 2535 : 129-130) 
 6) มีลักษณะช่วยให้สังคมมีความสงบสุขพุทธศาสนามีหลักปฏิบัติที่เป็นบรรทัด
ฐานทําให้สังคมสงบสุข  คือ ศีล 5 “การปฏิบัติตนอยู่ในศีลธรรมอันดีงาม  โดยงดเว้นจากการ
ฆ่า เว้นจากการลักทรัพย์ เว้นจากการปะพฤติผิดในกาม  เว้นจากการพูดเท็จ เว้นจากการเสพ
สิ่งมึนเมา และช่วยกันเอาใจใส่มาดา บิดา และสมณพราหมณ์  มีความอ่อนน้อมถ่อมตนต่อ
ผู้ใหญ่  เป็นต้น ประพฤติปฏิบัติตนให้อยู่ในกุศลธรรม ทําให้สังคมอุดมไปด้วยสันติสุข” 
(Thi.pa. (Thai) 11/105/76) ศีล 5 เป็นเครื่องมือพัฒนาบุคคลให้ให้เจริญงอกงามด้วยกุศล
ธรรม งดเว้นจากอกุศลธรรม “อกุศลธรรมเป็นตัวบั่นทอนจิตใจของมนุษย์ ก่อให้เกิดความ
ทุกข์ ทําลายบรรยากาศของความผาสุกของสังคมมนุษย์” (Khu.ma. (Thai) 29/5/21) 
 7) มีลักษณะส่งเสริมการพัฒนาและความมั่นคงในสังคม สังคมทุกยุคสมัยล้วน
แต่มีปัญหาใหญ่เรื่องความมั่นคงด้วยกันทั้งนั้น  ไม่ว่าจะเป็นความมั่นคงทางการเมืองความ
มั่นคงทางเศรษฐกิจความมั่นคงทางสังคม เป็นต้น ปรากฏการณ์ของปัญหาด้านความมั่นคง
แสดงออกในรูปของปัญหาต่างๆ ซึ่งส่งผลกระทบต่อสังคมด้านใดด้านหนึ่ง แนวคิดของพุทธ
ศาสนาเพ่ือสังคมที่ส่งเสริมความมั่นคงและพัฒนาสังคมนั้นชื่อว่า อปริหานิยธรรม (Thi.m. 
(Thai) 10/134/66-68)  
 8) ลักษณะสังคมสงเคราะห์พระสงฆ์ไม่เพียงแต่มีหน้าที่ฝึกตนตามหลัก
ไตรสิกขาเท่านั้น หากยังมีความเกื้อกูลแก่ชุมชนและสังคมอีกด้วย วัดก็เช่นเดียวกัน นอกจาก
จะเป็นแหล่งศึกษาหาความรู้แล้ววัดยังเป็นสถานที่กระจายรายได้จากผู้มีทรัพย์มากให้แก่ผู้มี



 

                                         วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    181 

 

 

ทรัพย์น้อยในชุมชน ทั้งโดยตรงและโดยอ้อม อาทิ การบริจาคทรัพย์สร้างศาลาอาคารต่างๆ  
เพ่ือให้ชุมชนเข้ามาใช้จัดกิจกรรมสร้างสรรค์ร่วมกันหรือไม่ทางวัดก็นําข้าวของเครื่องใช้ไป
แจกจ่ายแก่ชาวบ้านที่ยากจน เมื่อปัญหาเรื่องปากท้องลดลงชาวบ้านก็มีโอกาสเข้าวัดฟังธรรม
มากขึ้น (Somkiet Meetham, 2003 : 45-46) โดยหลักการสงเคราะห์ตามแนวทางพุทธ
ศาสนา เพ่ือให้เกิดประโยชน์สุขร่วมกัน 
 
พุทธเพื่อสังคมของพระครูภาวนาวิทยาคม (เยื้อน ขนฺติพโล) 
 

 1. สภาพทั่วไปของพ้ืนที่ 
 พุทธอุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโร ตั้งอยู่ ณ บ้านสะพาน ตําบลจรัส อําเภอ
บัวเชด จังหวัดสุรินทร์ ห่างจากอําเภอบัวเชด 17 กิโลเมตร มีเนื้อท่ี 10,865 ไร่ ติดกับอ่างเก็บ
น้ําห้วยจรัส เป็นแหล่งเรียนรู้ทางพระพุทธศาสนา และศึกษาธรรมชาติมีทิวทัศน์ที่สวยงาม มี
หน้าผาที่สูงชันเรียกผานี้ว่า ผาพระหรือผานางคอย ซึ่งอุดมสมบูรณ์ไปด้วยพันธุ์ไม้ และ
สมุนไพรหายาก รวมทั้งสัตว์ป่านานาชนิด โดยเฉพาะอย่างยิ่งเป็นแหล่งกําเนิดต้นน้ําลําธาร มี
ทัศนียภาพที่งดงาม สภาพแวดล้อมเงียบสงบร่มเย็น เหมาะกับการศึกษาปฏิบัติธรรมและ
ท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์ท่ีสําคัญยิ่ง ผืนป่าบางส่วนติดชายแดนไทย-กัมพูชา ถึงแม้ว่าจะมีร่องรอย
การตัดไม้ทําลายป่าให้เห็นอยู่บ้าง แต่อย่างไรก็ตาม ป่าทั้งผืนแห่งนี้ จัดได้ว่าอุดมสมบูรณ์มาก
ที่สุดในอีสานใต้ของประเทศไทย มีชุมชนล้อมรอบ 3 ตําบลกับอีก 4 หมู่บ้าน คือ ตําบลจรัส 
มีบ้านจรัส และบ้านสะพาน ตําบลอาโพน มีบ้านชําปะโต ตําบลเทพรักษา มีบ้านกะเลงเวก 
พุทธอุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโร ได้ดําเนินกิจกรรมหลากหลายอย่างควบคู่กัน อาทิ
เช่น การอนุรักษ์ป่าไม้ การส่งเสริมการเรียนรู้ให้แก่ เยาวชน นักเรียน นักศึกษา และ
ประชาชนทั่วไป โครงการบรรพชา อุปสมบทเฉลิมพระเกียรติในภาคฤดูร้อนในลักษณะการ
เรียนรู้การอยู่กับธรรมชาติ การก่อตั้งโรงสีข้าวเกษตรอินทรีย์ชุมชนและการส่งเสริมกิจกรรม
พุทธศาสนาในรูปแบบต่างๆเพ่ือเป็นพุทธอุทยานเขาศาลาศูนย์รวมแห่งการเรียนรู้ และเป็น
สถานที่ท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์ มีแหล่งท่องเที่ยวเช่น พระอริยเจดีย์ รอยพระพุทธบาทจําลอง 
พระพุทธรูปหินแกะสลัก พระพุทธรูปโสธร อุโบสถ พระนาคปรก ผานางคอย น้ําตกไตรคีรี 
และปัจจุบันการท่องเที่ยวแห่งประเทศไทยได้ศึกษาเพ่ือเปิดเป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์
และทางศาสนสถาน (Interview Utchara Phanurat, May 2008) 
  ต่อมาในปี พ.ศ.2536 กรมป่าไม้ กระทรวงเกษตรและสหกรณ์ในสมัยนั้น (ปัจจุบัน 
กรมป่าไม้ อยู่ในสังกัดกระทรวงทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม) ได้ประกาศบริเวณพ้ืนที่
ป่าเป็นเขตพุทธอุทยาน ให้ดําเนินโครงการส่งเสริมพระพุทธศาสนา เพ่ืออนุรักษ์ป่าไม้และ
พัฒนาสิ่งแวดล้อม ตามความคิดริเริ่มของพลเอกเชษฐา ฐานะจาโร เมื่อครั้งดํารงตําแหน่ง 
ผบ.กกล.สุรนารี โดยมี เจ้าพระคุณสมเด็จพระสังฆราช ทรงรับเป็นองค์อุปถัมภ์ตั้งแต่นั้นเป็น



 

182     |  Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

ต้นมา พุทธอุทยานเขาศาลาแห่งนี้มีสภาพพ้ืนที่เป็นเนินเขา มีภูศาลา ภูหงส์ ภูนก อยู่ใน
บริเวณเขตพ้ืนที่ป่า ลักษณะเป็นป่าดงดิบชื้น ป่าเบญจพรรณ และป่าดงดิบแล้งคงความอุดม
สมบูรณ์เป็นป่าต้นน้ําห้วยจรัส มีเทือกเขาพนมดงรักเป็นแนวกั้นเขตแดนระหว่างไทย-กัมพูชา 
สภาพภูมิอากาศมีฤดูฝนกับฤดูแล้งที่แตกต่างกันชัดเจน ในช่วงระยะเวลาที่ผ่านมา (2543-
2547) ภาคตะวันออกเฉียงเหนือตอนล่างได้แก่ กลุ่มจังหวัดนครราชสีมา ชัยภูมิ บุรีรัมย์ 
สุรินทร์ ศรีสะเกษ และอุบลราชธานี มีพ้ืนที่ป่าเพ่ิมขึ้นเรื่อยๆโดยเฉพาะพ้ืนที่ป่าทางตอนใต้
ของสุรินทร์แนวชายแดนไทย-กัมพูชา บริเวณเทือกเขาพนมดงรัก ซึ่งนอกจากจะเป็นเขตพ้ืนที่
ดูแลของกรมป่าไม้แล้ว ยังเป็นแนวเขตในการปกป้องดูแลของกองกําลังสุรนารี ส่วนแยกที่ 2 
กรอ.มน. ถือเป็นพ้ืนที่ป่าไม้ที่ยังคงความอุดมสมบูรณ์ด้วยพันธุ์ไม้ พืชสมุนไพร สัตว์ป่านานา
ชนิด 
 พ้ืนที่ป่าในเขตอําเภอบัวเชด จังหวัดสุรินทร์ เป็นพ้ืนที่ที่พระสงฆ์มีบทบาทสําคัญใน
การน้อมนําหลักพุทธธรรมมาใช้กับวิธีการดําเนินกิจกรรมด้านการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ ใช้
หลักธรรมในการสร้างความสมานฉันท์สร้างความเข้าใจอันดีให้เกิดขึ้นในชุมชน คือพุทธ
อุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโร โดยพระพิศาลศาสนกิจ (หลวงพ่อเยื้อน ขนฺติพโล) เจ้า
สํานักผู้มีบทบาทสําคัญในการสร้างพลัง คือ วัด ชุมชน ป่าไม้ ให้สามารถอยู่อาศัยซึ่งกันและ
กันได้สมดุล จากปัญหาการบุกรุกป่าจับจองเพ่ือการเกษตร การลักลอบตัดต้นไม้ การจับสัตว์
ป่าและปัญหาไฟไหม้ป่า ในเขตพ้ืนที่ป่าพุทธอุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโรได้รับ
ผลกระทบโดยตรง พระสงฆ์ต้องใช้ความพยายาม และขอความร่วมมือจากหน่วยงานภาครัฐ
ในการปกป้องพ้ืนป่า จากบทบาทดังกล่าวชุมชนมีทัศนะคติต่อพระสงฆ์ว่า “พระป่าไม้” การ
ดําเนินการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ของพระสงฆ์ได้รับการสนับสนุนจากภาครัฐ โดยเฉพาะกอง
กําลังสุรนารี กรมป่าไม้ กรมการศาสนา และสํานักพระพุทธศาสนาจังหวัด ทําให้ประชาชนมี
ความเข้าใจบทบาทของพระสงฆ์ในการดําเนินกิกรรมด้านการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้มากขึ้น
ในระดับหนึ่ง 
 
บทบาทพระสงฆ์ด้านการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ของวัดเขาศาลาฯ 
 

 จากคําสัมภาษณ์ของท่านเจ้าคุณพระพิศาลศาสนกิจ และการมีส่วนร่วมกับ
กิจกรรมในพ้ืนที่ของผู้เขียน ตลอดจนการสอบถามพระครูไพโรจน์วุฒิคุณ (พระอาจารย์วุฒิ
ศักดิ์ วฑฺฒโน) รองเจ้าอาวาสและเจ้าคณะตําบลบัวเชด (ธ) ถึงบทบาทที่พระสงฆ์ในพุทธ
อุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโร ได้ดําเนินการมาตั้งแต่ปี พ.ศ.2535 จนถึงปัจจุบันสามารถ
แยกเป็นกิจกรรมที่เก่ียวกับการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ได้ดังนี้ คือ ทําแนวกั้นเขตป่า คือ การ
ปักรั่วคอนกรีต ในด้านทิศตะวันตก ทิศตะวันออกและด้านหน้าคือทิศเหนือของวัด เพ่ือเป็น
แนวกั้นแบ่งเขตระหว่างป่าที่ดูแลโดยป่าไม้ และก้ันแนวเขตระหว่างที่ทํากินของชาวบ้านอย่าง



 

                                         วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    183 

 

 

ชัดเจน แต่ก็ยังไม่สามารถแก้ปัญหาได้โดยตรง เพราะมีการบุกรุกลักลอบตัดไม้จากชาวบ้าน
บางกลุ่ม พระพิศาลศาสนกิจมีแนวคิดใหม่ว่าต้องขุดคลองกว้าง 3 เมตร ลึกประมาณ 4 เมตร 
ทําเป็นแนวกั้นด้านหน้าของเขตพุทธอุทยาน ท่านให้เหตุผลว่า เวลาน้ําป่าหลากมาแนวเขตนี้
สามารถกักเก็บน้ําไว้ได้ เพ่ือเป็นที่อยู่อาศัยของสัตว์ป่าในเขตพุทธอุทยาน และยังสามารถทํา
ให้พ้ืนที่ป่าแห่งนี้มีความอุดมสมบูรณ์ และชาวบ้านที่มีที่ทํากันในบริเวณใกล้เคียงสามารถใช้
ถนนนี้ร่วมกันได้สะดวกข้ึน และที่สําคัญเป็นการป้องกันการนําไม้ออกนอกพ้ืนที่ ซึ่งระยะทาง
ยาวประมาณ 5 กิโลเมตร 
 การทําแนวทํานบป่าต้นน้ํา พระพิศาลศาสนกิจท่านให้แนวคิดว่า คนพ่ึงน้ําพ่ึงป่า 
สัตว์ป่าเขาก็อาศัยทรัพยากรเหล่านี้เช่นกันในการดํารงชีพ ท่านได้ทําโครงการของบประมาณ
จากจังหวัด เพ่ือสร้างทํานบก้ันต้นน้ําเพ่ือให้ความชุ่มชื้นแก่พ้ืนป่าไม้ในบริเวณนั้น และสัตว์ป่า
ได้รับผลประโยชน์โดยตรงจากแหล่งน้ํา มีการนําพันธุ์ปลาต่างๆ มาปล่อยและวัดสามารถนํา
น้ํานี้ไปใช้อุปโภคบริโภคได้ เป็นลักษณะการพ่ึงพาอาศัยซึ่งกันและกันที่ว่า น้ําพ่ึงเรือเสือพ่ึงป่า 
หรือสุภาษิตที่ว่า เสือพีเพราะป่าปก ป่ารกเพราะเสือยัง ดินเย็นเพราะหญ้าบัง และหญ้ายัง
เพราะดินด ี(Phradhammapitaka (P.A. Payutto), 2000 :53) การป้องกันไฟป่าในพ้ืนที่ป่า
เขาศาลานั้น เป็นพ้ืนที่ที่มีความหลากหลายทางชีววิทยา สิ่งที่เป็นอันตรายต่อระบบสิ่งมีชีวิต
มากที่สุดคือไฟป่า ไฟที่เกิดจากการกระทําของคน พระพิศาลศาสนกิจใช้วิธีการโดยให้
พระภิกษุสามเณรในวัดช่วยกันดับไฟ และไฟป่าส่วนใหญ่มักเกิดบริเวณที่มีต้นหญ้าขึ้น
หนาแน่น เช่น ด้านทิศตะวันตกของวัด และด้านหน้าวัด ในปัจจุบันวัดได้ร่วมมือกับกรมป่าไม้
ส่งเจ้าหน้าที่ดับไฟป่ามาร่วมพลังในการรักษาพ้ืนป่า ในช่วงฤดูร้อนทําให้สภาพป่าด้านหน้าวัด
นี้มีความเขียวขจี ต้นไม้เริ่มเจริญเติบโตมีขนาดใหญ่ขึ้น 
 การแก้ไขปัญหาการบุกรุกป่า จากการร่วมอยู่ในพ้ืนที่มีชาวบ้านบางกลุ่มเข้าไปจับ
จองทําการเกษตรรวมเนื้อที่ประมาณ 668 ไร่ จํานวน 54 ราย ซึ่งเป็นพ้ืนที่ติดต่อเขตอนุรักษ์
พันธุ์สัตว์ป่าห้วยทับทัน-ห้วยสําราญ ในที่ประชุมมีมติให้ วัด อบต. ชาวบ้านและเขตอนุรักษ์
ร่วมกันแก้ไข แต่ในส่วนของพุทธอุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโรนั้นพระพิศาลศาสนกิจ
สามารถแก้ปัญหาได้ในระดับหนึ่ง โดยท่านให้ทัศนะว่า วัดใช้หลักธรรมในการแก้ไขปัญหาโดย
ยึดการประนีประนอม ท่านใช้วิธีการแลกเปลี่ยนให้ชาวบ้านเข้ามาจับจองในเขตพุทธอุทยาน
ออกนอกเขต หาที่ดินให้ใหม่หรือบางคนขอรับค่าชดใช้แทน ซึ่งชาวบ้านก็ยอมรับและไม่คัด
คานในข้อเสนอนี้แต่อย่างใด ส่วนปัญหาการลักลอบตัดไม้ในเขตพุทธอุทยานถือเป็นปัญหาที่
ยากแก่การแก้ไข ไม่เฉพาะแต่ในพ้ืนที่พุทธอุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโรเท่านั้น พ้ืนที่อ่ืน
ก็มีปัญหาแบบเดียวกันนี้ สําหรับพุทธอุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโรโดยปกติเป็นพ้ืนที่ใน
การดูแลของกองกําลังสุรนารีอยู่ พระพิศาลศาสนกิจท่านได้ประสานขอกําลังทหารมาประจํา
ในพ้ืนที ่มีทหารพรานส่วนหนึ่ง ตํารวจตระแวนชายแดนส่วนหนึ่ง ทหารพรานนั้นประจําการ
อยู่ทิศตะวันตกของพ้ืนที่ดูแลแนวเขตที่มีบ้านชําปะโต บ้านกะเลงเวกติดต่อ ส่วนตํารวจตระ



 

184     |  Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

แวนชายแดนประจําการอยู่บนเขาศาลาดูแลพ้ืนที่โดยรวม จากเมื่อก่อนชาวบ้านที่มีอาชีพตัด
ไม้ขายเมื่อไม่สามารถเข้าไปตัดไม้ได้ก็เกิดความไม่พอใจ โจมตีว่าพระเป็นพระป่าไม้ มีการ
เดินขบวนขับไล่บ้าง เหตุการณ์เหล่านี้ที่เกิดขึ้นมีส่วนทําให้ทางการรับทราบถึงบทบาทของ
พระสงฆ ์ท่านได้ยกพ้ืนที่พุทธอุทยานถวายไว้ในพระอุปถัมภ์ของสมเด็จพระนางเจ้าสิริกิติต์ิ 
 การอนุรักษ์สัตว์ป่า สัตว์ป่าในเขตพุทธอุทยานมีหลายชนิด เช่น นก งู หมูป่า เก้ง 
พระพิศาลศาสนกิจกล่าวว่า ในอนาคตสัตว์ป่าในเขตพุทธอุทยานเขาศาลาฯ จะมีมากขึ้น
เพราะป่าแห่งนี้มีรอยต่อระหว่างไทย-กัมพูชาซึ่งตามแนวชายแดนไทย-กัมพูชานั้น มีการล่า
สัตว์มาก เมื่อถูกล่ามากสัตว์ป่าก็ต้องขึ้นมาฝั่งไทยและท่านมองว่า ป่าคือบ้านของสัตว์ป่า เรา
คือหมายถึงวัด ชุมชน มาอาศัยบ้านคือป่าหลังสัตว์ป่า ดังนั้นคนต้องอนุรักษ์ป่าและสิ่งมีชีวิต
ในป่าอย่างที่สุด สําหรับการอนุรักษ์สัตว์ป่าในเขตพุทธอุทยานาเขาศาลานั้นถือเป็น
ยุทธศาสตร์ของวัดที่ต้องให้ความสําคัญเป็นอันดับแรก ที่ผ่านมาพระภิกษุสามเณรและ
เจ้าหน้าที่ทหารตํารวจในพุทธอุทยาน เมื่อออกสํารวจพ้ืนที่ป่าในเขตพุทธอุทยานพบเห็นการ
ล่าสัตว์ หรือมีเครื่องมือดักจับ แม้แต่ชาวบ้านที่หาผึ้ง เจ้าหน้าที่จะทําการยึดอุปกรณ์ไว้ทันที 
ถ้าเห็นสัตว์ป่าที่จับได้ท่านก็จะปล่อย ชาวบ้านในชุมชนรอบพ้ืนที่ป่าต่างก็รู้ถึงการเป็นพระนัก
อนุรักษ์ที่มีความเมตตาต่อสัตว์ป่า และให้ความร่วมมือ กิจกรรมส่งเสริมการอนุรักษ์ป่าไม้ 
การอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ของพระสงฆ์ในพุทธอุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโร  องค์กร
ต่างๆ เช่น โรงเรียน วิทยาลัย มหาวิทยาลัย และองค์กรที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับป่าไม้ ต่างก็ให้
ความสําคัญนําคณะมาเรียนรู้สภาพความเป็นจริง ร่วมปลูกป่าบ้าง วัดได้ให้ความรู้เรื่องป่ากับ
ชุมชนในลักษณะการจัดอบรมปฏิบัติธรรม และมีพระภิกษุในวัดที่นําคณะเดินสํารวจป่า เป็น
การให้ความรู้กับประชาชนทั่วไปที่สนใจ ได้เกิดความรัก ความหวงแหนทรัพยากรของชาติใน
ชุมชนของตน 
 จากการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ของพระสงฆ์ชี้ให้เห็นว่า พระสงฆ์นอกจากจะมี
บทบาทด้านการเผยแผ่หลักธรรมคําสั่งสอนให้ชุมชนได้เข้าใจสามารถนําไปใช้ในการดําเนิน
ชีวิต ยังมีบทบาทที่สําคัญอีกบทบาทคือการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้  ที่สามารถนําหลักธรรม
อันเป็นวิถีความเข้าใจซึ่งกันและกัน โดยยึดความเข้าใจธรรมชาติ ไม่เบียดเบียนการดํารงชีวิต
ซึ่งกันและกัน นอกจากจะสร้างความอุดมสมบูรณ์ในพ้ืนที่พุทธอุทยานให้มีความสมดุลแล้ว ยัง
ทําให้ชุมชนเกิดความอยู่เย็นเป็นสุขและได้รับผลกระทบน้อยที่สุด การดําเนินการอนุรักษ์ 
คุ้มครอง ปกป้อง ทรัพยากรป่าไม้อันเป็นสมบัติของชาติให้คงอยู่และใช้ประโยชน์จากป่าไม้ให้
เกิดผลมากที่สุด ด้วยพลังแห่งความตั้งใจที่จะทํางานเพ่ือชาติและพระศาสนา ทําให้พุทธ
อุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโรมีพ้ืนทีป่าในดูแลถึง 10,865 ไร่ พระพิศาลศาสนกิจเคย
กล่าวว่า พ้ืนที่ป่าบริเวณเทือกเขาพนมดงรักถ้าท่านขอขยายพ้ืนที่อีกทางการก็กล้าให้  เพราะ
เชื่อในความตั้งใจจริงที่เห็นผลประจักษ์จากการดูแลเขตพุทธอุทยาน ปัญหาที่เกิดตามมาจาก



 

                                         วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    185 

 

 

การอนุรักษ์ป่าไม้ในปัจจุบันไม่รุนแรงเหมือนเมื่อก่อน เพราะทุกฝ่ายเข้าใจ รับรู้ถึงบทบาทที่
ทางวัดดําเนินการอยู ่(Phramaha Chalermkiet Jirawatthano (Kaewhom), 2011 : 90) 
 
ผลสัมฤทธิ์ของการด าเนินงานพุทธศาสนาเพ่ือสังคม 
  

 จากบทบาท และกิจกรรมที่ทางวัดดําเนินการในด้านต่างๆเกี่ยวกับการอนุรักษ์
ทรัพยากรป่าไม้ถ้านําแนวคิดทฤษฎีมาวิเคราะห์ล้วนมีความสอดคล้อง เช่นทฤษฎีบทบาท
หน้าที่ ทฤษฎีนิเวศวิทยา หรือแม้แต่ทฤษฎีนิเวศวิทยาแนวลึก แต่บทความนี้ผู้เขียนนําเสนอ
บทบาทการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ของวัดที่นําโดยพระพิศาลศาสนกิจตามแนวคิดทางพุทธ
ศาสนาที่มีมุมมองเกี่ยวกับป่า เพ่ือให้สอดคล้องกับคําว่าวิถีพุทธ เหตุผลหนึ่งที่ผู้เขียนไม่ได้
กล่าวถึงทฤษฎีเพราะพระพิศาลศาสนกิจซึ่งเป็นผู้ที่มีบทบาทสําคัญในการอนุรักษ์ทรัพยากร
ป่าไม้เคยกล่าวว่า การทํางานของท่านไม่ได้คํานึงถึงแนวคิด หรือทฤษฎีอะไร เป็นการทํางาน
ไปตามสถานการณ์หรือเหตุการณ์นั้นมากกว่า คือการทํางานไม่มีขั้นตอนที่แน่นอน นึกอะไร
ได้ทําเลย ท่านย้ําว่าเป็นการทํางานของคนจบ ป.4 ดังนั้น การอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ของ
พุทธอุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโร เป็นการทําหน้าที่ของพระสงฆ์โดยการนําหลักธรรม 
ที่ตระหนักถึงเรื่องการเปลี่ยนแปลงตามกฎไตรลักษณ์ กล่าวคือทุกสภาวะมีการเกิดดับอยู่
ตลอดเวลา พ้ืนที่ป่าเขาศาลาก็มีลักษณะเช่นนั้น จากสภาพเมื่อก่อนพ้ืนที่ป่ามีความอุดม
สมบูรณ์ เมื่อความเจริญเข้ามา ชุมชนมีการขยายตัว และได้รับวัฒนธรรมตลอดจนสื่อสาร
ต่างๆ ทําให้พ้ืนที่มีการเปลี่ยนแปลง ปัจจัยหลักๆ คือเศรษฐกิจความเป็นอยู่ในชุมชนนั่นเอง 
เพ่ือความอยู่รอดชาวบ้านได้ขยายอาณาเขตกว้างขึ้น พระสงฆ์ตระหนักถึงสภาวการณ์ที่
เกิดข้ึน กล่าวคือมีความเข้าใจสภาพการเปลี่ยนแปลง ได้จัดการเพ่ือยุติปัญหาและชี้ให้เห็นว่า
มนุษย์กับสิ่งมีชีวิตมีความเก่ียวโยงกันจะขาดระบบใดระบบหนึ่งไม่ได้ ด้วยเหตุนี้ รัฐ ชุมชน ให้
การสนับสนุน มีสถาบันการศึกษานําคณะครูนักเรียนนักศึกษาเข้าไปศึกษาระบบนิเวศวิทยา
อยู่ไม่ขาดสาย ปัจจุบันพุทธอุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโร มีสภาพพ้ืนที่ป่าไม้ที่อุดม
สมบูรณ์ จังหวัดสุรินทร์โดยการท่องเที่ยวแห่งประเทศไทยได้โปรโมทต์ให้เป็นสถานที่
ท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์ เชิงนิเวศ เชิงวัฒนธรรม มีรอยพระพุทธบาทจําลองที่บ่งบอกถึงอารยะ
ธรรมอันเก่าแก่ของขอมโบราณ และกรมศิลปากรได้ขึ้นทะเบียนผานางคอยเป็นผาพระ ซึ่ง
ทั้งหมดนี้ล้วนเป็นผลิตผลที่ได้จากอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ของพระสงฆ์ทั้งสิ้น  (Phramaha 
Chalermkiet Jirawatthano (Kaewhom), 2011 : 60) 
  เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้ว พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม ก็คือ บทบาทและหน้าที่ของ
พระสงฆ์ในพุทธศาสนา ที่ยอมอุทิศตนเองเพ่ือประโยชน์ผู้อ่ืนมากกว่าประโยชน์ของตนเอง 
ได้แก่ บทบาทและหน้าที่ด้านการปกครอง บทบาทและหน้าที่ด้านการเผยแผ่ บทบาทและ
หน้าที่ด้านการศึกษา บทบาทและหน้าที่ด้านสาธารณสงเคราะห์ บทบาทและหน้าที่ด้าน



 

186     |  Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

การศึกษาสงเคราะห์ บทบาทและหน้าที่ด้านสาธารณูปการ วัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโร โดย
การนําของพระพิศาลศาสนกิจ (เยื้อน ขนฺตพิโล) เป็นอีกบทบาทหนึ่งที่อุทิศตนในการสาธารณ
สงเคราะห์ ด้วยการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ของพุทธอุทยานวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโร  เป็น
การทําหน้าที่ของพระสงฆ์โดยการนําหลักธรรม ที่ตระหนักถึงเรื่องการเปลี่ยนแปลงตามกฎ
ไตรลักษณ์ กล่าวคือทุกสภาวะมีการเกิดดับอยู่ตลอดเวลา พ้ืนที่ป่าเขาศาลาก็มีลักษณะ
เช่นนั้น จากสภาพเมื่อก่อนพ้ืนที่ป่ามีความอุดมสมบูรณ์ เมื่อความเจริญเข้ามา ชุมชนมีการ
ขยายตัว และได้รับวัฒนธรรมตลอดจนสื่อสารต่างๆทําให้พ้ืนที่มีการเปลี่ยนแปลง ปัจจัย
หลักๆ คือเศรษฐกิจความเป็นอยู่ในชุมชนนั่นเอง เพ่ือความอยู่รอดชาวบ้านได้ขยายอาณาเขต
กว้างขึ้นพระสงฆ์ตระหนักถึงสภาวการณ์ที่ เกิดขึ้น  กล่าวคือมีความเข้าใจสภาพการ
เปลี่ยนแปลง ได้จัดการเพ่ือยุติปัญหาและชี้ให้เห็นว่ามนุษย์กับสิ่งมีชีวิตมีความเกี่ยวโยงกันจะ
ขาดระบบใดระบบหนึ่งไม่ได้ ด้วยเหตุนี้ รัฐ ชุมชน ให้การสนับสนุน มีสถาบันการศึกษานํา
คณะครูนักเรียนนักศึกษาเข้าไปศึกษาระบบนิเวศวิทยาอยู่ไม่ขาดสาย ปัจจุบันพุทธอุทยานวัด
เขาศาลาอตุลฐานะจาโร มีสภาพพ้ืนที่ป่าไม้ที่อุดมสมบูรณ์ จังหวัดสุรินทร์โดยการท่องเที่ยว
แห่งประเทศไทยได้โปรโมทต์ให้เป็นสถานที่ท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์ เชิงนิเวศ เชิงวัฒนธรรม มี
รอยพระพุทธบาทจําลองที่บ่งบอกถึงอารยะธรรมอันเก่าแก่ของขอมโบราณ และกรมศิลปากร
ได้ขึ้นทะเบียนผานางคอยเป็น ผาพระ ซึ่งทั้งหมดนี้ล้วนเป็นผลิตผลที่ได้จากอนุรักษ์ทรัพยากร
ป่าไม้ของพระสงฆ์ท้ังสิ้น ดังนั้น พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมของวัดเขาศาลาอตุลฐานะจาโร จึง
สามารถสรุปได้ใน 2 ฐานะ คือ ฐานะเชิงหลักการได้แก่ การตีความหลักการของพุทธศาสนา
เพ่ือให้ครอบคลุมสังคมทุกด้าน  โดยการนําหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเข้าไปประยุกต์ใช้
ให้เกิดประโยชน์กับสังคมหมู่มากและปรับรูปแบบให้เป็นปรากฏการณ์ทางสังคมมากยิ่งขึ้น 
และฐานะเชิงปฏิบัติการ ได้แก่ กระบวนการทํากิจกรรมเพ่ือให้เป็นประโยชน์ต่อสังคมไป
พร้อมกับการพัฒนาจิตใจด้วย โดยมีกรอบปฏิบัติการ 2 รูปแบบ คือ ทําให้ดูเป็นตัวอย่างแก่
สวนงานอื่นๆจนสามารถนํามาใช้จริงและได้ผลจริงและอยู่ให้เห็น ตระหนักรู้ปัญหาหรือความ
ทุกข์ของสังคม การให้บริการสังคมและการปฏิบัติการทางสังคมไม่ทอดทิ้งสังคม ไม่เห็นแก่ตัว 
มีความเสียสละเพ่ือรักษาทรัพยากรธรรมชาติของชาติอันเป็นมรดกทางธรรมชาติเอาไว้ได้   

เมื่อกล่าวโดยภาพรวมแล้ว พุทธศาสนาเพื่อสังคมไม่ใช่การปฏิวัติพุทธศาสนาดั้งเดิม  
แต่เป็นเพียงการปฏิรูปหลักการเดิมที่มีอยู่แล้วให้เป็นปฏิบัติการที่เป็นรูปธรรมทางสังคมมาก
ขึ้น  แล้วบัญญัติชื่อใหม่ว่า“พุทธศาสนาเพ่ือสังคม”(engaged Buddhism) โดยผู้ที่ใช้คํานี้
เป็นคนแรกคือท่านติช นัท ฮันห์ (Thich Nhat  Hanh) ซึ่งเป็นพระสงฆ์ชาวเวียดนาม  ต่อมา
จึงใช้แพร่หลายและมีอิทธิพลต่อการปรับตัวของพุทธศาสนาทั่วโลกในปัจจุบัน  โดยถือว่าเป็น
พุทธศาสนาคลื่นลูกที่ 3 ไม่มีการสังกัดนิกายเถรวาทหรือมหายานแต่เป็นปฏิบัติการร่วมที่อยู่
นอกกรอบนิกายโดยยึดประโยชน์สุขของสังคมเป็นหลัก  แนวคิดเชิงสังคมนี้ปรากฏใน
นโยบายเมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้าทรงส่งพระสาวกออกเผยแผ่พระพุทธศาสนาว่า“พวกเธอจง



 

                                         วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    187 

 

 

จาริกไป  เพ่ือประโยชน์สุขแก่ชนจํานวนมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลกเพ่ือประโยชน์เกื้อกูล
และความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์” ซึ่งถือเป็นปฏิบัติการทางสังคมขบวนการแรกของโลก  
แนวคิดพุทธศาสนาเพ่ือสังคมปัจจุบันก็ไม่ต่างจากพุทธพจน์ดังกล่าว เป็นเพียงการปรับ
รูปแบบเพ่ือบูรณาการให้ทันต่อการแก้ปัญหาสังคมโลกปัจจุบัน ไม่มองพุทธศาสนาแบบแยก
ส่วนออกมาจากสังคม ร่วมสุข ร่วมทุกข์และคลุกคลีกับสังคม ปรับกระบวนทัศน์เกี่ยวกับการ
ปฏิบัติธรรมจากการหลีกเร้นให้ไกลจากสังคมมาเป็นการปฏิบัติธรรมเชิงบวกที่ได้ประโยชน์ทั้ง
ผู้ปฏิบัติและสังคมด้วย ปรับท่าทีของพุทธบริษัทจากการเป็นผู้รับมาเป็นผู้ให้และผู้บริการ
สังคม นอกจากนี้ยังเป็นการปรับรูปแบบการเผยแผ่ศาสนาที่ไม่เน้นเพียงการแสดงธรรมและ
การสอนกรรมฐานเท่านั้น แต่ยังสามารถเผยแผ่ในรูปแบบสังคมสงเคราะห์และร่วมรับผิดชอบ
ต่อการแก้ปัญหาสังคมทุกยุคสมัย ทั้งปัญหาเชิงโครงสร้างปัญหาเกี่ยวกับความเหลื่อมล้ําของ
นโยบายสาธารณะ ความอยุติธรรม ความยากจน ความขัดแย้งและความรุนแรง การขาด
แคลนปัจจัย 4 และการขาดโอกาสทางสังคม เป็นต้น  ซึ่งเป็นการเข้าไปรับผิดชอบต่อกกระ
บวนการ เคลื่ อนไหวทางสั งคมรวมไปถึ งปฏิบั ติ การ เยี ยวยา รั กษาและอนุ รั ก ษ์
ทรัพยากรธรรมชาติสิ่งแวดล้อม ระบบนิเวศวิทยาและสิ่งมีชีวิตด้วย หากมองในแง่ของภาระ
พุทธศาสนาเพ่ือสังคมจึงมีพันธกิจเพ่ือโลก ซึ่งมีกรอบครอบคลุมมาถึงสังคมมนุษย์ด้วย ขึ้นอยู่
กับว่าแต่ละองค์กรจะเน้นด้านใดเป็นหลัก   
 
บทสรุป 
 

  จากเรื่องดังกล่าวจะเห็นว่า พระสงฆ์ในพระพุทธศาสนาไม่ได้ทอดทิ้ งสังคม ไม่
หลบหนีสังคมเพ่ือไปแสวงหาความสงบสุขแต่เพียงผู้เดียว ปัญหาต่างๆในสังคมพระสงฆ์เอาใจ
ใส่รับเป็นธุระในการช่วยกันแก้ไขปัญหา เพ่ือช่วยแบ่งเบาภาระของประเทศไปด้วยในตัว 
ขณะเดียวกันพระสงฆ์เองก็ยังเป็นสื่อกลางในการเชื่อมสัมพันธ์ระกลุ่มคนในสังคมไปสู่
ทรัพยากรธรรมชาติอีกทางหนึ่งด้วย ดังนั้นองค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากกรณีดังกล่าวนี้ได้แก่ การ
รู้จักบูรณาการจากหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาเพ่ือเอามาประยุกต์ใช้กับหลักการของแต่
ละสาขาในด้านการพัฒนา เช่นการพัฒนาด้านจิตใจให้คนในชุมชน การให้โอกาสเข้ามา
ช่วยกันดูแลและหวงแหนทรัพยากรธรรมชาติ เสมือนหนึ่งเป็นทรัพย์สมบัติของตน โดยเฉพาะ
ความเสียสละทางกาย ที่เกิดจากศรัทธาและความเคารพรักในตัวของพระสงฆ์ จึงทําให้ชุมชน
ให้ความร่วมมือในการทํากิจกรรมต่างๆ ด้วยความเต็มใจเสียสละปรารถนาจากประโยชน์
ส่วนตัว ต่างฝ่ายต่างก็มุ่งเพ่ือประโยชน์หลักนั้นคือ ความอยู่ดีมีสุข ความสมัครสมานสามัคคี 
จนเกิดการพัฒนาด้านจิตใจ อารมณ์ สังคมและสติปัญญาของคนในชุมชนหรือสังคม ซึ่งเป็น
เป้าหมายหลักของพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม ทําให้สังคมพบสันติภาพอย่างแท้จริง อันเป็น



 

188     |  Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

สังคมแห่งอุดมปัญญานําพาบ้านเมืองไปสู่ความเอ้ืออาทรซึ่งกันและกัน สามารพ่ึงพาอาศัยกัน
ได้ทั้งฝา่ยพระสงฆ์ ฝ่ายปกครอง ฝ่ายพัฒนาและคนในชุมชน 

 
 

พุทธศาสนาเพ่ือสังคมไม่ใช่การปฏิวัติพุทธศาสนาดั้งเดิม แต่เป็นเพียงการปฏิรูป
หลักการเดิมที่มีอยู่แล้วให้เป็นปฏิบัติการที่เป็นรูปธรรมทางสังคมมากขึ้น แล้วบัญญัติชื่อใหม่
ว่า “พุทธศาสนาเพ่ือสังคม” (engaged Buddhism) โดยผู้ที่ใช้คํานี้เป็นคนแรกคือท่านติช 
นัท ฮันห์ (Thich  Nhat  Hanh)  ซึ่งเป็นพระสงฆ์ชาวเวียดนาม ต่อมาจึงใช้แพร่หลายและมี
อิทธิพลต่อการปรับตัวของพุทธศาสนาทั่วโลกในปัจจุบัน โดยถือว่าเป็นพุทธศาสนาคลื่นลูกที่ 
3 ไม่มีการสังกัดนิกายเถรวาทหรือมหายาน แต่เป็นปฏิบัติการร่วมที่อยู่นอกกรอบนิกายโดย
ยึดประโยชน์สุขของสังคมเป็นหลัก แนวคิดเชิงสังคมนี้ปรากฏในนโยบายเมื่อครั้งที่
พระพุทธเจ้าทรงส่งพระสาวกออกเผยแผ่พระพุทธศาสนาว่า“พวกเธอจงจาริกไป เพ่ือ
ประโยชน์สุขแก่ชนจํานวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่
ทวยเทพและมนุษย์”ซึ่งถือเป็นปฏิบัติการทางสังคมขบวนการแรกของโลก แนวคิดพุทธ
ศาสนาเพื่อสังคมปัจจุบันก็ไม่ต่างจากพุทธพจน์ดังกล่าว เป็นเพียงการปรับรูปแบบเพ่ือบูรณา
การให้ทันต่อการแก้ปัญหาสังคมโลกปัจจุบัน ไม่มองพุทธศาสนาแบบแยกส่วนออกมาจาก
สังคม ร่วมสุข ร่วมทุกข์และคลุกคลีกับสังคม ปรับกระบวนทัศน์เกี่ยวกับการปฏิบัติธรรมจาก
การหลีกเร้นให้ไกลจากสังคมมาเป็นการปฏิบัติธรรมเชิงบวกที่ได้ประโยชน์ทั้งผู้ปฏิบัติและ
สังคมด้วย  

 
 



 

                                         วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2562) |    189 

 

 

เอกสารอ้างอิง 
 

Christopher S. Queen. (2002). Introduction : A New Buddhism, Engaged  
Buddhism in the West. Boston : Wisdom Publications. 

Kenneth Kraft. (1992). Prospects of a Socially Engaged Buddhism Inner Peace,  
World Peace: Essays on Buddhism and Nonviolence, NY: State 
University of New York Press.  

Phratephdilok (Rabaeb Thitayano). (2008). Buddhism in the future. Bangkok :  
Paedsibched company Ltd. 

Phradhammapitaka (P.A. Payutto). (2000). Ethics for the new generation.  
Bangkok : Sahadhammik company Ltd. 

Phradhammapitaka (P.A. Payutto). (2005). The Ideas for life and society.  
Bangkok : Sahadhammik company Ltd. 

Robert  E.  Goss. Naropa  Institute : The  Engaged  Academy.  Engaged   
Buddhism  in  the West,  ed.  By  Christopher  S.  Queen.    

Somkiet Meetham. (2003). Including selected articles Buddhathatsana among  
change Of the era. Bangkok : Prince of Siam. 

Somchai Srinok, 2003. Literature and Thai society. Bangkok : Prince by  
Mahachulalongkornrajavidyalaya Princess. 

The  Naropa  Instutute. (1998). Engaged  Buddhism : Master  of  Arts  in   
Buddhist  Studies, recruitment  brochure, n.d. 

Vichian Chabutrbuntharik. (1992). Buddhism. Bangkok : O.S. Printing House. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

190     |  Journal of MCU Ubon Review, Vol.4 No.3 (September-December 2019) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


