
โปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา 
FAMILY LIFE DEVELOPMENT PROGRAM THROUGH  

BUDDHIST PSYCHOLOGY 
 
 

1มนัสนันท์ ประภัสสรพิทยา,2กมลาศ ภูวชนาธิพงศ์, 
3วิชชุดา ฐิติโชติรัตนา และ4อ านาจ บัวศิริ 

1Manasanan Prapassornpitaya, 2Kamalas Phoowachanathipong, 
3Witchuda Titichoatrattana and 4Amnaj Buasiri 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
 

1pmanasanan456@gmail.com, 
 
Received September 10, 2021; Revised November 2, 2021;  Accepted December 1,2021 
 

บทคัดย่อ  
 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิด ทฤษฎี การพัฒนาชีวิตส าหรับ
ครอบครัวตามหลักจิตวิทยาและหลักพุทธศาสนา 2) เพ่ือสร้างและประเมินโปรแกรมพัฒนา
ชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา ผู้ให้ข้อมูลส าคัญ ได้แก่ ผู้เชี่ยวชาญทางด้าน
พุทธจิตวิทยา ผู้เชี่ยวชาญทางด้านจิตวิทยา ผู้เชี่ยวชาญทางด้านกิจกรรมกลุ่ม จ านวน 5 รูป/
คน คัดเลือกแบบเจาะจง เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ การสนทนากลุ่มเพ่ือวิพากษ์และ
ตรวจสอบความสอดคล้องของโปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา
วิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพด้วยวิธีการวิเคราะห์เนื้อหา ผลการศึกษาวิจัยพบว่า 1) โปรแกรม
พัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา ประกอบด้วยหลักธรรม คือ (1) พรหม
วิหาร 4 (2) ไตรสิกขา โดยออกแบบกิจกรรมภายใต้กรอบภาวนา 4 ได้แก่ การพัฒนาทางกาย 
การพัฒนาทางสังคม การพัฒนาทางจิตใจและการพัฒนาทางปัญญา และหลักจิตวิทยา คือ 
(3) ทฤษฎีการเรียนรู้ของแบนดูร่า 2) โปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธ
จิตวิทยา ผ่านประเมินจากผู้เชี่ยวชาญทั้ง 5 ท่าน ประกอบด้วย 9 กิจกรรม คือ (1) บ้านของ

                                      
1 นิสิตปริญญาโท สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย ์ดร. ภาควิชาจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย ์ดร. ภาควิชาจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
4 รองศาสตราจารย์ ดร. อาจารยพ์ิเศษ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 



 

406     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

ฉัน (2) ธรรมะเจริญใจ (3) นิทานสอนใจ ดูสื่อสร้างสรรค์ (4) ธรรมสู่นิทรา (5) ธรรมรับอรุณ 
(6) โยคะหัวเราะ (7) ครอบครัวสื่อสารสร้างสรรค์ (8) อาหารสร้างสุข และ (9) พ่อแม่วางใจ 
5 ห้องแห่งชีวิต โดยน าแนวคิดทฤษฎีการเรียนรู้ของแบนดูร่าบูรณาการกับแนวปฏิบัติตาม
หลักไตรสิกขาและโยนิโสมนสิการ โดยฝึกวิธีคิดแบบสามัญลักษณะเข้าใจความเป็นจริงตาม
กฏธรรมชาติด้วยหลักการและรูปแบบการสอนมาใช้จัดกิจกรรมแบบผสมผสาน เลือกใช้
เทคนิคการด าเนินการกระบวนการกลุ่ม เพ่ือให้พ่อแม่ได้การเรียนรู้ร่วมกับลูก เพ่ือเปิดโอกาส
ให้ผู้รับการอบรมมีการพัฒนาตนเองและเรียนรู้ร่วมกับผู้ อ่ืน สามารถน าไปไปสู่การ
เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมที่ดีขึ้น 

 

ค าส าคัญ:  โปรแกรมพัฒนาชีวิต, พุทธจิตวิทยา, ครอบครัว 
 

Abstract 
 

  The objectives of this research included: 1) to study the concept and theory of 
family life development based on psychology and Buddhist principles; 2) to create and 
evaluate family life development programs according to Buddhist psychology principles. 
Key informants were 5 experts in the field of Buddhist psychology, western psychology 
and group activities. The research instruments were group discussions to review and 
verify the consistency of Buddhist family life development programs. The qualitative data 
were analyzed with content analysis methods. The results of this research were as 
follows. 1) Family life development program according to Buddhist psychology principles 
consists of Dhamma principles including: (1) Brahmavihara 4, (2) Trisikkha by designing 
activities under the framework of the Bhavana 4 namely physical development, social 
development, mental development and intellectual development; and the principles of 
psychology i.e. (3) Bandura theories of learning. 2)  Family life development program 
according to Buddhist psychology principles assessed by the 5 experts consisted of 9 
activities including: (1) My home; (2) Dhamma for pleasant; (3) Moral stories through 
creative media; (4) Dhamma before bedtime; (5) Morning Dhamma; (6) Laughter yoga; (7) 
Creative communications in family; (8) Food for happiness; and (9) Trust of parents in 5 
rooms of life. All activities were designed through Bandura's Theory of learning integrated 
with the principles of Trisikkha and Yonisomanasikara by practicing common thinking 
methods for understanding the truth of natural laws. The principles and teaching styles 
were in forms of integrated activities. Techniques for conducting group processes were 
selected so that parents could learn together with their children and provide 
opportunities for the trainees to develop themselves and learn with others that could 
lead to changes for a better behavior. 
 

Keywords:  Life Development Program, Buddhist Psychology, Family 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        407 

 

 

บทน า 
 

 ครอบครัวเป็นหน่วยที่เล็กที่สุดในสังคม แต่ก็เป็นหน่วยที่ส าคัญที่สุด ครอบครัวนี้
เป็นสังคมย่อยหรือเป็นฐานของสังคม สังคมทั้งหมดมาจากครอบครัวถ้าแต่ละครอบครัวดีแล้ว 
สังคมของเราก็จะดี เราต้องการให้สังคมประเทศชาติของเราเจริญมั่นคงมีความร่มเย็นเป็นสุข
ก็ท าได้โดยท าครอบครัวแต่ละครอบครัวนี้ให้ดี โดยเฉพาะเมื่อเป็นบิดามารดา เพราะเป็นผู้ที่
จะสร้างโลก คือสังคมมนุษย์ทุกระดับต้องมีพรหมวิหาร คือ ธรรมประจ าใจของพระพรหม 
โลกของมนุษย์ก็คือ สังคมมนุษย์ และโลกคือสังคมมนุษย์นั้นก็เกิดจากการสร้างของมนุษย์เอง 
มนุษย์ที่ดีก็จะสร้างโลกท่ีดี สร้างสังคมท่ีดี  

พัฒนาการครอบครัว มีจุดเน้นอยู่ที่แบบแผนของการเปลี่ยนแปลงชีวิตครอบครัว ซึ่ง
เกี่ยวพันกับโครงสร้างและการท าหน้าที่ของครอบครัวในการตอบสนองความต้องการของ
สมาชิกในครอบครัวในแต่ละระยะของพัฒนาการครอบครัว ซึ่ง Duvall. (1977) ได้เสนอการ
แบ่งช่วงชีวิตครอบครัวเป็นระยะๆ เรียกว่า วงจรชีวิตครอบครัว เพื่อใช้ในการศึกษาครอบครัว
และได้ก าหนดเกณฑ์การแบ่งระยะของครอบครัวขึ้น พัฒนกิจของครอบครัวในแต่ละระยะ 
จะมีความแตกต่างกันออกไป และในลักษณะที่มุ่งเน้นต่างกัน ดูวาล ได้เสนอพัฒนกิจไว้โดย
เริ่มตั้งแต่ ระยะครอบครัวเริ่มต้น ระยะเริ่มเลี้ยงดูบุตร ระยะมีบุตรวัยก่อนเรียน ระยะมีบุตร
วัยเรียน ระยะครอบครัวมีบุตรวัยรุ่น ระยะแยกครอบครัวใหม่ ระยะครอบครัววัยกลางคน 
จนถึงระยะครอบครัววัยสูงอายุ หมุนวนเป็นวงจรชีวิตครอบครัว จะเห็นได้ว่าแนวคิดทฤษฎี
พัฒนาการครอบครัวให้ความส าคัญต่อบุคคลแต่ละคนที่อยู่ในครอบครัวและให้ความส าคัญ
กับครอบครัวในฐานะที่เป็นกลุ่มย่อยของสังคมและเป็นสถาบันทางสังคม โดยที่ครอบครัว
ประกอบขึ้นด้วยกลุ่มคนที่มีบทบาทและความสัมพันธ์เปลี่ยนแปลงในแต่ระยะ  

การอยู่ร่วมกันในครอบครัว เด็กหรือลูกจะสังเกตและเรียนรู้พฤติกรรมของพ่อและ
แม่ การเรียนรู้โดยการสังเกตหรือการเลียนแบบ การเรียนรู้เกิดจากปฏิสัมพันธ์ระหว่างลูก
และพ่อแม่ ซึ่งทั้งลูกและพ่อแม่มีอิทธิพลต่อกันและกัน พฤติกรรมของคนเราส่วนมากจะเป็น
การเรียนรู้โดยการสังเกต (Observational Learning) หรือการเลียนแบบจากตัวแบบ 
(Modeling) ในสิ่งที่พ่อแม่ปฏิบัติ ถ้าสิ่งที่พ่อแม่ปฏิบัติถูกต้อง เหมาะสม มีจริยธรรมและ
คุณธรรม ลูกก็จะเรียนรู้และปฏิบัติตาม ในทางตรงข้ามถ้าพ่อแม่ไม่ประพฤติตนอย่างถูกต้อง 
ลูกก็จะยึดเป็นแบบอย่างและท าตาม สอดคล้องกับแนวคิดของแบนดูรามีความเชื่อว่าการ
เรียนรู้ส่วนใหญ่ของคนเรานั้นเกิดขึ้นจากการสังเกตจากตัวแบบ ในการเรียนรู้โดยการผ่านตัว
แบบนั้น ตัวแบบเพียงคนเดียวสามารถที่จะถ่ายทอดทั้งความคิดและการแสดงออกได้พร้อมๆ 
กัน และเนื่องจากคนเรานั้นใช้ชีวิตในแต่ละวันในสภาพแวดล้อมที่แคบๆดังนั้นการรับรู้
เกี่ยวกับสภาพการณ์ต่างๆ ของสังคมจึงผ่านมาจากประสบการณ์ของผู้อื่น โดยการได้ยินและ



 

408     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

ได้เห็นโดยไม่มีประสบการณ์ตรงมาเกี่ยวข้องคนส่วนมากรับรู้เรื่องราวต่างๆ ของสังคมโดย
ผ่านทางสื่อแทบท้ังสิ้น (สมโภชน์ เอ่ียมสุภาษิต, 2556) 

จากการศึกษาความส าคัญและสภาพปัญหาของสถาบันของครอบครัวดังที่กล่าวไป
แล้ว ผู้วิจัยจึงเห็นถึงความส าคัญของสถาบันครอบครัว และสนใจศึกษาเพ่ือเป็นแนวทางใน
การพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัว โดยน าแนวคิดทฤษฎีทางจิตวิทยา และหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนามาประยุกต์และบูรณาการ เพ่ือสร้างโปรแกรมการพัฒนาชีวิตส าหรับ
ครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา เพ่ือเป็นการส่งเสริมและปลูกฝังให้สมาชิกในครอบครัว
ประพฤติตนอยู่ในศีลธรรมอันดีงาม มีสติ รู้คิด รู้จักบทบาทหน้าที่ของตนมีสัมพันธภาพที่ดีต่อ
กัน เข้าใจกัน ส่งเสริมให้พ่อแม่เป็นแบบอย่างที่ดีงามให้กับลูก ส่งผลสมาชิกในครอบครัวมี
ความสงบสุขและเกิดความรักความอบอุ่น ซึ่งเป็นพ้ืนฐานที่เอ้ือประโยชน์ต่อการพัฒนาสังคม
และประเทศไทยให้แข็งแกร่งต่อไป 
  
วัตถุประสงค์การวิจัย 
   

1. เพ่ือศึกษาแนวคิด ทฤษฎีการพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักจิตวิทยาและ
หลักพุทธศาสนา 

2. เพ่ือสร้างและประเมินโปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธ
จิตวิทยา 

 
วิธีด าเนินการวิจัย 
 

  การวิจัยนี้ เป็นการวิจัย เชิ งคุณภาพ (Qualitative Research) มีขั้นตอนการ
ด าเนินการวิจัยดังนี้ 

ขั้นตอนที่  1 ศึกษาข้อมูลพ้ืนฐาน เพ่ือการสร้างโปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับ
ครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา 
   1.1 ศึกษาสภาพปัญหา อุปสรรคของการพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัว 

1.2 ศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการบูรณาการหลักพุทธธรรม 
และหลักจิตวิทยา มาใช้ในแนวทางการสร้างโปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลัก
พุทธจิตวิทยา จากข้อมูลปฐมภูมิและข้อมูลทุติยภูมิ 

น าข้อมูลมาสังเคราะห์เพ่ือก าหนดเป็นกรอบมโนทัศน์ในการร่างชุดโปรแกรมพัฒนา
ชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา 

ขั้นตอนที่  2 การพัฒนาโปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธ
จิตวิทยา 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        409 

 

 

  2.1 ร่างโปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา 
  2.2 การออกแบบกิจกรรมจ านวน ๑๑ กิจกรรม มีองค์ประกอบได้แก่ 

แนวคิดและหลักการ วัตถุประสงค์เชิงพฤติกรรม ขั้นตอนกิจกรรม ผลที่คาดว่าจะได้รับ สื่อ
การอบรม เวลาที่ใช้ และการประเมินผลกิจกรรม 

ขั้นตอนที่ 3 การหาคุณภาพเครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 
  3.1 น าชุดร่างโปรแกรมน าเสนอในการประชุมวิพากษ์ความเป็นไปได้และ

ความเหมาะสมจากผู้ทรงคุณวุฒิ ประกอบด้วย ผู้เชี่ยวชาญทางด้านพุทธจิตวิทยา จ านวน 2 
รูป/คน ผู้เชี่ยวชาญทางด้านจิตวิทยา 1 คน ผู้เชี่ยวชาญทางด้านกิจกรรมกลุ่ม 2 คน รวม
จ านวน 5 รูป/คน เพ่ือพิจารณาเนื้อหา ในแต่ละกิจกรรมมีความถูกต้อง ชัดเจน เหมาะสม ใน
การฝึกอบรมและปรับปรุงแก้ไขตามมติที่ประชุม 

  3.2 หาค่าความตรง (Validity) ของโปรแกรมฝึกอบรม โดยนักวิชาการ
ผู้ทรงคุณวุฒิและผู้เชี่ยวชาญ จ านวน 5 รูป/คน 
 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ 1) ชุดโปรแกรมประกอบด้วย จ านวน 11 กิจกรรม 
2) เกณฑ์ประเมิน 4 ด้าน 21ข้อ ได้แก่ (1) ด้านความถูกต้อง (Accuracy) (2) ด้านความ
เหมาะสม (Suitability) (3) ด้านน าไปใช้ได้จริง (Feasibility) (4) ด้านการใช้ประโยชน์ 
(Utility) การสนทนากลุ่มเพ่ือวิพากษ์และตรวจสอบความสอดคล้องของโปรแกรมพัฒนาชีวิต
ส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยาวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพด้วยวิธีการวิเคราะห์
เนื้อหา โปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา ผ่านประเมินจาก
ผู้เชี่ยวชาญทั้ง 5 ท่าน ประกอบด้วย 9 กิจกรรม คือ 1) บ้านของฉัน  2) ธรรมะเจริญใจ 3) 
นิทานสอนใจ ดูสื่อสร้างสรรค์ 4) ธรรมสู่นิทรา 5) ธรรมรับอรุณ 6) โยคะหัวเราะ 7) 
ครอบครัวสื่อสารสร้างสรรค์ 8) อาหารสร้างสุข และ 9) พ่อแม่วางใจ 5 ห้องแห่งชีวิต 
ออกแบบกิจกรรมโดยอาศัยแนวคิด ทฤษฎีการเรียนรู้ของแบนดูร่าบูรณาการกับแนวปฏิบัติ
ตามหลักไตรสิกขา และโยนิโสมนสิการ โดยฝึกวิธีคิดแบบสามัญลักษณะเข้าใจความเป็นจริง
ตามกฏธรรมชาติด้วยหลักการและรูปแบบการสอนมาใช้จัดกิจกรรมแบบผสมผสาน เลือกใช้
เทคนิคการด าเนินการกระบวนการกลุ่ม เพ่ือให้พ่อแม่ได้การเรียนรู้ร่วมกับลูก ผ่านกิจกรรม
และเทคนิคที่หลากหลาย เพ่ือเปิดโอกาสให้ผู้รับการอบรมมีการพัฒนาตนเองและเรียนรู้
ร่วมกับผู้อ่ืน สามารถน าไปไปสู่การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมที่ดีข้ึน 
   การวิเคราะห์ข้อมูล การตรวจสอบความถูกต้องของการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ
ผู้วิจัยเลือกใช้วิธีการตรวจสอบความถูกต้องของการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพด้วยวิธีการ
วิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) จากการสนทนากลุ่มเพ่ือวิพากษ์ (Focus Group) โดย
ผู้เชี่ยวชาญทั้ง 5 รูป/คน ผู้วิจัยมีการเก็บข้อมูล ด้วยวิธีการรวบรวมข้อมูล โดยผู้วิจัยได้น า
ข้อมูลทั้งหมดมาวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) และตีความ (Interpretation) น า
ค าแนะน า ความคิดเห็นจากผู้เชี่ยวชาญทั้ง 5 รูป/คน มาจัดปรับหมวดหมู่กิจกรรมและ



 

410     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

รูปแบบในการฝึกอบรม น าข้อมูลที่สอดคล้องหรือสนับสนุนกันมาแก้ไขร่างโปรแกรมพัฒนา
ชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา และสร้างข้อสรุปแบบอุปนัยจากการเชื่อมโยง
ประเด็นส าคัญที่ได้แล้วน าข้อสรุปที่ได้มาขยายความเชื่อมโยงให้เห็นเป็นภาพรวมเขียนเป็น
ค าอธิบายโดยละเอียดโดยใช้ค าพูดของผู้ให้ข้อมูลมาเป็นตัวอย่างเพ่ือแสดงว่าข้อมูลมีความน่า
เชื่อและสามารถตรวจสอบได้  
 ผู้วิจัยน าข้อมูลทั้งหมดมาวิเคราะห์ด้วยวิธีการวิเคราะห์ข้อมูลแบบสร้างข้อสรุป ตาม
ขั้นตอนการจัดกลุ่มข้อมูล การวิเคราะห์ปัจจัย การระบุความสัมพันธ์ของเหตุการณ์ผ่าน
กิจกรรม การเชื่อมโยงแนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับข้อมูลเชิงประจักษ์ที่ค้นพบ ประมวล
ข้อมูล วิเคราะห์และน าเสนอในรูปแบบเป็นข้อความบรรยาย (Description)  
 

ผลการวิจัย 
 

  ผลการประเมินโปรแกรมเรื่องพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา 
จ านวน 21 ข้อ 4 ด้านได้แก่ (1) ด้านความถูกต้อง (Accuracy) (2) ด้านความเหมาะสม 
(Suitability) (3) ด้านน าไปใช้ได้จริง (Feasibility) (4) ด้านการใช้ประโยชน์ (Utility) ได้ค่า 
IOC เท่ากับ 0.96 ถือว่าผ่านเกณฑ์ ผลการวิจัยพบว่า 

1. ครอบครัวเป็นหน่วยเริ่มต้นและเป็นสถาบันพ้ืนฐานของสังคม ประกอบด้วย พ่อ 
แม่ และลูก การอยู่ร่วมกันในครอบครัว เด็กหรือลูกจะสังเกตและเรียนรู้พฤติกรรมของพ่อ
และแม่ การเรียนรู้โดยการสังเกตหรือการเลียนแบบ การเรียนรู้เกิดจากปฏิสัมพันธ์ระหว่าง
ลูกและพ่อแม่ ซึ่งทั้งลูกและพ่อแม่มีอิทธิพลต่อกันและกัน ถ้าหากพ่อหรือแม่มีพฤติกรรมหรือ
การแสดงออกที่ไม่เหมาะสม เด็กก็จะท าตาม ฉะนั้นพ่อแม่ควรมีแนวทางการด าเนินชีวิต
ในทางที่ถูกต้อง ปฏิบัติในสิ่งที่ดีเพ่ือเป็นตัวอย่างให้กับลูก แนะน าและฝึกอบรมลูกให้มี
หลักธรรมในการด าเนินชีวิต สอดคล้องกับงานวิจัยของพระวิทูรย์ ฐานงฺกโร (เจือจันทร์) 
(2554) ที่พบว่าพ่อแม่ที่ให้การอบรมเลี้ยงดูเพ่ือส่งเสริมให้เป็นคนดีมีคุณธรรมตามแนวพุทธ 
เป็นพ่อแม่ที่มีลักษณะทางพุทธสูง โดยเฉพาะอย่างยิ่งมีการด าเนินชีวิตประจ าวันตามวิถีทาง
แบบพุทธ ที่ส าคัญคือ ยึดมั่นในการปฏิบัติตนตามหลักธรรมพ้ืนฐาน อันได้แก่ การบริจาคทาน 
การรักษาศีลห้าและหมั่นปฏิบัติสมาธิภาวนา เป็นผู้ที่มีสุขภาพจิตดีและให้การปฏิสัมพันธ์กับ
บุตรอย่างใกล้ชิดและมีคุณภาพ  

หลักธรรมที่ผู้วิจัยน ามาใช่ในการสร้างโปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตาม
หลักพุทธจิตวิทยาประกอบด้วย 1) พรหมวิหาร 4 ซึ่งเป็นหลักธรรมส าหรับการครองเรือน 
พ่อแม่จะให้ความรักความเมตตาต่อลูก ซึ่งตรงกับแนวคิดของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุต
โต) (2554) ได้กล่าวว่า พ่อแม่นั้นท าทุกอย่างเพ่ือลูกด้วยความรัก ว่าโดยคุณธรรมก็คือ การ
กระท าที่ออกมาจากพรหมวิหาร 4 คือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา พ่อแม่มีเมตตา ในยาม



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        411 

 

 

ปกติเมื่อลูกเจริญเติบโตอยู่ดีตามที่ควรจะเป็น (เขาปกติ) พ่อแม่มีกรุณา ยามลูกมีทุกข์ เช่น 
เจ็บป่วย หรือมีเรื่องล าบากเดือดร้อน (เขาตกต่ า) พ่อแม่มีมุทิตา ยามเมื่อลูกท าอะไรได้ดีมีสุข
หรือประสบความส าเร็จ เช่น สอบได้ที่ดีๆ และพ่อแม่ควรมีอุเบกขา เพ่ือจะฝึกหัดให้ลูกรู้จัก
รับผิดชอบตนเอง จะได้ท าอะไรๆ เป็น และพ่ึงตนเองได้ เท่ากับเปิดโอกาสให้ลูกพัฒนา เช่น 
ให้เดินเอง ท าการบ้านเอง โดยพ่อแม่วางทีเฉยดูให้เขาท า แต่พร้อมที่จะช่วยเมื่อถึงเวลา หรือ
เป็นที่ปรึกษาให้ 2) ไตรสิกขา เป็นธรรมเพ่ือฝึกหัดอบรมกาย วาจา จิตใจ และปัญญาซึ่งตรง
ตามแนวค าสอนของ สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒโน) (2541) ได้
ทรงสรุปเรื่อง ไตรสิกขา ว่าศีลสิกขาเกี่ยวกับความประพฤติทั้งปวง จิตสิกขาเกี่ยวกับภาวะ
ทางจิตใจทุกอย่าง ปัญญาสิกขาเกี่ยวกับความรู้ความเห็นทุกประการ คนเราทุกคน ทั้งเด็ก
และผู้ใหญ่ต้องมีความประพฤติของตน ต้องมีจิตใจของตน ต้องมีความรู้ความเห็นของตน จึง
มีหน้าที่หรือมีความสมควรจะพึงศึกษาในเรื่องเหล่านี้ซึ่งเป็นการศึกษาเรื่องตนแท้ๆ และต้อง
ศึกษาอยู่เรื่อยไปจึงจะมีความเฉลียวฉลาดต่อตนเองอยู่เสมอ และแนวคิดของสมเด็ จพุทธ
โฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต) (2559) ที่กล่าวไว้ว่า กระบวนการที่จะพัฒนาบุคคล การศึกษาหรือ
ฝึกฝนพัฒนาคน พัฒนาอย่างไรเพื่อให้สามารถด าเนินชีวิตได้ โดยเริ่มจากสัมมาทิฐิ 2 ประการ 
ได้แก่ ปัจจัยภายนอก ได้แก่ ปรโตโฆษะ และปัจจัยภายใน ได้แก่ โยนิโสมนสิการ หลักการนี้
หมายความว่า การมีสัมมนาทิฐิอาจจะเริ่มจากปัจจัยภายนอก เช่น พ่อแม่ ครูอาจารย์ ผู้ใหญ่
หรือวัฒนธรรม ซึ่งท าให้บุคคลนั้นได้รับอิทธิพลจากความเชื่อ ความคิดนึก ความเข้าใจ ภูมิ
ธรรม ภูมิปัญญา และพฤติกรรมที่ถ่ายทอดต่อกันมา ถ้าสิ่งที่ได้รับจากการแนะน าสั่งสอน
ถ่ายทอดมานั้นเป็นสิ่งที่ดีงามถูกต้อง อยู่ในแนวทางของเหตุผล ก็เป็นจุดเริ่มของสัมมาทิฐิ ที่
จะน าเข้าสู่กระแสการพัฒนาหรือกระบวนการฝึก ในที่นี้สัมมาทิฐิเกิดจากปัจจัยภายนอกที่
เรียกว่า ปรโตโฆษะ ถ้าไม่เช่นนั้น บุคคลอาจจะเข้าสู่กระแสการพัฒนาโดยเกิดปัญญาที่
เรียกว่าสัมมาทิฐินั้นด้วยการใช้โยนิโสมนสิการ คือ การรู้จักคิด รู้จักพิจารณาด้วยตนเอง 

หลักจิตวิทยา ที่ผู้วิจัยน ามาใช่ในการสร้างโปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตาม
หลักพุทธจิตวิทยา คือ ทฤษฎีการเรียรรู้ของแบนดูร่า (1965) ซึ่งกล่าวว่าการเรียนรู้โดยการ
สังเกตจึงเป็นกระบวนการทางการรู้คิดหรือพุทธิปัญญา (Cognitive Processes) การเรียนรู้
โดยการสังเกตหรือการเลียนแบบ ทั้งสิ่งแวดล้อมและตัวผู้เรียนมีความส าคัญเท่าๆ กัน 
กล่าวคือ คนเรามีปฏิสัมพันธ์ (Interact) กับสิ่งแวดล้อมที่อยู่รอบๆ ตัวเราอยู่เสมอ การเรียนรู้
เกิดจากปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้เรียนและสิ่งแวดล้อม ซึ่งทั้งผู้เรียนและสิ่งแวดล้อมมีอิทธิพลต่อ
กันและกัน พฤติกรรมของคนเราส่วนมากจะเป็นการเรียนรู้โดยการสังเกต (Observational 
Learning) หรือการเลียนแบบจากตัวแบบ (Modeling) ส าหรับตัวแบบไม่จ าเป็นต้องเป็นตัว
แบบที่มีชีวิตเท่านั้น แต่อาจจะเป็นตัวสัญลักษณ์ เช่น ตัวแบบที่ เห็นในโทรทัศน์ หรือ
ภาพยนตร์หรืออาจจะเป็นรูปภาพการ์ตูนหนังสือก็ได้ นอกจากนี้ ค าบอกเล่าด้วยค าพูดหรือ



 

412     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

ข้อมูลที่เขียนเป็นลายลักษณ์อักษรก็เป็นตัวแบบได้ โดยตัวแบบ (Modeling) มีความส าคัญใน
การเรียนรู้ของมนุษย์แบ่งเป็น 2 ประเภท คือ 

  1) ตัวแบบที่ เป็นบุคคลจริง (Live Modeling) คือ ตัวแบบที่บุคคลจริง 
(Live Modeling) คือ ตัวแบบที่บุคคลได้มีโอกาสสังเกตและได้มีการปฏิสัมพันธ์ด้วยโดยตรง 
ไม่ต้องผ่านสื่อหรือสัญลักษณ์อ่ืน เช่น พ่อแม่ ครู เพ่ือน ญาติ และบุคคลอ่ืนๆ ที่เป็นตัวแบบมี
ชีวิตจริง 

  2) ตัวแบบที่เป็นสัญลักษณ์ (Symbolic Modeling) เป็นตัวแบบที่เสนอ
ผ่านสื่อต่างๆ เช่น วิทยุ โทรทัศน์ วีดิโอ ภาพยนตร์ การ์ตูน หนังสือ หนังสือพิมพ์ ค าบอกเล่า 
คอมพิวเตอร์ หรือตัวแบบที่ผ่านมาทางระบบอินเตอร์เน็ต 

เมื่อเด็กสังเกตเห็นพฤติกรรมของพ่อและแม่จะเกิดการเรียนรู้ และเลียนแบบ 
เพราะฉะนั้นหากพ่อแม่มีพฤติกรรมที่ไม่ดี ก้าวร้าว พูดจาไม่ดี ไม่มีเมตตา ลูกก็จะท าตาม
เพราะคิดว่านั่นคือสิ่งที่ถูต้อง รวมถึงสื่อทางวิทยุ โทรทัศน์ หากปล่อยให้เด็กเล็กดูโทรทัศน์โดย
ล าพัง ไม่มีผู้ปกครองให้ค าแนะน า เด็กก็จะจ าสิ่งที่เห็นโดยไม่รู้ว่าเหมาะสมหรือไม่เหมาะสม 
เช่นการดูหนังที่ใช้ก าลัง เมื่อเด็กประสบปัญหา โดนเพ่ือนแกล้ง ก็จะเกิดการต่อสู้กับเพ่ือน 
โดยไม่มีสติในการไตร่ตรอง 

สรุปว่า ลูกถ้าเติบโตมาด้วยการเห็นพฤติกรรมต่างๆ เรียนรู้ โดยปราศจากคนที่ชี้แนะ 
หรือมีแบบอย่างที่ดี ก็จะเกิดการเลียนแบบหรือมีพฤติกรรมที่ไม่ถูกต้อง แต่ถ้าพ่อแม่คอยดูแล
แนะน าอย่างใกล้ชิด น าพาไปในสิ่งที่ถูกต้อง ปลูกฝังคุณธรรม ชี้ให้เห็นความควร ไม่ควร สิ่ง
ไหนคือความดี สอนสวดมนต์ก่อนนอน รู้จักหน้าที่ มีหน้าที่ที่ตนเองรับผิดชอบ ตื่นมาควรเก็บ
ที่นอน อาบน้ า รักษาความสะอาดร่างกาย ช่วยแบ่งเบาภาระหน้าที่ ตั้งใจเรียน ท าการบ้าน 
ฝึกลูกทุกวัน ลูกก็จะเติบโตเป็นคนดีของสังคม 

2. ผู้วิจัยสร้างโปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา โดย
รูปแบบกิจกรรมจะท าให้คนในครอบครัวได้ทบทวนและส ารวจความเป็นอยู่ของครอบครัว 
การดูแลซึ่งกันและกัน การมีวินัย การมีหน้าที่รับผิดชอบของแต่ละคน สิ่งที่ควรปลูกฝังให้กับ
ลูก โดยโปรแกรมนี้พัฒนาจากหลักพุทธศาสนา และหลักจิตวิทยา น ามาบูรณาการกันเพ่ือให้
เกิดแนวทางในการพัฒนาชีวิตในครอบครัว โดยโปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตาม
หลักพุทธจิตวิทยา ซึ่งผ่านการวิพากษ์จากผู้เชี่ยวชาญทั้ง 5 รูป/คน ประกอบด้วย 9 กิจกรรม 
คือ 1) บ้านของฉัน 2) ธรรมะเจริญใจ 3) นิทานสอนใจ ดูสื่อสร้างสรรค์ 4) ธรรมสู่นิทรา 5) 
ธรรมรับอรุณ 6) โยคะหัวเราะ 7) ครอบครัวสื่อสารสร้างสรรค์ 8) อาหารสร้างสุข และ 9) พ่อ
แม่วางใจ 5 ห้องแห่งชีวิต รูปแบบกิจกรรมต่าง ๆ ออกแบบโดยอาศัยแนวคิดทฤษฎีสมัยใหม่
และเชิงพุทธมาบูรณาการกัน โดยอ้างอิงหลักทฤษฎีการเรียนรู้ของ แบนดูร่า และการเรียนรู้
การปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาในพระพุทธศาสนา และการฝึกคิดแบบโยนิโสมนสิการ ฝึกคิด
แบบสามัญลักษณะเข้าใจความเป็นจริงตามกฏธรรมชาติ โดยได้น าหลักการและรูปแบบการ



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        413 

 

 

สอนมาใช้จัดกิจกรรมในรูปแบบผสมผสาน เลือกใช้เทคนิคการด าเนินการกระบวนการกลุ่ม 
เพ่ือให้พ่อแม่เป็นต้นในการเรียนรู้ของลูก ด้วยกิจกรรมที่หลากหลายและใช้เทคนิค การ
บรรยาย เป็นการเปิดโอกาสให้ผู้รับการอบรมมีการพัฒนาตนเองและเรียนรู้ร่วมกับผู้อ่ืน 
สามารถน าไปไปสู่การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมที่ดีข้ึน    

พ่อแม่ควรเป็นแบบอย่างที่ดีของลูก สื่อทางโทรทัศน์ สื่อออนไลน์ และเกมต่าง ๆ ไม่
ควรปล่อยให้ลูกดูหรือเล่นตามล าพัง โดยขาดการแนะน า ชี้แนะ พูดคุย ถึงสิ่งที่ลูกเห็น เพราะ
จะท าให้เกิดการเลียนแบบจากตัวแบบ ตามแนวคิดของแบนดูร่า การเลียนแบบเป็น
กระบวนการที่ เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง โดยอาศัยการสังเกตพฤติกรรมของตัวแบบ การ
สังเกตการณ์ตอบสนองและปฏิกิริยาต่างๆ ของตัวแบบ สภาพแวดล้อมของตัวแบบ ผลการ
กระท า ค าบอกเล่า และความน่าเชื่อถือของตัวแบบได้ การเรียนรู้ของเด็กปฐมวัยจึงเกิดขึ้นได้ 
ซึ่งกระบวนการต่างๆ ของการเลียนแบบของเด็ก ประกอบด้วย 4 กระบวนการ คือ 

  1) กระบวนการดึงดูดความสนใจ (Attentional Process) กิจกรรมการ
เรียนรู้ที่เด็กได้สังเกตตัวแบบ และตัวแบบนั้นดึงดูดให้เด็กสนใจที่จะเลียนแบบ ควรเป็น
พฤติกรรมง่าย ๆ ไม่สลับซับซ้อน ง่ายต่อการเอาใจใส่ของเด็กท่ีเกิดการเลียนแบบและเกิดการ
เรียนรู้ 

  2) กระบวนการคงไว้ (Retention Process) คือ กระบวนการบันทึกรหัส
เป็นความจ า การที่เด็กจะต้องมีความแม่นย าในการบันทึกสิ่งที่ได้เห็นหรือได้ยินเก็บเป็น
ความจ า ทั้งนี้ เด็กดึงข้อมูลที่ได้จากตัวแบบออกมาใช้กระท าตามโอกาสที่เหมาะสม เด็กที่มี
อายุมากกว่าจะเรียนรู้จากการสังเกตการณ์กระท าที่ฉลาดของบุคคลอ่ืนๆ ได้มากกว่า โดย
ประมวลไว้ในลักษณะของภาพพจน์ (Imaginal Coding) และในลักษณะของภาษา (Verbal 
Coding) และเด็กโตขึ้นน าประสบการณ์และสัญลักษณ์ต่าง ๆ มาเชื่อมโยงและต่อมาจะใช้การ
เรียนรู้มีเทคนิคที่น ามาช่วยเหลือความจ า คือ การท่องจ า การทบทวน หรือการฝึกหัด และ
การรวบรวมสิ่งที่เกี่ยวพันกันในเหตุการณ์ ซึ่งจะช่วยให้เขาได้เก็บสะสมความรู้ไว้ในระดับซึ่ง
สามารถน ามาใช้ได้เม่ือต้องการ 

  3) กระบวนการแสดงออก (Motor Reproduction Process) คือ การ
แสดงผลการเรียนรู้ด้วยการกระท า คือ การที่เด็กเกิดผลส าเร็จในการเรียนรู้จากตัวแบบต่างๆ 
เพ่ือให้เกิดความแม่นย า เด็กจะต้องแสดงพฤติกรรมได้จากการเรียนรู้ด้วยการเคลื่อนไหว
ออกมา เป็นการกระท าออกมาในรูปของการใช้กล้ามเนื้อความรู้สึกด้วยการกระท าครั้งแรกไม่
สมบูรณ์ ดังนั้น เด็กจ าเป็นต้องลองท าหลาย ๆ ครั้ง เพ่ือให้ได้ลักษณะพฤติกรรมที่ต้องการ 
แล้วเขาก็จะได้รับทราบผลของการกระท าจากประสบการณ์เหล่านั้น เพ่ือน ามาแก้ไข
พฤติกรรมที่ยังไม่เข้ารูปเข้ารอย สิ่งนี้จะท าให้เกิดพัฒนาการในการเรียนรู้อย่างมีประสิทธิภาพ 
เด็กท่ีมีอายุมากกว่าจะมีกล้ามเนื้อที่แข็งแรงและสามารถควบคุมได้ดีกว่าเด็กท่ีมีอายุน้อยกว่า 



 

414     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

  4) กระบวนการจูงใจ (Motivational Process) คือ กระบวนการเสริมแรง
ให้กับเด็กเพ่ือแสดงพฤติกรรมตามตัวแบบได้ถูกต้อง โดยเด็กเกิดการเรียนรู้จากการเรียนรู้
จากการเลียนแบบตัวแบบที่จะมาจากบุคคลที่มีชื่อเสียงมากกว่าบุคคลที่ไม่มีชื่อเสียง จากการ
เลียนแบบตัวแบบที่มาจากบุคคลที่เป็นเพศเดียวกับเด็กมากกว่าจะเป็นเพศตรงข้ามกัน จาก
การเลียนแบบตัวแบบที่เป็นรางวัล เช่น เงิน ชื่อเสียง สถานภาพทางเศรษฐกิจสูง จาก
พฤติกรรมของบุคคลที่ถูกลงโทษ มีแนวโน้มที่จะไม่ถูกน ามาเลียนแบบ และจากการที่เด็ก
ได้รับอิทธิพลจากตัวแบบที่มีความคล้ายคลึงกับเด็ก ได้แก่ อายุ หรือสถานภาพทางสังคม 

ผู้วิจัยจึงน าแนวคิดของแบนดูรา มาสร้างโปรแกรมสร้างความสนใจให้ลูกร่วมท า
กิจกรรม ได้สังเกตตัวแบบที่ลูกสนใจ เช่น การ์ตูน โดยมีพ่อแม่ร่วมดูและให้แสดงความคิดเห็น 
หรือท ากิจกรรมง่ายๆ ด้วยกัน เช่น ท าอาหาร ท าขนม และฝึกเด็กให้มีวินัยและรู้หน้าที่ ด้วย
กิจกรรม 5 ห้อง ให้ลูกได้เน้นพฤติกรรมใด ๆ ก็ตามสามารถปรับหรือเปลี่ยนได้ตามหลักการ
เรียนรู้ เป็นการกระตุ้นเด็ก มีการเรียนรู้พัฒนาการทางด้านสังคม โดยใช้การสังเกตตัวแบบที่
เด็กเห็น เด็กมีระดับการเรียนรู้แล้ว เด็กจะมีทางเลือกใหม่  ๆ เพ่ิมมากขึ้น เพ่ือเก็บสะสม
พฤติกรรมที่เป็นไปได้เอาไว้ และยิ่งกว่านั้นจะช่วยให้เขาเลือกสถานการณ์ที่ดีที่สุดไว้ใช้ปฏิบัติ
ต่อไป  
 

อภิปรายผล 
 

  จากการศึกษา แนวคิด ทฤษฎีที่ เกี่ยวข้องกับงานวิจัย พบว่า การอยู่ร่วมกันใน
ครอบครัว สัมพันธภาพในครอบครัวเป็นสิ่งที่ส าคัญ การอบรมสั่งสอนลูกด้วยการท าเป็น
ตัวอย่างให้ลูกดู การใช้เวลาร่วมกันของคนในครอบครัว การพูดคุย แนะน า มอบหน้าที่ความ
รับผิดชอบให้กับลูก จะท าให้เกิดความรักความเข้าใจต่อกัน สอดคล้องกับงานวิจัย ของ กวินา
รัตน์ สุทธิสุคนธ์ และคณะ (2560) ที่ได้ศึกษาวิจัยเรื่องปัจจั ยที่มีผลต่อสัมพันธภาพใน
ครอบครัวไทย ผลจากการศึกษาพบว่า สัมพันธภาพในครอบครัวไทยที่ครอบคลุม 4 ประเด็น 
ได้แก่ การใช้เวลาในการท ากิจกรรมร่วมกันของสมาชิกในครอบครัว การพูดคุย ปรึกษาหารือ 
และการตัดสินใจในเรื่องที่ส าคัญต่างๆ การแสดงออกซึ่งความรักความเอ้ืออาทรต่อกันทั้งทาง
กาย วาจา ใจและการปฏิบัติตามบทบาทหน้าที่เหมาะสมของสมาชิกในครอบครัว และการน า
หลักธรรมเข้าไปบูรณาการในการครองเรือน การด าเนินชีวิต การพัฒนาชีวิตของคนใน
ครอบครัว ให้ด าเนินชีวิตอย่างมีสติ อยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคมได้ จะท าให้เกิดคุณค่าต่อชีวิต 
สอดคล้องกับงานวิจัยของ พระครูสิรธรรมานุยุต (อภิรมย์ พลชะนะ) (2551) ซึ่งได้ศึกษาวิจัย
เรื่องแนวทางการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมเพ่ือส่งเสริมการครองเรือนในครอบครัวไทย
ปัจจุบัน พบว่า การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมเพ่ือส่งเสริมการครองเรือนในครอบครัวไทย
ปัจจุบัน โดยน าหลักธรรมมาเป็นแนวทางแก้ปัญหาต่างๆ ท าให้ปัญหาในครอบครัวลดลงได้ 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        415 

 

 

การน าหลักธรรมมาประยุกต์ใช้เพ่ือส่งเสริมการครองเรือนในครอบครัวไทย จะท าให้เป็น
รากฐานส าคัญที่สืบสานความสัมพันธ์ระหว่างกัน ซึ่งหากมีความซื่อสัตย์และจริงใจ 
ความสัมพันธ์ต่อกันก็จะสามารถสานต่อสัมพันธ์กันในระยะยาวได้ต่อไป นอกจากนี้การน า
หลักพรหมวิหาร 4 มาประยุกต์ใช้กับครอบครัว ปลูกฝังให้เกิดความเมตตาต่อกัน พ่อแม่
เมตตาลูก และลูกก็จะเรียนรู้ที่จะเมตตากับพ่อแม่ จะดูแลช่วยเหลืองานพ่อแม่ สอดคล้องกับ
งานวิจัย ของพระเทพรัตนสุธี (2560) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง การดูแลบิดามารดาตามแนวทาง
พระพุทธศาสนาสรุป ผลวิจัยพบว่า หลักธรรมที่ส่งเสริมให้บุตรธิดาส านึกเอาใจใส่ในการบ ารุง
ดูแลบิดามารดานั้นมีหลายประการด้วยกัน พรหมวิหารธรรม ข้อนี้ต้องการปลูกฝังให้บุตรธิดา
รู้จักหลักการส าคัญที่จะด ารงตนเหมือนผู้ประเสริฐเช่นให้รู้จักรักใคร่สงสารคนอ่ืนนอกจากนั้น 
บุตรธิดาพึงมีหลักปฏิบัติตนที่หลีกเว้นจากธรรมที่เป็นปฏิปักษ์ต่อการการบ ารุงบิดามารดาต่าง 
ๆ กล่าวคือ ธรรมที่เป็นเหตุแห่งความเสื่อม เช่น อบายมุข มีการเล่นการพนัน เป็นต้น ธรรมที่
เป็นเหตุแห่งความชั่ว เช่น ความโลภ อยากได้เกินเหตุผลของความเป็นจริง ธรรมที่เป็นเหตุ
แห่งความล าเอียงเช่นล าเอียงเพราะไม่ชอบกัน ธรรมที่เป็นเหตุแห่งการลบหลู่คุณบิดามารดา 
เช่น การพูดดูถูกเหยียดหยามหรือพูดไม่ให้เกียรติต่อบิดามารดา และธรรมที่เป็นเหตุแห่ง
ความประมาทไม่บ ารุงบิดามารดา เช่น ไม่รู้จักบ ารุงท่านด้วยวัตถุสิ่งของไม่รู้จักให้ก าลังใจเป็น
ต้น 
 การสร้างโปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา เป็นการบูร
ณาการหลักพระพุทธศาสนากับหลักจิตวิทยา เพ่ือน ามาใช้พัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัว ซึ่ง
หลักในการพัฒนาตนตามหลักพระพุทธศาสนา คือ ภาวนา 4 โดยพัฒนาทั้ง 4 ด้าน ได้แก่ 
การพัฒนาด้านกาย การพัฒนาด้านสังคม การพัฒนาด้านจิตใจ และการพัฒนาด้านปัญญา 
ฉะนั้น โปรแกรมพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา จึงประกอบด้วยแนวคิด 
กิจกรรมที่มีวัตถุประสงค์ในการพัฒนาทั้ง 4 ด้านประกอบกัน โดยสมาชิกในครอบครัวจะ
เรียนรู้ร่วมกัน ช่วยเหลือกันในการท ากิจกรรม รวมทั้งการส่งเสริมให้เด็กรู้จักหน้าที่ที่ตนได้รับ
มอบหมายในการดูแลรักษาความสะอาด ตามกิจกรรม 5 ห้อง ซึ่งหมายถึง พ้ืนที่ 5 แห่ง ที่
เกี่ยวข้องกับการท ากิจวัตร กิจกรรมต่างๆ ในชีวิตประจ าวัน มีอิทธิพลต่อนิสัยและความสุข
ความเจริญของชีวิตในแต่ละวัน ได้แก่ ห้องนอน ห้องน้ า ห้องอาหาร ห้องแต่งตัว และห้อง
ท างาน การปลูกฝังให้เกิดนิสัยดีจาก 5 ห้องชีวิต โดยผ่านกระบวนการฝึกวินัย 4 ด้าน คือ 
ด้านความสะอาด ด้านความเป็นระเบียบ ด้านการตรงต่อเวลา และด้านความสุภาพ อ่อนโยน 
ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของศศิจิต พร้อมสัมพันธ์ (2557) ศึกษาเรื่องการพัฒนาความมั่นคง
ทางสุขภาวะของเด็กตามหลักภาวนา 4  ผลการวิจัยพบว่า เด็กกลุ่มรักลูกให้ถูกธรรม มีระดับ
การพัฒนาความมั่นคงทางสุขภาวะในภาพรวม อยู่ในระดับที่น่าพอใจมาก เมื่อพิจารณาเป็น
รายด้านพบว่าเด็กกลุ่มรักลูกให้ถูกธรรมมีระดับความมั่นคงทางสุขภาวะ อยู่ในระดับมากทุก
ด้าน โดยที่ด้านที่มีค่าเฉลี่ยมากที่สุด คือด้านปัญญาภาวนา รองลงมาคือด้านสีลภาวนาและ



 

416     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

ด้านจิตตภาวนา และขณะที่ด้านกายภาวนามีค่าเฉลี่ยการพัฒนาความม่ันคงทางสุขภาวะน้อย
ที่สุด แนวทางการส่งเสริมการพัฒนาความมั่นคงทางสุขภาวะของเด็กตามหลักภาวนา 4 
พฤติกรรมที่ เด็กควรได้รับการส่งเสริมมากที่ สุดคือด้านกายภาวนา ช่วยท าให้เด็กเกิด
กระบวนการเข้าใจในการเลือกรับและปฏิบัติด้านกายภาวนาอย่างถูกต้องเหมาะสม เด็ก
เรียนรู้และฝึกตนในเรื่องของการดูแลชีวิตประจ าวันไม่ให้เป็นภาระแก่ผู้อื่นด้านสีลภาวนา ฝึก
การอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนเมื่อเด็กต้องออกไปใช้ชีวิตภายนอก, ด้านจิตตภาวนา: ควรมีจิตใจที่
เข้มแข็ง มั่นคง อดทนต่อสิ่งที่ท าให้ไม่พอใจ ด้านปัญญาภาวนา: ฝึกทักษะให้มีการใช้ชีวิตใน
สังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลาได้ดี รูปแบบในการส่งเสริมประกอบด้วย 1) กิจกรรมข้ัน
พ้ืนฐานส าหรับเด็กท่ียังไม่เคยได้รับการอบรมเพ่ือสร้างความคุ้นเคยและสร้างความประทับใจ
ให้เด็กอยากกลับมาฝึกต่อ 2) กิจกรรมส าหรับเด็กที่เคยรับการอบรมแล้ว ส าหรับเด็กที่
ต้องการฝึกต่อในระดับที่สูงขึ้น 3) กิจกรรมส าหรับผู้ปกครองมีการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ ช่วยกัน
หาวิธีแก้ปัญหาให้แก่เด็กๆ และครอบครัว น าไปปรับใช้กับชีวิตประจ าวันให้มีคุณภาพชีวิตดี
ยิ่งขึ้น  
  นอกจากนี้ การออกแบบในรูปแบบกิจกรรมต่างๆ โดยอาศัยแนวคิดทฤษฎีสมัยใหม่
และเชิงพุทธมาบูรณาการกัน โดยอ้างอิงหลักทฤษฎีการเรียนรู้ของ แบนดูร่า และการเรียนรู้
การปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาในพระพุทธศาสนา และการฝึกคิดแบบโยนิโสมนสิการ ฝึกคิด
แบบสามัญลักษณะเข้าใจความเป็นจริงตามกฏธรรมชาติ โดยได้น าหลักการและรูปแบบการ
สอนมาใช้จัดกิจกรรมในรูปแบบผสมผสาน เลือกใช้เทคนิคการด าเนินการกระบวนการกลุ่ม 
เพ่ือให้พ่อแม่เป็นต้นในการเรียนรู้ของลูก ด้วยกิจกรรมที่หลากหลายและใช้เทคนิค การ
บรรยาย เป็นการเปิดโอกาสให้ผู้รับการอบรมมีการพัฒนาตนเองและเรียนรู้ร่วมกับผู้อ่ืน 
สามารถน าไปไปสู่การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมที่ดีขึ้นได้ โดยผ่านการประเมินโดยใช้หลัก
ภาวนา 4 สอดคล้องกับงานวิจัยของชูฤทธิ์ เต็งไตรสรณ์ และคณะ (2551) ได้พัฒนามาตรวัด
สุขภาวะองค์รวมแนวพุทธส าหรับคนไทย จากแนวคิดภาวนา 4 หมวด คือ กายภาวนา 
(กายภาพ) ศีลภาวนา (สังคม) จิตตภาวนา (จิตใจ) และปัญญาภาวนา (ปัญญา) สร้างข้อ
ค าถามปลายเปิดให้คลอบคลุมเนื้อทั้งหมด 4 หมวด น าข้อค าถามปลายเปิดให้ครอบคลุม
เนื้อหา 4 หมวด และน าข้อค าถามปลายเปิดไปทดสอบก่อนน าข้อมูลที่ได้มาสร้างค าถาม
ปลายปิดแบบมาตรประเมินค่า (rating scale) และน าแบบวัดไปทดสอบกับกลุ่มตัวอย่างเดิม 
จากนั้นน าไปให้ผู้เชี่ยวชาญเพ่ือตรวจสอบความถูกต้อง แก้ไขปรับปรุงในส่วนของการ
วิเคราะห์คุณภาพของแบบวัด ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของพระมหานันทวิทย์ ธีรภทฺโท 
(2562) ที่ออกแบบกิจกรรม มีขั้นตอนการพัฒนาตนของเยาวชน ได้แก่ การสร้างศรัทธา 
เสริมแรงจูงใจ ให้สะท้อนจิต คิดวางแผนโครงการ สานสู่ปฏิบัติ กระบวนการมีส่วนร่วมของ
โรงเรียนและวัดที่จัดตั้งเป็นศูนย์การเรียนรู้ฯ ในการอบรม ตลอดจนวิทยากรผู้สอน ความ
พร้อมของพ่ี เลี้ ยง รูปแบบกิจกรรมแบบกระบวนการกลุ่ม  เน้นการฝึกปฏิบัติทาง



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        417 

 

 

พระพุทธศาสนา เช่น สวดมนต์ไหว้พระ เป็นปัจจัยเกื้อหนุนให้เยาวชนผู้เข้าร่วมกิจกรรมที่
ส่งผลต่อการพัฒนาตนน าไปสู่ความสุขภายใต้กรอบแนวคิดภาวนา 4 เพ่ิมสูงขึ้น สอดคล้องกับ
งานวิจัยของกมลาศ ภูวชนาธิพงศ์ และคณะ (2563) ที่ศึกษาวิจัยเรื่อง ผลการใช้กิจกรรมการ
พัฒนาตนเพ่ือเสริมสร้างสุขชีวีวิถีพุทธส าหรับเยาวชนในศูนย์การเรียนรู้พระพุทธศาสนาและ
การพัฒนาสังคม วัดสุทธิวราราม พบว่า กระบวนการพัฒนาตน เป็นการออกแบบกิจกรรมให้
เยาวชนได้รับการพัฒนาตนเพ่ือเสริมสร้างสุขชีวีวิถีพุทธ ภายใต้กรอบแนวคิดภาวนา 4 โดย
เนื้อหากิจกรรมได้บูรณาการหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาและแนวคิดทางจิตวิทยา 
ประกอบด้วย 10 กิจกรรม ผ่านการตรวจสอบคุณภาพชุดกิจกรรมโดยผู้เชี่ยวชาญและการ
ทดลองใช้ ได้แก่ 1) สัมพันธภาพใหม่ 2) ผู้น าต้นแบบในสังคม 3) ถอดรหัสตัวตน 4) 
เสริมสร้างการรับรู้ความสามารถของตน 5) พัฒนาจิตและปัญญา 6) ดูหนังตามหาแก่นธรรม 
7) กายบริหาร จิตบริหาร 8) ฝึกวิธีคิดแบบผู้น า 9) ทักษะการสื่อสารแบบผู้น ายุค 4.0 10) 
เสริมพลังสู่เป้าหมาย สะท้อนให้เห็นถึงประสิทธิภาพของการออกแบบชุดกิจกรรมที่เหมาะสม
กับความสนใจของเยาวชน ผลลัพธ์ที่ได้จากการเข้าร่วมกิจกรรมการพัฒนาตนเพ่ือเสริมสร้าง
สุขชีวีวิถีพุทธ ได้รับการพัฒนาตนใน 4 มิติ ได้แก่ การพัฒนาตนด้านกาย มีตัวบ่งชี้ 1) ใส่ใจ
ดูแลสุขภาพให้แข็งแรง 2) การบริโภคอาหาร ค านึงถึงประโยชน์ต่อร่างกายและ 3) ควบคุม
การใช้จ่ายเงินให้พอเพียงพัฒนาตนด้านสังคม ได้แก่ 1) ชักชวนให้เพ่ือนระมัดระวังการใช้
ค าพูดใส่ร้ายท าให้ผู้อ่ืนทุกข์ใจ 2) ชักชวนให้เพ่ือนแบ่งปันสิ่งของให้ผู้อ่ืน พัฒนาตนด้านจิตใจ 
ได้แก่ 1) ชื่นชม ยินดีกับความส าเร็จของคนอ่ืน 2) รู้สึกสบายใจปลอดโปร่ง ไม่มีสิ่งมากระทบ
ทางใจ-พัฒนาตนด้านปัญญา 1) กระตุ้นให้เพ่ือนท าประโยชน์ต่อส่วนรวม 2) ชักชวนให้เพ่ือน
น าความรู้หรือเทคโนโลยีมาประยุกต์ใช้ท างานกลุ่ม  

 

องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา 
 

จากงานวิจัยเรื่องโปรแกรมการพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา 
ได้โปรแกรมการพัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัวตามหลักพุทธจิตวิทยา ที่มีความเหมาะสมและ
สามารถน าไปน ามาใช้พัฒนาชีวิตส าหรับครอบครัว ตามหลัก ภาวนา 4 โดยมีแนวทางการ
ส่งเสริมการพัฒนาความมั่นคงทางสุขภาวะของเด็ก คือ ด้านกายภาวนา ช่วยท าให้เด็กเกิด
กระบวนการเข้าใจในการเลือกรับและปฏิบัติด้านกายภาวนาอย่างถูกต้องเหมาะสม เด็ก
เรียนรู้และฝึกตนในเรื่องของการดูแลชีวิตประจ าวันไม่ให้เป็นภาระแก่ผู้อื่นด้านสีลภาวนา ฝึก
การอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนเมื่อเด็กต้องออกไปใช้ชีวิตภายนอก, ด้านจิตตภาวนา ฝึกให้เด็กมีจิตใจที่
เข้มแข็ง มั่นคง อดทนต่อสิ่งที่ท าให้ไม่พอใจ ด้านปัญญาภาวนา ฝึกทักษะให้มีการใช้ชีวิตใน
สังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลาได้ดี รูปแบบในการส่งเสริมประกอบด้วย 1) กจิกรรมข้ัน
พ้ืนฐานส าหรับเด็กท่ียังไม่เคยได้รับการอบรมเพ่ือสร้างความคุ้นเคยและสร้างความประทับใจ



 

418     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

ให้เด็กอยากกลับมาฝึกต่อ 2) กิจกรรมส าหรับเด็กที่เคยรับการอบรมแล้ว ส าหรับเด็กที่
ต้องการฝึกต่อในระดับที่สูงขึ้น 3) กิจกรรมส าหรับผู้ปกครองมีการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ ช่วยกัน
หาวิธีแก้ปัญหาให้แก่เด็กๆ และครอบครัว น าไปปรับใช้กับชีวิตประจ าวันให้มีคุณภาพชีวิตดี
ยิ่งขึ้น 
 
เอกสารอ้างอิง 
 

กมลาศ ภูวชนาธิพงศ์ และคณะ. (2563). ผลการใช้กิจกรรมการพัฒนาตนเพื่อเสริมสร้างสุข
ชีวีวิถีพุทธ ส าหรับเยาวชนในศูนย์การเรียนรู้พระพุทธศาสนาและการพัฒนาสังคม 
วัดสุทธิวราราม. วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ. 5(3). 34-52. 

กวินารัตน์ สุทธิสุคนธ์ และคณะ. (2560). ปัจจัยที่มีผลต่อสัมพันธ์ภายในครอบครัวไทย. 
วารสารการบริหารท้องถิ่น. 10(2). 152. 

ชูฤทธิ์ เต็งไตรสรณ์ และคณะ. (2551). การพัฒนามาตรวัดสุภาวะองค์รวมแนวพุทธ. 
วารสารวิชาการสาธารณสุข. 17(6). 1650-1661. 

พระครูสิรธรรมานุยุต (อภิรมย์ พลชะนะ) (2551). แนวทางการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรม
เพ่ือส่งเสริมการครองเรือนในครอบครัวไทยปัจจุบัน. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระเทพรัตนสุธี. (2557). การดูแลบิดามารดาตามแนวทางพระพุทธศาสนา. วารสาร
มหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์. 1(2). 

พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ.ปยุตโต). (2554). คุณบิดามารดา สุดพรรณนามหาศาล . 
กรุงเทพฯ: พิมพ์สวย. 

พระมหานันทวิทย์ ธีรภทฺโท. (2562). การจัดการเรียนรู้สู่ความพอเพียงตามหลักพุทธ
จิตวิทยาส าหรับนักเรียน ช่วงชั้นที่ 4. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร, 7(3), 800. 

พระวิทูรย์ ฐานงฺกโร (เจือจันทร์). (2554). ศึกษาการอบรมเลี้ยงดูของชาวพุทธที่มีต่อความ
เชื่อในการให้ทาน และการให้ความช่วยเหลือต่อผู้อ่ืน กรณีศึกษาอุบาสก อุบาสิกา 
ที่มาปฏิบัติธรรมในวัดราชโอรสารามราชวรวิหาร กรุงเทพมหานคร. บัณฑิตวิทยาลัย 
: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ศศิจิต พร้อมสัมพันธ์ (2557). การพัฒนาความม่ันคงทางสุขภาวะของเด็กตามหลักภาวนา 4 :
กรณีศึกษากลุ่มรักลูกให้ถูกธรรม. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย.  

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒโน). (2541). ปัญหาในพระพุทธ 
ศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 4. นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย.  

 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        419 

 

 

สมเด็จพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต). (2559). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 47.  
กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ผลิธัมม์. 

สมโภชน์ เอ่ียมสุภาษิต. (2556). ทฤษฎีและเทคนิคการปรับพฤติกรรม . พิมพ์ครั้งที่ 8. 
กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

Bandura A. (1965). Behavior Modification through Modeling Procedures.”. In L. 
Krasner & L. P. Ullman (Eds.). Research in behavior modification. New 
York: Holt. Rinehart & Winston.   

Duvall. E. M. (1977). Marriage and Family Relationships. 5th ed. Philadelphia: 
Lippincott. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

420     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

 
 
 
 
 
 
 


