
แนวทางการส่งเสรมิวฒันธรรมพระพุทธศาสนาในประเทศไทย 
และประเทศสาธารณรฐัแห่งสหภาพเมียนมาร ์

THE GUIDELINES FOR PROMOTING BUDDHIST CULTURE IN 
THAILAND AND THE REPUBLIC OF THE UNION OF MYANMAR 

 
 

1พระสุนทรกิตติคุณ (เดชา บุญก ้า) 
1Phrasoonthornkittikun (Decha Bunkum) 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
decha15@hotmail.com 

 
Received September 10, 2021; Revised November 2, 2021; Accepted December 1, 2021 
 

บทคัดย่อ  
 

 บทความนี้ มีวัตถุประสงค์ดังนี้  1) เพ่ือศึกษาวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของ
ประเทศไทยและประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ 2) เพ่ือศึกษาสภาพของวัฒนธรรม
ทางพระพุทธศาสนาในประเทศไทยและประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ 3) เพ่ือ
เสนอแนวทางการส่งเสริมวัฒนธรรมทางพระพุทธสาสนาในประเทศไทยและประเทศ
สาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ ในการศึกษาครั้งนี้ ผู้วิจัย ได้ใช้วิธีการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ  
ผลการศึกษาวิจัย พบว่า 1) วัฒนธรรมพระพุทธศาสนาในประเทศไทยและประเทศ
สาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ ได้แก่ ด้านชาติพันธุ์เป็นชาติไตยยวนและไตยเขิน เป็นชาติ
พันธุ์ในสายเครือญาติเดียวกัน อดีตเคยเป็นอาณาจักรล้านนาเดียวกัน มีการปกครองในระบบ
กษัตริย์ ความเชื่อด้านไสยศาสตร์ อ านาจลึกลับและพระพุทธศาสนาอันเป็นจุดร่วมร่วมกัน
เหมือนกัน แม้ปัจจุบันการปกครองเปลี่ยนแปลงไปแต่ยังยึดถือวิถีชีวิต ความเชื่อ วัฒนธรรมที่
เหมือนกัน ดังเช่นวัฒนธรรมทางศาสนา ทั้งสองนับถือพระพุทธศาสนาเถรวาท ที่มีร่องรอย
ฝ่ายสวนดอกและป่าแดงที่เหมือนกัน มีศิลปะวัฒนธรรม เช่น สถาปัตยกรรม ปฏิมากรรมที่
คล้ายคลึง และมีจุดร่วมที่เหมือนกันเพราะอิทธิพลทางพระพุทธศาสนาและเชิงช่าง 2) สภาพ
ของวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาในประเทศไทยและประเทศแห่งสาธารณรัฐแห่งสหภาพ
เมียนมาร์ ได้แก่ ด้านศาสนา/การศึกษา มีการเล่าเรียน อย่างน้อยสุด 2 ภาษาคือ ภาษาของ

                                      
1 อาจารย์., มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

mailto:decha15@hotmail.com


 

422     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

ตนกับภาษาราชการ แต่ด้านการศึกษาพุทธศาสตร์กลับมีคนนิยมเรียนถดถอยลดน้อยลง จะ
มุ่งเน้นไปทางเศรษฐศาสตร์และอ่ืนๆ ยกเว้นการศึกษาของสงฆ์เท่านั้นที่เป็นหลักส าคัญในการ
พัฒนาจิตใจสังคมและอนุรักษ์ความเป็นชาติพันธุ์ของตนไว้ ส่วนพุทธศิลป์ ยังคงมีการสืบทอด
งานศิลปะประเภทต่างๆ ทั้งด้านสถาปัตยกรรมประติมากรรมและด้านวัฒนธรรม ทั้งที่เป็น
วัฒนธรรมทางวัตถุ ที่ปรากฎให้เห็นเด่นชัดคือ ภาษาตัวหนังสือ, การพูดจา, อาหารการกิน, 
เครื่องนุ่งห่ม เสื้อผ้า, สิ่งปลูกสร้างและวัฒนธรรมทางจิตใจ กล่าวคือ ศาสนาคติธรรรม ที่หล่อ
หลอมจิตใจของคนในสังคม เชื่อในบาปบุญ กฎแห่งกรรม ชอบความสงบ ชอบช่วยเหลือ
เอ้ือเฟ้ือ เผื่อแผ่ซึ่งกันและกัน ส่วน วัฒนธรรมประเพณี มีการรักษาไว้ได้ดี แม้จะลดบางอย่าง
ออกไปบ้าง เพ่ือให้สอดคล้องกับยุคสมัยรวมถึงการปรับปรุงให้ทันสมัยมากยิ่งขึ้น  3) แนว
ทางการส่งเสริมวัฒนธรรมทางพระพุทธสาสนาในประเทศไทยและประเทศสาธารณรัฐแห่ง
สหภาพเมียนมาร์ ได้แก่ ควรมีการส่งเสริมเชิงด้านวิชาการ การวิจัยร่วมกัน มีการแลกเปลี่ยน
ความร่วมมือเชิงวิชาการ และสร้างคุณค่าของวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาให้เกิดมูลค่า คือ
การน าศิลปะวัฒนธรรม วิถีชีวิต เป็นจุดขายส าคัญในการบริหารจัดการท่องเที่ยวเชิง
วัฒนธรรม การท่องเที่ยวเชิงสร้างสรรค์ ซึ่งจะเป็นแนวทางในการส่งเสริมและอนุรักษ์
วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของทั้งสองให้เกิดประโยชน์ต่อเศรษฐกิจและความมั่นคงเป็น
อย่างดี 
 
ค้าส้าคัญ : การส่งเสริม, วัฒนธรรม, พระพุทธศาสนา 
 

Abstract 
 

  This article titled ‘The Guidelines for Promoting Buddhist Culture in Thailand and 
the Republic of the Union of Myanmar’ consists of the following objectives: 1) to 
examine the Buddhist culture of Thailand and the Republic of the Union of Myanmar; 2) 
to investigate the state of Buddhist culture in Thailand and the Republic of the Union of 
Myanmar; and 3) to propose guidelines for promoting Buddhist culture in Thailand and 
the Republic of the Union of Myanmar. Qualitative research method was applied for this 
research. Results of the research revealed as follows. 1) Buddhist culture of Thailand and 
the Republic of the Union of Myanmar included: Tai Yuan and Tai Khuen were the same 
lineage of ethnicities. They were in the same kingdom of Lanna in the past that was 
ruled in a monarchy. In their beliefs, they believed in superstition, mystical powers and 
Buddhism as a common belief. Even though the forms of government had changed, they 
still adhered to the same way of life, beliefs, and culture such as religious culture. They 
both shared Theravada Buddhism with the same Suan Dok and Pa Daeng sects. They had 
similar and common cultural arts such as architecture and sculptures that was influenced 



 

                        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        423 

 

 

by artisanal Buddhism. 2) The state of Buddhist culture in Thailand and the Republic of 
the Union of Myanmar included religion and education by studying at least 2 languages 
i.e. a local language and official language. However, in Buddhist study, its popularity had 
been diminishing. They instead focused on economic study and others. Monks, as an 
exception, were still the crucial principle in psychosocial development and ethnic 
conservation. For Buddhist arts, there were still inheritance in several kinds of arts 
including architecture, sculpture and culture. This included materialistic culture that was 
apparently seen in forms of alphabets, speech, food, clothing, buildings, and spiritual 
culture for example religious moral code that enhanced moral spirit of the people in 
society to believe in merit, the Law of Karma, peace, hospitality and generosity. 
Regarding traditional cultures, they were well preserved even though some of them were 
diminished according to the modernity of new era. 3)  Regarding the guidelines for 
promoting Buddhist culture in Thailand and the Republic of the Union of Myanmar, there 
were recommendations as follows. Common academic and research should be 
promoted. There should also be academic exchange and cooperation that added the 
value of the Buddhist culture through cultural arts and ways of life as a crucial selling 
points of cultural tourism management and creative tourism. This could be guidelines for 
promoting and conserving Buddhist culture of the two countries that could help 
benefiting in economic and security as well.   
 
Keywords: Promoting, Culture, Buddhism 
 
บทน้า 
 

  พระพุทธศาสนาเป็นสิ่งที่คนในวัฒนธรรมไทยสามารถสัมผัสได้ด้วยอุดมการณ์ทาง
ความคิด เหตุผลและความเชื่อ และในท้ายที่สุดพระพุทธศาสนาได้ฝังรากลึกลงในสังคมไทย 
ให้คนไทยได้ยึดถือและปฏิบัติสืบต่อๆกันมา อีกทั้งพระพุทธศาสนาเป็นศูนย์รวมและที่ยึด
เหนี่ยวจิตใจของคนไทยเกือบทั้งประเทศ จนกลายเป็นวัฒนธรรมทางจิตใจ ดังนั้น อิทธิพล
ของพระพุทธศาสนาจึงเข้ามามีบทบาทในการก าหนดวิถีชีวิตของคนในสังคมไทยเป็นอย่าง
มาก พิธีกรรมในประเพณีต่างๆเป็นปรากฏการณ์ทางสังคมที่ส าคัญของทุกชนชาติ ซึ่งตั้งแต่
อดีตที่ผ่านมาเป็นการผสมผสานระหว่างศาสนากับไสยศาสตร์ที่ไม่สามารถแยกออกจากกันได้ 
การกระท าที่แสดงให้เห็นถึงความเชื่อของคนมีทั้งการอ้อนวอนขอร้องจากสิ่งเหนือธรรมชาติ 
การกระท าดังกล่าวถือเป็นการควบคุมพฤติกรรมของคนในสังคมได้ทางหนึ่ง ท าให้คนในสังคม
อยู่ในกรอบ อยู่ในวิถีปฏิบัติร่วมกันตามความเห็นของกลุ่ม/สังคมที่วางไว้และสังคมของ
พุทธศาสนิกชน ก็มีระบบความเชื่อ ประเพณี และพิธีกรรม ที่ผสมผสานอยู่ในรูปแบบการวิถี
ชีวิตดังที่ ยศ สันตสมบัติ (2540) ได้อธิบายว่า ศาสนาและความเชื่อมีหน้าที่ในการช่วยให้



 

424     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

มนุษย์สามารถปรับตัวเข้ากับสภาพแวดล้อม และการเปลี่ยนแปลงทางสังคม วัฒนธรรมที่
เกิดขึ้นได้ และนอกจากนั้นยังเป็นกลไกในการสร้างอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่แสดงให้เห็นถึง
ความแตกต่างกันของกลุ่มชาติพันธุ์ โดยพิธีกรรมจะเป็นภาษาสัญลักษณ์ที่สื่อถึงความเชื่อ 
โดยพิธีกรรมมีหลายมิติหลายระดับตั้งแต่ปัจเจก ครัวเรือนและชุมชน ในมิติของการถ่ายทอด
สารนั้นเมืองพะเยา เป็นเมืองประวัติศาสตร์ที่ส าคัญของภาคเหนือเมืองหนึ่ง เดิมชื่อว่า ภูกาม
ยาวหรือพยาว มีอายุกว่า 900 ปี ก่อตั้งขึ้นในปี พ.ศ.168 โดยพ่อขุนศรีจอมธรรม กษัตริย์แห่ง
ราชวงศ์ลัวะจักรราชหิรัญนครเงินยาง และเจริญรุ่งเรืองสูงสุดในสมัยพ่อขุนง าเมือง ในช่วง
สมัยพ่อขุนง าเมือง อาณาจักรภูกามยาวมีความส าคัญในฐานะเครือญาติกับอาณาจักรล้านนา
ที่ให้ความช่วยเหลือพญามังราย รวมทั้งมีความสัมพันธ์อันดีกับพ่อขุนรามค าแหงแห่ง
อาณาจักรสุโขทัย ซึ่งกษัตริย์ทั้งสามพระองค์ได้ร่วมกันสร้างเมืองเชียงใหม่ขึ้นในช่วงพุทธ
ศตวรรษที่ 19 และเมืองเชียงใหม่ได้กลายเป็นศูนย์กลางแห่งอาณาจักรล้านนาในช่วงพุทธ
ศตวรรษที่ 20 อาณาจักรภูกามยาวได้ลดบทบาทเหลือแค่เมืองพะเยา แต่ยังปรากฏหลักฐาน
ความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมและเครือญาติกับเมืองเชียงใหม่และสุโขทัย การเปลี่ยนแปลง
ทางด้านการปกครองเมืองพะเยาขึ้นอยู่กับอาณาจักรล้านนา ตั้งแต่สมัยพม่าเข้ามาปกครอง 
จนกระทั่งสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ ในปี พ.ศ.2473 รัชกาลที่ 5 ได้จัดระเบียบการปกครองใหม่
เป็นเจ้าเมือง ข้าหลวง และได้ตราพระราชบัญญัติมณฑลพายัพขึ้น โดยให้นครเชียงใหม่เป็น
ที่ตั้งมณฑลรวมหัวเมืองต่างๆ ขึ้นอยู่กับมณฑลพายัพ ในปี พ.ศ.2475 การเปลี่ยนแปลงระบบ
การปกครองยุบต าแหน่งเจ้าผู้ครองนคร เมืองต่างๆ จึงมีฐานะเป็นอ าเภอ จังหวัด ส่วนเมือง
พะเยาเป็นอ าเภอหนึ่งของจังหวัดเชียงราย จนในปี พ.ศ. 2520 จึงได้รับการจัดตั้งขึ้นเป็น
จังหวัดพะเยาจนถึงทุกวันนี้ (ประกอบศิริ ภักดีพินิจ,2560) 
  เมืองเชียงตุง (อังกฤษ : Keng tung) เป็นเมืองตั้งอยู่ในรัฐฉานของประเทศเมียนมาร์ 
เป็นเมืองของชาวไทเขิน และ ชาวไทใหญ่ ถือได้ว่าเป็นเมืองที่มีความเจริญรุ่งเรือง เทียบเท่า
เมืองเชียงใหม่แห่งล้านนาไทย และเมืองเชียงรุ่งแห่งสิบสองปันนา โดยชาวไทใหญ่เรียกชื่อ
เมืองนี้ว่า เก็งตุ๋ง (Kengtung) ในอดีต เชียงตุงเป็นเมืองที่มีความส าคัญทางการค้าเชื่อมต่อ
ระหว่างสิบสองปันนากับล้านนา โดยมีพ่อค้าชาวจีนฮ่อเดินทางไปมาค้าขายในเส้นทางนี้ เชียง
ตุง (พระปลัด ดร.เสน่ห์ ธมฺมวโร,2550 :53) ยังคงสภาพความเป็นสังคม จารีต ซึ่งหมายถึงวิถี
การด ารงชีวิตที่เรียบง่าย แต่มั่นคงและถาวร ประชาชนอยู่ร่วมกันด้วยการพึ่งพาอาศัยกันและ
กัน มีการแลกเปลี่ยนพืชพรรณธัญหาร หมูเห็ดเป็ดไก่ ลงแขกท านามาอย่างยาวนานสืบทอด
มาจนถึงปัจจุบัน ลักษณะสังคมของเชียงตุงมีความใกล้เคียงกับประเทศไทยในอดีตราว
สามสิบถึงสี่สิบปีที่ผ่านมา ซึ่งไม่ได้หมายความว่าเชียงตุงจะมีความล้าหลังในทุกๆ อย่างในทาง
กลับกันลักษณะอารยธรรมที่แนบแน่นในวิถีชีวิตของประชาชนที่ดูมั่นคงและเสื่อมสลายได้
ยาก กลับเป็นปัจจัยส าคัญในการอนุรักษ์วัฒนธรรมที่ดีงาม และไม่โอนอ่อนไปตามสิ่งแวดล้อม
ภายนอกที่มากระทบ จนท าให้สูญเสียจารีตประเพณีที่ดีงามไป เมืองพะเยา ประเทศไทย กับ 



 

                        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        425 

 

 

เมืองเชียงตุง ประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ มีความสัมพันธ์กันทั้ งในด้าน
ประวัติศาสตร์ ชาติพันธุ์ และวัฒนธรรม โดยเฉพาะด้านภาษาทั้งภาษาพูดและภาษาเขียน แนว
ทางการส่งเสริมวัฒนธรรมพระพุทธศาสนาในประเทศไทย (เมืองพะเยา) และประเทศสาธารณรัฐ
แห่งสหภาพเมียนมาร์ (เมืองเชียงตุง) มุ่งเน้นการเสริมสร้างความเป็นพลเมืองดี เป็นการจัดการ
เรียนรู้ในอันที่จะสืบทอดวัฒนธรรมความเป็นพลเมืองที่ดีของชาติ ก่อเกิดการสืบสานอุดมการณ์
และความเป็นพลเมืองที่มีพลังความคิด พลังความรัก และพลังความสามัคคี อยู่ร่วมกันระหว่าง
ชาติบนพ้ืนฐานของการเคารพกติกาของสังคมของชนชาตินั้นๆ เคารพในความเป็นอยู่ และเคารพ
ในระบอบการปกครองของชนชาตินั้นๆ และมุ่งการเสริมสร้างทักษะการเรียนรู้แห่งศตวรรษที่ 21 
เกี่ยวกับความรู้ด้านการเป็นพลเมืองที่ดี (Civic Literacy) โดยใช้แนวทางการส่งเสริมวัฒนธรรม
ในการเป็นพลเมืองที่ดีตามแนวพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะการเรียนรู้ที่จะอยู่ร่วมกันโดยสันติ 
การท ากิจกรรมทางพระพุทธศาสนาร่วมกันทั้ง การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ด้านวัฒนธรรมตามปัจจัย 4 
และการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างกลุ่มอารยธรรมทั้ง 2 เมือง  
  
วัตถุประสงค์การวิจัย 
   

  1. เพ่ือศึกษาวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของประเทศไทยและประเทศ
สาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ 
  2. เพ่ือศึกษาสภาพของวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา ในประเทศไทย และ
ประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ 
  3. เพ่ือเสนอแนวทางการส่งเสริมวัฒนธรรมทางพระพุทธสาสนาในประเทศไทย 
และประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ 
 
วิธีด้าเนินการวิจัย 
 

  วิจัยเรื่องนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ศึกษาข้อมูลจาก
เอกสาร ต ารา รายงาน การวิจัยที่เก่ียวข้องและการสัมภาษณ์ (Interview) ตามวัตถุประสงค์
ของการวิจัยประกอบและรวบรวมประมวลผลข้อมูลที่ได้ศึกษาจากการสัมภาษณ์กลุ่มตัวอย่าง 
มาวิเคราะห์และประมวลเขียนบรรยายวิจัยเชิงพรรณนา โดยมีวิธีด าเนินการวิจัย ได้แก่ 
  1. การศึกษาเชิงเอกสาร (Documentary Study) ท าการศึกษารวบรวมข้อมูล 
เอกสาร และงานวิจัย และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ได้แก่ หนังสือ รายงานวิจัย เอกสารแสดง
สัมพันธ์ที่แสดงให้ เห็นถึงแนวคิด หลักการ ความเป็นมา ประวัติศาสตร์ ต านาน ที่มี
ความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกับวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของประเทศไทยและประเทศ
สาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์(เชียงตุง)  



 

426     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

  2. การศึกษาในภาคสนาม (Field Study) เพ่ือให้ทราบถึงแนวคิด หลักการ 
กระบวนการเสริมสร้าง การศึกษาของพระพุทธศาสนา ด้านศิลปวัฒนธรรม ประเพณีของ
ประเทศไทยและประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ โดยมีขึ้นตอนที่ท าการศึกษาดังนี้ 
1) ก าหนดประชากรกลุ่มเป้าหมายที่จะท าการศึกษา โดยการสัมภาษณ์ และจัดสัมมนากลุ่ม
พระพุทธศาสนา ด้านศิลปวัฒนธรรม ประเพณีของประเทศไทยและประเทศสาธารณรัฐแห่ง
สหภาพเมียนมาร์ (เชียงตุง) โดยได้ท าการศึกษาคัดเลือกปราชญ์ภูมิปัญญาท้องถิ่นชายหญิง 
และพระสงฆ์ เป็นตัวแทนพุทธศาสนิกชน พระพุทธศาสนาประเทศไทย จ านวน 15 รูป/คน  
และตัวแทนพุทธศาสนิกชน พระพุทธศาสนาประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ 
จ านวน 15 รูป/คน รวม 3 รูปคน 2) ศึกษาข้อมูลเชิงคุณภาพโดยการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูล
ส าคัญ (Key Informants) ทั้งนี้เพ่ือเสนอต านานประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาท้องถิ่น ที่มี
อิทธิพลต่อศิลปวัฒนธรรม ประเพณี เพ่ือสร้างความรู้ความเข้าใจอย่างถูกต้อง 3) ด าเนิน
การศึกษาวิเคราะห์ถึงแนวทางเสริมสร้างวัฒนธรรมร่วมกัน เพ่ือการอนุรักษ์  สืบสาน และ
ป้องกันมิให้วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาได้สูญหาย 4) ถอดองค์ความรู้แนวทางเสริมสร้าง
วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของประเทศไทย และประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียน
มาร์ (เชียงตุง) และ 5) สรุปผลการศึกษาวิจัย และข้อเสนอแนะทั้งระดับนโยบาย องค์กร 
ชุมชน และระดับปัจเจบุคคล 
 
ผลการวิจัย 
 

จากการศึกษา เรื่อง แนวทางการส่งเสริมวัฒนธรรมพระพุทธศาสนาในประเทศ
ไทย และประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ สรุปผลดังนี้ 
  1. วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของประเทศไทยและประเทศสาธารณรัฐแห่ง
สหภาพเมียนมาร์ 
       1.1 ด้านประวัติศาสตร์ศาสนาเมืองพะเยากับเมืองเชียงตุง พ้ืนฐานกลุ่มชาติ
พันธุ์ของชาวไตยวน เมืองพะเยาและกลุ่มชาติพันธุ์ของชาวไตเขิน เมืองเชียงตุง มีความ 
สัมพันธ์ในกลุ่มชาติพันธ์ที่เป็นคนไต  
  1.2 ด้านวัฒนธรรม วัฒนธรรมของชาวไตยวนเมืองพะเยากับชาวไตเขินเมือง
เชียงตุง มีวัฒนธรรมที่หลากหลาย ได้แก่ (1) วัฒนธรรมด้านความเชื่อ (2) วัฒนธรรมด้านการ
แต่งกาย (3) วัฒนธรรมด้านภาษา (4) วัฒนธรรมด้านอาหารการกิน (5) วัฒนธรรมด้านที่อยู่
อาศัย  
 1.3 ด้านประเพณี ได้แก่ ประเพณี 12 เดือน ของชาวไตยวน เมืองพะเยาและ
ชาวไตเขิน เมืองเชียงตุง มีรากฐาน ประเภทของประเพณี แบ่งตามลักษณะ ดังนี้  (1) 
ประเพณีลักษณะตามเจ้าภาพ  (2) ประเพณีลักษณะตามกาลเวลา   



 

                        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        427 

 

 

 1.4 ด้านพุทธศิลปะ ได้แก่ สถาปัตยกรรม ประกอบด้วย วิหาร โบสถ์ งาน
จิตรกรรมประดับวิหาร และพระพุทธรูป  
  2. สภาพของวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาในประเทศไทยและประเทศแห่ง
สาธารณรัฐแห่ งสหภาพเมียนมาร์  1) ด้านศาสนา ได้แก่  (1) ศาสนา/ภาษา นับถือ
พระพุทธศาสนา มีการเล่าเรียนอย่างน้อยสุด 2 ภาษาคือ ภาษาของตนกับภาษาภาราชการ 
(2) พุทธศิลป์  ยั งคงมีการสืบทอดงานศิลปะประเภทต่างๆ ทั้ งด้านสถาปัตยกรรม
ประติมากรรมและจิตรกรรม 2) ด้านวัฒนธรรม/ประเพณี ได้แก่ (1)วัฒนธรรมทางวัตถุ ที่
ปรากฎให้เห็นเด่นชัดคือ ภาษาตัวหนังสือ, การพูดจา, อาหารการกิน, เครื่องนุ่งห่มเสื้อผ้า, สิ่ง
ปลูกสร้าง และวัฒนธรรมทางจิตใจ ศาสนาคติธรรรม ที่หล่อหลอมจิตใจของคนในสังคม (2) 
ประเพณี ได้มีการรักษาวัฒนธรรมประเพณีของตนไว้ได้ดีและจารีตประเพณี  ยังคงสืบทอด
มรดกทางจารีตประเพณีซึ่งมีบทบาทและความส าคัญในอันที่จะยึดโยงคนในสังคมเข้าไว้
ด้วยกัน  
  3. แนวทางการส่งเสริมวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาในประเทศไทยและประเทศ
สาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ การส่งเสริมวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาในประเทศไทย
และประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ มีแนวทางดังนี้ (1) เชิงวิชาการ มี 4 ขั้นตอน 
ได้แก่ ขั้นที่ 1 สร้างองค์ความรู้อัตลักษณ์วัฒนธรรมประเพณีทาง ขั้นที่ 2 การท า MOU สร้าง
เครือข่ายร่วมกันระหว่าง เมืองพะเยา กับ เมืองเชียงตุงขั้นที่ 3 การบริหารด าเนินกิจการ
เครือข่ายและขั้นที่ 4 สรุป ประเมินศักยภาพเครือข่าย (2) เชิงคุณค่าเป็นมูลค่า มีแนวทาง
ดังนี้ การจัดการศึกษา ค้นคว้าและวิจัยวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาและการส่งเสริมให้ทุก
คนเห็นคุณค่า ร่วมกันรักษาเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมประเพณี ส่วนแนวทางการส่งเสริม
วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา เชิงคุณค่าทางเศรษฐกิจ สรุปว่า ชาวไตยวน เมืองพะเยาและ
ชาวไตเขิน เมืองเชียงตุง มีความต้องการในการที่จะแสดงอัตลักษณ์ของวัฒนธรรมประเพณี
ทางพระพุทธศาสนาของตนออกมาให้เกิดมูลค่า ในการน ามาบูรณาการการท่องเที่ยว 
กลายเป็นความม่ันคงทางเศรษฐกิจ 
 
อภิปรายผล 
 
  จากการศึกษา เรื่อง แนวทางการส่งเสริมวัฒนธรรมพระพุทธศาสนาในประเทศ
ไทย และประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ สามารถอภิปรายผลได้ดังนี้ 
 1. วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของประเทศไทยและประเทศสาธารณรัฐแห่ง
สหภาพเมียนมาร์ 
      1.1 ด้านประวัติศาสตร์ศาสนาเมืองพะเยากับเมืองเชียงตุง พ้ืนฐานกลุ่มชาติพันธุ์
ของชาวไตยวน เมืองพะเยา และกลุ่มชาติพันธุ์ของชาวไตเขิน เมืองเชียงตุง มีความสัมพันธ์ใน



 

428     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

กลุ่มชาติพันธ์ที่เป็นคนไต ได้อพยพกลุ่มไต 2 ส่วน ส่วนหนึ่งอาศัยบนเทือกเขา เป็นกลุ่มไต ที่
เรียกตนว่า เมี้ยน อาข่า อีก้อ อีกกลุ่มที่เด่นชัดอยู่ในงานวิจัย กลุ่มที่อพยพมาตามลุ่มน้ า ได้แก่ 
ลุ่มน้ าโขง เป็นไตน้อย (ลาว) พวกไตใหญ่(พม่า มอญ) ลุ่มแม่น้ าสาละวิน แม่น้ าลาบ พวกกลุ่ม
ไตยเขิน และตามที่ราบลุ่มแม่น้ าอิง โขง เป็นกลุ่มไตยวน กลุ่มแรกที่จะเป็นไตยวนเชียงแสน 
หรืออาณาจักรโยนก เป็นต้นก าเนินอาณาจักรพะเยา แล้วต่อมาขยายมีอ านาจตั้งเป็น
อาณาจักรล้านนา กลุ่มที่มีอิทธิพลที่ส าคัญ คือกลุ่มที่อพยพตามแม่น้ าลาบ คือ กลุ่มไตยเขิน 
เมืองเชียงตุง ติดกับเขตชายแดนไทยจังหวัดเชียงราย จากกลุ่มความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ ท าให้
ความเชื่อ ภาษาและวิถีชีวิต ก่อเกิดวัฒนธรรม ประกอบกับอิทธิพลทางการเมืองที่เคยตกเป็น
เมืองขึ้นต่อกัน อย่างเชียงตุงที่เคยตกเป็นเมืองขึ้นของล้านนา ท าให้เกิดการแลกเปลี่ยน 
วัฒนธรรม ภาษา ประเพณี ที่เหมือนกัน ดังนั้น ชาวไตยวน เมืองพะเยา และชาวไตเขินเมือง 
เชียงตุง อาศัยปัจจัยหลัก 2 อย่างที่หล่อหล่อมให้เกิดวัฒนธรรมหรือวัฒนธรรมจุดร่วมกัน เมื่อ
แยกประเทศท าให้เกิดความเด่นชัดในเรื่องของวัฒนธรรม ประเพณีของชาติทั้งสองที่
เหมือนกัน นั้นก็คือ ปัจจัยทางการเมือง และปัจจัยทางความเชื่อศาสนา  
   1.2 ด้านวัฒนธรรม วัฒนธรรมของชาวไตยวน เมืองพะเยากับชาวไตเขิน เมือง
เชียงตุง มีวัฒนธรรมที่หลากหลาย ในการศึกษาครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ด าหนดการศึกษาวิจัยด้าน
วัฒนธรรมบางเรื่องที่น่าสนใจ ดังนี้ (1) วัฒนธรรมด้านความเชื่อ ชาวไตยวนเมืองพะเยา และ
ชาวไตเขินเมืองเชียงตุง มีความเชื่อที่มีรากฐานความเชื่อที่เหมือนกัน มีพื้นฐานลักษณะ หลาย
ประการ ได้ แก่  ความเชื่ อ ใน เรื่องผี  อ านาจลึกลับ  ไสยศาสตร์  โหราศาสตร์และ
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะในเรื่องความเชื่อทางพระพุทธศาสนา นอกจากหลักธรรมค าสอน
แล้ว ยังมีเรื่อง กฎแห่งกรรม ตายแล้วเกิด นิพพาน นรกสวรรค์ บุพเพสันนิวาส ท าดีได้ดี ท า
ชั่วได้ชั่ว เป็นต้น (2) วัฒนธรรมด้านการแต่งกาย มีความคล้ายคลึง ชายจะนิยมสักหมึก ปกติ
ก็จะสวมกางเกงสะดอ ไม่สวมเสื้อ ถ้าเป็นการเป็นงาน ในพิธีชายก็จะสวมเสื้อ มีผ้าโผกหัว 
ส่วนหญิงก็จะแต่งตัวสวยงาม ถ้าปกติ ก็จะใส่รัดอก นุ่งซิ่นลายตีนจก แต่ถ้าร่วมงานพิธี ก็จะ 
โผกหัวด้วยผ้า มีปิ่นเสียบผมหรือ ดอกไม้  ใส่เสื้อแขนกระบอกแอวลอย ใส่ซิ่นลายตีจก มี
เครื่องประดับร่างกายตามฐานะ ผ้าส่วนใหญ่ทั้งชายและหญิง จะเป็นผ้าฝ้าย ได้มาจากต้นฝ้าย
มาปั่นทอเป็นผืน และมีการย้อม สี ด า แดง เป็นหลัก ต่อมาพบบ้างใช้เส้นไหมทองค าทักทอ
เป็นผ้าซิ่น และเสื้อ (3) วัฒนธรรมด้านภาษา ชาวไตยวนมีภาษาหลักหรือภาษาราชการคือ
ภาษาไทยกลาง ไตเขินเชียงตุงมีภาษาหลักหรือภาษาราชการคือภาษาพม่า แต่ที่ภาษาถิ่นของ
ชาวไตยวน ที่เรียกว่า ก าเมืองหรือค าเมือง มีอักษร เรียกว่า ตั๋วเมือง หรือตั๋วธรรม ส่วน ภาษา
ถิ่นของชาวไตเขิน ก็คือ ก าไตเขิน อักษรไตเขิน มีลักษณะส าเนียงที่เหมือนกันมาก สามารถใช้
ภาษาค าไตล้านนาสื่อสารกันได้ทั้งคนพะเยาและคนเขิน แต่ความเจริญและวัฒนธรรม
ส่วนกลางไหลบ่าอย่างแรง ที่ท าให้วัฒนธรรมทางภาษาของ ไตยวนเมืองพะเยา และไตเขิ น 
ต้องมีการอนุรักษ์ และหันมาส่งเสริมให้คนท้องถิ่น ได้ใช้ ได้พูด ได้เขียน (4) วัฒนธรรมด้าน



 

                        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        429 

 

 

อาหารการกิน อาหารหลักของคนไตยวน กับคนไตเขิน คือข้าวเหนียว หรือข้าวหนึ้ง แบ่ง
ประเภทเป็น แกง ต้ม ย า ส้า ลาบ ก้อย ทอด หมก ปิ้ง ย่าง แอบ ดอง หมัก โดยประเภทของ 
หมักดอง ก็จะเป็นเครื่องข้างเคียง ใช้ส าหรับ ปรุง เช่น ถั่วเน่า น้ าปู๋ ปลาจ่อม ปลาส้ม (5) 
วัฒนธรรมด้านที่อยู่อาศัย การปลูกบ้านที่อยู่อาศัยก็ขึ้นกับฐานะ ถ้าฐานะยากจน ก็ใช้ไม้ไผ่ 
ถ้าฐานะดีขึ้นมาก็ใช้ไม้จริง และถ้าถือว่าระดับฐานะดี ก็จะมีทั้งไม้และปูน เป็นบ้านทรง
ทันสมัย ในตัวบ้านจะมีลักษณะส าคัญ เป็นบ้านทรงจั่ว สูง ยกพ้ืนสูง ข้างล่างใช้เป็นที่เลี้ยง
สัตว์ ต่อมาสัตว์ไม่ได้เลี้ยง พ้ืนชั้นล่างใต้ถุนก็จะใช้เป็นที่อยู่ ท ากิจกรรม ทอผ้า สันทนาการ 
เลี้ยงลูกหลาน สิ่งที่เป็นองค์ประกอบส าคัญ ได้แก่ ห้องนอน พ่อแม่ ลูก ห้องพ่อแม่เป็นที่ไว้หิ้ง
ผีปู่ย่า มีหิ้งพระเจ้า มีเติน คือลานขั้นบน 
   1.3 ด้านประเพณี ได้แก่ ประเพณี 12 เดือน ของชาวไตยวน เมืองพะเยาและ
ชาวไตเขิน เมืองเชียงตุง มีรากฐานประเภทของประเพณี แบ่งตามลักษณะ ดังนี้ (1) ประเพณี
ลักษณะตามเจ้าภาพ มี 2 ประการ ได้แก่ ก) ประเพณีส่วนตัว เช่น ประเพณีแต่งงาน 
ประเพณีขึ้นบ้านใหม่ ประเพณีงานศพ ข) ประเพณีส่วนรวม เช่น ประเพณีปอยหลวง 
ประเพณีสรงน้ าพระธาตุ ประเพณีฉลองวิหาร เจดีย์ กุฏี ก าแพง (2) ประเพณีลักษณะตาม
กาลเวลา มี 2 ประการ ได้แก่ ก) ประเพณีที่จัดขึ้นตามกาลเวลา เช่น ประเพณีลอยกระทง 
ประเพณีสงกรานต์ ประเพณี ทอดกฐิน ข) ประเพณีที่จัดขึ้นไม่อยู่ในเงื่นไขกาลเวลา เช่น 
ประเพณีงานศพ ประเพณีแต่งงาน ประเพณีขึ้นบ้านใหม่ (3) ประเพณีลักษณะตามความเชื่อ 
ได้แก่ ก) ประเพณีตามความเชื่อเรื่องผี  ได้แก่ ประเพณีเลี้ยงผีหนองตุง ประเพณีเลี้ยงผีมด-ผี
เม็ง ประเพณีเลี้ยงผีปู่ย่า เป็นต้น ข) ประเพณีตามความเชื่อเรื่องไสยศาสตร์ พราหมณ์ ได้แก่ 
ประเพณีสงกรานต์ ประเพณีลอยกระทง ประเพณีสะเดาะห์เคราะห์ ประเพณีสืบชาตา ค) 
ประเพณีตามความเชื่อทางพระพุทธศาสนา  ได้แก่ ประเพณีคนเฒ่าจ าศีล ประเพณีวันส าคัญ
ทางพระพุทธศาสนา  ประเพณีสรงน้ าพระธาตุ  
  1.4 ด้านพุทธศิลปะ ได้แก่ สถาปัตยกรรม ประกอบด้วย (1) วิหาร หลักฐานที่
แสดงรูปแบบสถาปัตยกรรมล้านนาในสมัยราชวงศ์มังรายน่าจะเป็นซากวิหารที่เวียงกุมกาม ที่
เชื่อว่าพัฒนาการควบคู่กันมากับเมืองเชียงใหม่ และได้ร้างลงเนื่องจากเหตุน้ าท่วมบ่อยครั้ง
โดยพบลักษณะผังอาคารแบบสี่เหลี่ยมผืนผ้า และแบบมีการย่อเก็จลงด้านหน้าสามด้านหลัง
สอง ในขนาดอาคารไม่ใหญ่มาก ฐานและพ้ืนก่อด้วยอิฐ ส่วน ตัวอาคาร และหลังคาไม่พบ
หลักฐานชัดเจน แต่เชื่อได้ว่ามีทั้งแบบวิหารมีผนังทึบ และวิหารโถง (ที่มีห้องเสาส่วน
ประดิษฐานพระประธานมีผนังสามด้าน) ส่วนตัวอาคารใช้เสาไม้ขนาดใหญ่รับน้ าหนักหลังคา
จั่วซ้อนชั้นลดหลั่นไปตามยาว ขยายคลุมพ้ืนที่ด้านข้างด้วยหลังคาปีกนกสองข้างคลุมพ้ืนที่
ตามผังอาคาร ซึ่งเป็นรูปแบบที่พบเห็นโดยทั่วไปของอาคารที่สร้างหลังพุทธศตวรรษที่ 22 
เป็นต้นมา (2) โบสถ์ เป็นอาคารขนาดเล็กกว่ามีลักษณะเช่นเดียวกันกับวิหาร แต่ไม่พบว่ามี
การสร้างมากเท่าเนื่องจากเป็นอาคารที่ใช้ประกอบพิธีทางสงฆ์เป็นการเฉพาะ พระสงฆ์จาก



 

430     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

หลายวัดสามารถใช้โบสถ์ของวัดหลักร่วมกัน (3) งานจิตรกรรมประดับวิหาร งานจิตรกรรม
ประดับวิหาร มีวัดที่น่าสนใจในเมืองพะเยา ที่เขียนงานจิตรกรรมได้งดงาม ที่ถือได้ว่าเป็นภาพ
ที่งดงามและเก่าแก่ ได้แก่ จิตรกรรมฝาผนังวัดหลวงราชสัณฐาน(วัดหลวงขี้เหล็ก) และภาพที่
งดงามเขียนโดยกวีซีไรท์ คุณอังคาร กัลญาณพงศ์ คือจิตรกรรมประดับอุโบสถวัดศรีโคมค า
(พระเจ้าตนหลวง) ลักษณะการใช้สี ในการเขียนจิตรกรรมฝาผนังวัดหลวงราชสันฐานใช้สี
ผสมยางไม้ ส่วนวัดศรีโคมค า ลักษณะการใช้สี ใช้สีขาว แดง น าเงิน เขียว และใช้เทคนิคการ
ปิดทอง จิตรกรรมฝาผนัง วัดหลวงราชสัณฐาน ใช้วิธีการเขียนภาพสีเล่าเรื่องลาว บนแผ่นไม้ 
เสาไม้ เป็นส่วนใหญ่ ส่วนวัดศรีโคมค าเขียนภพสีและปิดทองลงในแผ่นปูน มีการแกะสลัก
ลวดลายลงรักปิดทอง บานหน้าต่างและบานประตู  ลักษณะการเล่าเรื่อง จิตรกรรมของวัด
หลวงราชสัณฐาน เป็นภาพเขียนประกอบไปด้วย พุทธประวัติตอนตรัสรู้ ประสูติ ดับขัน
ปรินิพพาน ภาพ สวรรค์นรก ภาพ พระเวสสันดรชาดก 13 กัณฑณ์ ส่วนวัดศรีโคมค า เขียน
เป็นภาพพุทธประวัติปางชนะมาร เกี่ยวกับพุทธประวัติ และภาพเวสสันดรชาดก (4) 
พระพุทธรูป ลักษณะพระพุทธรูปในศิลปพะเยา ที่ค้นพบ จะมี 3 ประเภท ได้แก่ พระพุทธรูป
ปูนปั้น  พระพุทธรูปแกะสลักหินทราย และพระพุทธรูปหล่อส าริด ลักษณะพระพุทธรูปที่มี
ความโดดเด่นและมีชื่อเสียงของศิลปะเมืองพะเยา คือพระพุทธรูปหินทราย หากแต่ส่วนใหญ่
พระพุทธรูปพระประธานที่ประดิษฐานในวัดต่างๆ พะเยา จะเป็นพระพุทธรูปปูนปั้น ก่ออิฐ 
ถือปูน เช่น ในวัดศรีโคมค า พระประธานในวิหารหลวง จะเป็นพระพุทธรูปปูนปั้น ในพระ
อุโบสถกลางน้ า จะเป็นพระพุทธรูปส าริดศิลปะสุโขทัย ลักษณะเหมือนพระพุทธรูปส าริดพระ
พุทธชินราช เมืองพิษณุโลก ส่วนวัดหลวงราชสัณฐาน เดิมเป็นพระพุทธรูปปูนปั้น ต่อมาได้
เกิดพายุพัดท าให้วิหารพังทลายลง ท าให้พระพุทธรูปแตกเสียหายไม่สามารถบูรณะได้ จึงได้
น าพระพุทธรูปส าริด เป็นพระพุทธรูปทรงเครื่องสมัยสุโขทัยมาประดิษฐาน ส่วนวัดศรีอุโมงค์
ค า ถือได้ว่า เป็นพระพุทธรูปประธานที่งดงามที่สุด พระพุทธรูปองค์นี้ชื่อว่า พระเจ้าล้านตื้อ 
หรือ พระเจ้าแสนแซ่  
     2. สภาพของวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาในประเทศไทยและประเทศแห่ง
สาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ ด้านวัฒนธรรม ประเพณี 
 2.1 ด้านวัฒนธรรม ได้แก่ วัฒนธรรมทางวัตถุ ที่ปรากฎให้เห็นเด่นชัดคือ ภาษา
ตัวหนังสือ, การพูดจา, อาหารการกิน, เครื่องนุ่งห่มเสื้อผ้า, สิ่งปลูกสร้าง เช่น ศิลปะกรรม, 
สถาปัตยกรรม เป็นต้น ที่สามารถ บอกว่าเป็นชาติพันธุ์ไหน และ วัฒนธรรมทางจิตใจ ศาสนา
คติธรรรม ที่หล่อหลอมจิตใจของคนในสังคม ชาวเมืองพะเยาและชาวเมืองเชียงตุง เป็น
ลักษณะร่วมคือ เชื่อในบาปบุญ กฎแห่งกรรม ชอบความสงบ ชอบช่วยเหลือเอ้ือเฟ้ือ เผื่อแผ่
ซึ่งกันและกัน ปัญหาทางวัฒนธรรม ทางด้านวัตถุ พบว่า แบบบ้านเรือนและแบบวัด 
สถาปัตยกรรม ศิลปกรรมเปลี่ยนแปลงไปท าให้วัฒนธรรมไตค่อยๆหายไป ทางด้านความคิด/
ค่านิยม เปลี่ยนไปจากถือ "ความดี" เป็นสิ่งส าคัญกลายเป็นถือ "วัตถุเงินทอง" เป็นสิ่งส าคัญ



 

                        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        431 

 

 

กว่า อันจะน ามาซึ่ง ปัญหาสังคมในระยะยาว สอดคล้องกับ มัวร์ (Moore) ได้สรุปเกี่ยวกับ
ธรรมชาติของการ เปลี่ยนแปลงในปัจจุบัน มีลักษณะดังนี้ (1) การเปลี่ยนแปลงในสังคมหรือ
วัฒนธรรมใดๆ จะเกิดข้ึนอย่างรวดเร็วและเกิดขึ้นอย่างสม่ าเสมอและปกติ (2) ไม่ได้เกิดข้ึนมา
อย่างโดดเดี่ยว แต่จะมีผลกระทบอย่างต่อเนื่องทั้งในด้านเวลาและพ้ืนที่ (3) เมื่อมีการ
เปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นได้ทุกหนทุกแห่ง จึงสามารถก่อผลกระทบได้ทุกแห่งเช่นกัน (4) 
ผลกระทบจากการเปลี่ยนแปลงไม่ว่าจะเป็นการเปลี่ยนแปลงจาก การวางแผนหรือเป็น
ผลกระทบจากการเสนอวัฒนธรรมใหม่ จะมีมากกว่าการเปลี่ยนแปลงในอดีต (5) เทคโนโลยี
ด้านวัตถุและความคิดทางด้านสังคมใหม่ มีการขยายตัวและเผยแพร่ออกไป อย่างรวดเร็วและ
ก่อให้เกิดผลกระทบที่สะสมแม้บางเรื่องอาจจะล้าสมัยอย่างรวดเร็ว 6) การเปลี่ยนแปลงที่
เกิดขึ้นจะส่งผลผลกระทบอย่างกว้างขวางต่อบุคคลและสังคมเนื่องจากโอกาสที่บุคคลจะ
ติดต่อกันใกล้ชิดมีมากข้ึน และไม่มีใครที่จะหลบเลี่ยงผลดังกล่าวได้ 
  2.2 ด้านประเพณี ได้แก่ (1) วัฒนธรรมประเพณี ได้มีการรักษาวัฒนธรรม
ประเพณีของตนไว้ได้ดี แม้จะลดบางอย่างออกไปบ้าง เพ่ือให้สอดคล้องกับยุคสมัยรวมถึงการ
ปรับปรุงให้ทันสมัยมากยิ่งขึ้นหลายด้านด้วยกัน เช่น การแต่งกาย การฟ้อนร า การขับร้อง
ดั้งเดิม ซอ เสิน เป็นต้น บางอย่างได้ผสมผสานกับ ล้านนา-ไทย-พม่า-จีน-ลาว แต่กระนั้นก็ยัง
มีร่องรอยความเป็นวัฒนธรรมไว้อยู่ และ (2) จารีตประเพณี ชาวเมืองพะเยาและชาวเมือง
เชียงตุง ยังคงสืบทอดมรดกทางจารีตประเพณีซึ่งมีบทบาทและความส าคัญในอันที่จะยึดโยง
คนในสังคมเข้าไว้ด้วยกัน คนต่างเชื้อชาติ ศาสนา ต่างถิ่น ต่างประเพณี หากได้เข้ามาอยู่ใน
สังคมเป็นชุมชนเดียวกัน ย่อมต้องประพฤติปฏิบัติตนตามจารีตประเพณีที่ชุมชนนั้นๆ ก าหนด
ขึ้น เพ่ือสร้างความเป็นชุมชนที่เข้มแข็ง รู้รักสามัคคี สามารถน าพาสังคมให้เป็นปกติสุขได้
อย่างยั่งยืน สภาพสังคมและวัฒนธรรมในเมืองพะเยาและเมืองเชียงตุง เป็นสังคมและ
วัฒนธรรมกึ่งแบบยังชีพ  (Half-Subsistence society) มีแนวโน้มต่อการเปลี่ยนแปลง อันมี
อิทธิพลจากสังคมโลกและสังคมของประเทศใกล้เคียงคือ จีน ไทย และชาวพม่าเอง ที่มีส่วน
ในการผลักดันและท าให้สังคมและวัฒนธรรมของทั้งสองเมืองเกิดการเปลี่ยนแปลงไป อันเป็น
การหลั่งไหลของวัฒนธรรมกลุ่มชนจ านวนมาก ย่อมกลืนชนจ านวนน้อย หรือชนจ านวนน้อย
ย่อมผสมผสานกับวัฒนธรรมของกลุ่มชนจ านวนมาก เช่น การพูด การแต่งกาย รูปแบบ 
บ้านเรือนที่อยู่อาศัย อาหาร เป็นต้น  
  3. แนวทางการส่งเสริมวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาในประเทศไทยและ
ประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ 
 3.1 แนวทางการส่งเสริมวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา เชิงวิชาการ มี 4 
ขั้นตอน ขั้นที่ 1 สร้างองค์ความรู้อัตลักษณ์วัฒนธรรมประเพณีทางพระพุทธศาสนา เป็นการ
สร้างองค์ความรู้ให้ชาวไตยวนเมืองพะเยา และชาวไตเขินเมืองเชียงตุง มีความรู้ ตระหนักใน
คุณค่าความรู้ภูมิปัญญา โดยมีหลักการ 3 ประการ คือการสร้างองค์ความรู้ สืบสาน เป็นการ



 

432     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

ถ่ายทอดองค์ความรู้แก่เยาวชนผ่านเครื่องมือ สื่อ อิเล็กโทนิค หรือผ่านความสัมพันธ์ทาง
สังคม และ สอดส่อง ระแวดระวัง หวงแหนวัฒนธรรมประเพณีอันเป็นอัตลักษณ์ของตน ขั้นที่ 
2 การท า MOU สร้างเครือข่ายร่วมกันระหว่าง เมืองพะเยา กับ เมืองเชียงตุง มีการสร้าง
เครือข่าย แลกเปลี่ยน 2 ลักษณะ คือ แลกเปลี่ยนองค์ความรู้แห่งวัฒนธรรมประเพณี เช่น 
การจัดงาน บิณฑบาต 2 แผ่นดิน การจัดงานประเณี ทอดกฐิน 2 แผ่นดิน หรือการเทศน์
มหาชาตินานาชาติ เป็นต้น และแลกเปลี่ยนคน เช่น พระภิกษุสามเณรที่ เข้ามาศึกษา 
ระหว่าง 2 ประเทศ การแลกเปลี่ยนนักวิชาการ แลกเปลี่ยนปราชญ์ภูมิปัญญาท้องถิ่น เช่น มี
การจัดสัมมนาวิชาการ การส่งพระภิกษุสามเณร และ คฤหัสถ์ศึกษาในระดับต่างๆ ขั้นที่ 3 
การบริหารด าเนินกิจการเครือข่าย มีการสานสัมพันธ์ในลักษณะบ้านพ่ีเมืองน้อง สานเสวนา 
โดยเสนอแลกเปลี่ยนการด าเนินงานเครือข่าย การจัดตั้งเครือข่าย การด าเนินเครือข่ายอย่าง
เป็นกระบวนการ การด าเนินกิจกรรมร่วมกัน การสร้างพันธสัญญา และ สรุปประเมิน
ศักยภาพเครือข่าย และขั้นที่ 4 สรุป ประเมินศักยภาพเครือข่าย ในการประเมินศักภาพของ
เครือข่ายแนวทางเสริมสร้างวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของเชียงตุ และพะเยา ให้
พิจารณาได้ทั้งในแง่ปริมาณจ านวน หรือขนาดของเครือข่ายที่เข้าร่วม ในด้านคุณภาพ 
พิจารณาจากความหลากหลายของ องค์กร ส่วนงาน ภาครัฐ และเอกชน ของคณะกลุ่มคนทั้ง
สองฝ่ายที่เข้าร่วม นอกจากนี้อาจพิจารณาจาก “ระบบ” ของการจัดการเครือข่ายองค์กรที่จะ
ก่อให้เกิดความยั่งยืนยาวนาน และ “ผลลัพธ์” ของการระดบสรรพก าลังขับเคลื่อนกิจกรรม 
ซึ่งล้วนแล้วแต่มีส่วนในการสร้างความเข้มแข็งให้เกิดกับเครือข่าย การประเมินศักยภาพของ
เครือข่ายให้ได้มาซึ่งข้อมูลเชิงปริมาณ สามารถใช้ได้กับการด าเนินงานของเครือข่ายใหท าให้
เกิดแนวคิดกว้างในระดับกิจกรรมของเครือข่าย 
 3.2 แนวทางการพัฒนาส่งเสริมวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา เชิงคุณค่าทาง
เศรษฐกิจ  
  1) คุณค่าวัฒนธรรมประเพณีทางพระพุทธศาสนาในด้านคุณค่า จาก
การศึกษา พบว่า คุณค่าวัฒนธรรมประเพณีทางพระพุทธศาสนาในด้านคุณค่า จากการศึกษา
ลงพ้ืนที่สัมภาษณ์และการสนทนากลุ่ม (focus group) พบว่า การที่จะรักษาวัฒนธรรมทาง
พระพุทธศาสนาให้ด ารงอยู่ได้ มีกระบวนการต่างๆ ดังนี้ คือ (ก) ศึกษา ค้นคว้า และการวิจัย 
ต้องมีการศึกษาถึงแก่น วัตถุประสงค์ของประเพณี พิธีกรรมของท้องถิ่น ของแต่ละวัฒนธรรม
ประเพณี ซึ่งความรู้ดังกล่าวถือเป็นรากฐานของการด าเนินชีวิต  เพ่ือให้เห็นคุณค่า ท าให้เกิด
การยอมรับ และน าไปใช้ประโยชน์อย่างเหมาะสมต่อไป (ข)  ส่งเสริมให้ทุกคนเห็นคุณค่า 
ร่วมกันรักษาเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาติและของท้องถิ่นเพ่ือสร้างความเข้าใจและ
มั่นใจแก่ประชาชนในการปรับเปลี่ยนและตอบสนองกระแสวัฒนธรรมอ่ืนๆ อย่างเหมาะสม 
 กรณีการศึกษา ค้นคว้า และวิจัย ท าให้ผู้วิจัย พบว่า คุณค่าที่ปรากฎอยู่ในประเพณี 
พิธีกรรมของชาวไตยวนและไตเชียงตุง พบว่า วัฒนธรรมประเพณีก่อนให้เกิดประโยชน์คุณค่า



 

                        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        433 

 

 

ต่อตนเองและสังคม ได้แก่ ท าให้เกิดการปลูกฝังด้านความกตัญญูกตเวทีต่อบรรพบุรุษ สร้าง
ความผูกพันระหว่างกลุ่มเครือญาติ มีการจัดระเบียบสังคมของคนในสังคมกลุ่มไตยวนเมือง
พะเยา อย่างหนึ่ง กลุ่มไตเขินอย่างหนึ่ง โดยอาศัยความเชื่อ ประเพณีวัฒนธรรมเป็นเครื่อง
คอยจัดระเบียบของสังคม และคุณค่าให้ เกิดความมั่นคงในพระพุทธศาสนา โดย
พระพุทธศาสนา จากคุณค่าของวัฒนธรรมประเพณีดังกล่าว สรุปภาพรวมว่าก่อให้เกิดคุณค่า 
3 ประการ ได้แก่ คุณค่ากับตนเอง กล่าวคือ คุณค่าทางด้านจิตใจที่ดีงามอ่ิมเอิบไปด้วยคุณ
ความดี ไม่ว่าจะเป็นการแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อบรรพบุรุษ การมีส่วนร่วมให้เกิดความ
มั่นคงทางพระพุทธศาสนา ความมั่นใจในการด าเนินชีวิตว่าสิ่งที่ปฏิบัติอยู่เป็นความดีงาม เป็น
ที่ยอมรับของสังคม และการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์และสืบทอดวันธรรมของตนเอง ล่วงท า
ให้เกิดความรู้สึกภาคภูมิใจในตนเองที่เป็นส่วนหนึ่งในสังคมและมีการประพฤติปฏิบัติตนให้
เป็นประโยชน์ มีคุณค่าในสังคมและเป็นสิริมงคลในการด าเนินชีวิต คุณค่าต่อครอบครัว เช่น
คุณค่าที่ท าให้เกิดความผูกพันระหว่างกลุ่มเครือญาติ จนน าไปสู่การจัดระดับความส าคัญของ
คนในครอบครัวด้วยการให้ความส าคัญกับผู้หญิง นับเป็นอุบายที่บรรพบุรุษชาวไทยยวน
คิดค้นและปฏิบัติสืบต่อกันมาจนถึงชาวไทยยวน คุณค่าต่อสังคมและต่อประเทศชาติ จาก
การศึกษาพบว่า ประเพณีของชาวไตยวน ชาวไตเขิน ประเพณีวัฒนธรรมใดก็ตาม ล้วนมีคุณ
ค่าท่ีท าให้เกิดจากการจัดระเบียบและความสามัคคีในสิ่งเดียวกันอย่างนั่นคงจะส่งผลให้ชุมชน
สามารถธ ารงอยู่ได้ เป็นเวลายาวนาน และเป็นการยืนยัน ให้เห็นถึงความเข้มแข็งทาง
วัฒนธรรมด้วย นอกจากนั้นหากประเทศชาติประกอบด้วยสังคมในลักษณะนี้ย่อมเกิดความ
เข้มแข็งทางสังคมในระดับประเทศได้เช่นกัน รณรงค์ให้ประชาชนและภาคเอกชน ตระหนัก
ในความส าคัญ ของวัฒนธรรมว่าเป็นเรื่องที่ทุกคนต้องให้การรับผิดชอบร่วมกันในการส่งเสริม
สนับสนุน ประสานงานการบริการความรู้  วิชาการ และทุนทรัพย์ส าหรับจัดกิจกรรมทาง
วัฒนธรรม ส่งเสริมและแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมภายในประเทศและระหว่างประเทศ โดยการใช้
ศิลปะวัฒนธรรมที่เป็นสื่อสร้างความสัมพันธ์ระหว่างกัน สร้างทัศนคติ ความรู้ และความ
เข้าใจว่าทุกคนมีหน้าที่เสริมสร้าง ฟื้นฟู  และการดูแลรักษาสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติและ
ทางวัฒนธรรมที่เป็นสมบัติของชาติ และมีผลโดยตรงของความเป็นอยู่ของทุกคน จัดท าระบบ
เครือข่ายสารสนเทศทางด้านวัฒนธรรมเพ่ือเป็นศูนย์กลางเผยแพร่ประชาสัมพันธ์ผลงาน
เพ่ือให้ประชาชนเข้าใจ สามารถเลือกสรร ตัดสินใจ และปรับเปลี่ยนให้เหมาะสมกับการ
ด าเนินชีวิตทั้งนี้สื่อมวลชนควรมีบทบาทในการส่งเสริม และสนับสนุนงานด้านวัฒนธรรมมาก
ยิ่งขึ้นด้วย 
 2) คุณค่าวัฒนธรรมประเพณีทางพระพุทธศาสนาในด้านมูลค่า จาการศึกษา
พบว่า คุณค่าวัฒนธรรมประเพณีทางพระพุทธศาสนาในด้านมูลค่า ได้มีผู้ทรงคุณวุฒิประเทศ
ไทย (เมืองพะเยา) และประเทศสาธารณรัฐสหภาพเมียร์มา ได้เสนอ แนวทางการเสริมสร้าง



 

434     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

ส่งเสริมวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาโดยส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม โดยการเสนอ
จุดเด่น จุดขายของวัฒนธรรมท้องถิ่นนั้นๆ และเส้นทางการท่องเที่ยว เป็นต้น 
 

องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา 
 
  แนวทางการส่งเสริมวัฒนธรรมพระพุทธศาสนาในประเทศไทย และประเทศ
สาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ สร้างองค์ความรู้อัตลักษณ์วัฒนธรรมประเพณีทาง
พระพุทธศาสนาควรมีการศึกษาวิจัยเกี่ยวกับแนวทางในการส่งเสริมวัฒนธรรมทาง
พระพุทธศาสนา เพื่อก าหนดกระบวนการส่งเสริมวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา รูปแบบการ
ส่งเสริมวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาและแนวทางในการส่งเสริมวัฒนธรรมทาง
พระพุทธศาสนา โดยให้มีการส่งเสริมความตระหนัก รักและหวงแหนวัฒนธรรม ประเพณีที่ดี
งาม ได้อย่างถูกต้อง (2) การท า MOU สร้างเครือข่ายร่วมกัน เป็นกระบวนการสร้างเครือข่าย
วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาร่วมกัน โดยอาจมีการตั้งมีศูนย์ประสานงานที่ มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตพะเยา เป็นศูนย์ประสานงานเบื้องต้น (3) การบริหาร
ด าเนินกิจการเครือข่าย ให้มีการพบปะ ประชุมสานเสวนาร่วมกัน แลกเปลี่ยนความคิด
ความเห็น เป็นกรรมการบริหารศูนย์ ด าเนินกิจกรรมในการส่งเสริมวัฒนธรรมทั้งสองร่วมกัน 
(4) สรุป ประเมินศักยภาพเครือข่าย โดยการน าประเด็นจากองค์ประกอบความส าเร็จและ
ความเข้มแข็งของเครือข่ายมาสร้างหลักการเหตุผล พร้อมกับก าหนดมุมมอง ประโยชน์ที่จะ
ได้รับร่วมกัน 
  คุณค่าทางเศรษฐกิจต้องมีการศึกษาถึงแก่น วัตถุประสงค์ของประเพณี พิธีกรรม
ของท้องถิ่น แต่ละวัฒนธรรมประเพณี ซึ่งความรู้ดังกล่าวถือเป็นรากฐานของการด าเนินชีวิต 
เพ่ือให้เห็นคุณค่า ท าให้เกิดการยอมรับ และน าไปใช้ประโยชน์อย่างเหมาะสมต่อไป  (2) 
ส่งเสริมให้ทุกคนเห็นคุณค่า ร่วมกันรักษาเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาติและของท้องถิ่น
เพ่ือสร้างความเข้าใจและมั่นใจแก่ประชาชนในการปรับเปลี่ยนและตอบสนองกระแส
วัฒนธรรมอื่นๆ อย่างเหมาะสม 
        
เอกสารอ้างอิง 
 
เกรียงศักดิ์ ชัยดรุณ. (2542), จารึกที่ค้นพบใหม่ในเมืองพะเยา, พะเยา : โรงพิมพ์นครนิวส์ 
_______. (2560). ผู้เรียบเรียง. รากเหง้าของเรา ประวัติศาสตร์ท้องถิ่นเมืองพะเยา. จัดพิมพ์ 
 เนื่องในโอกาสพระอุบาลีคุณูปมาจารย์ ที่ปรึกษาเจ้าคณะภาค 6, เจ้าอาวาสวัดศรี 
 โคมค า อ าเภอเมืองพะเยา จังหวัดพะเยา อายุวัฒนมงคลครบ 100 ปี. พะเยา :  
 นครนิวส์การพิมพ์.  



 

                        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2564) |        435 

 

 

โครงการศูนย์ศึกษาพระพุทธศาสนาประเทศเพ่ือนบ้าน. (2552), ประเพณี 12 เดือน เมือง 
  เชียงตุง, มรดก ล้านนา:เชียงใหม่. 
จ านง อดิวัฒนสิทธิ์. (2545). สังคมวิทยาตามแนวพุทธ, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ 
 ราชวิทยาลัย. 
ประกอบศิริ ภักดีพินิจ, (2561), โครงการ การสืบค้นและจัดการมรดกทางวัฒนธรรมเมือง 
 พะเยาเพ่ือการพัฒนาเมืองยั่งยืนสร้างสรรค์,  
   ใน http://abc-un.org/research/rdg54o0010/, สืบค้นเมื่อ 20 มิถุนายน 2561. 
พระปลัดดร.เสน่ห์ ธมฺมวโร, (2555), วิถีไทเขิน เชียงตุง, เชยีงใหม่ :ส านักพิมพ์มรดกล้านนา. 
ยศ สันตสมบัติ. (2540). มนุษย์กับวัฒนธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 2, กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์  
 มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://abc-un.org/research/rdg54o0010/,%20สืบค้น


 

436     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.6 No.3 (September-December 2021) 

 

 
 
 
 
 
 
 


