
ศึกษาการประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตที่ปรากฏในคัมภีร์ธรรมบท
ของประชาชนในชุมชนน ้ายืน อ้าเภอน ้ายืน จังหวัดอุบลราชธานี 

A STUDY ON MENTAL DEVELOPMENT PROCESS APPEARING IN 
THE DHAMMAPATA SCRIPTURE OF THE PEOPLE  
IN NAMYUEN COMMUNITY, NAMYUEN DISTRICT,  

UBON RATCHATHANI PROVINCE 
 
 

1พระครูวีรกิจชลธาร (กนฺตวีโร/รัตนวัน) 
2พระครูธรรมธรศิริวัฒน์ สิริวฑฺฒโน และ 3ทิพย์ภวิษณ์ ใสชาติ 
1Phrakru Veerakitchonlatharn (Kantaveero/Rattanawan) 

2PhrakruThammathorn Siriwat Siriwatthano and 3Thipphavit Saichart 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  

 
1Surin80696@gmail.com 

 
Received  December 25, 2021;   Revised  February 12, 2022;   Accepted March 20, 2022 

 
บทคัดย่อ 

 
  บทความนี้มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องจิตในพระพุทธศาสนาเถร
วาท 2) เพ่ือศึกษากระบวนการพัฒนาจิตที่ปรากฏในคัมภีร์ธรรมบทหมวดจิตวรรค 3) เพ่ือ
ศึกษาการประยุกต์กระบวนการพัฒนาจิตในคัมภีร์ธรรมบทของประชาชนในชุมชนน้้ายืน 
อ้าเภอน้้ายืน จังหวัดอุบลราชธานี การวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ ผลการวิจัยพบว่า 1) 
จิต หมายถึง สภาพที่รับรู้อารมณ์ ทั้งที่เป็นอารมณ์อันน่าพอใจและไม่น่าพอใจ สามารถรับรู้
ได้ทั้งในอดีตและปัจจุบัน หน้าที่ของจิตจึงเป็นสภาวะธรรมที่เป็นนามธรรม มีสภาพที่นึกคิด 
รับจ้า รู้ สิ่งต่างๆ ที่มากระทบตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ เพราะจิตนั้นเป็นธรรมชาติที่รู้
อารมณ์ 2) กระบวนการพัฒนาจิตที่ปรากฏในคัมภีร์ธรรมบทหมวดจิตวรรค มีทั้งหมด 9 เรื่อง 

                                      
1 นิสิต, หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาเขตอุบลราชธานี 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร., หลักสูตรพทุธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาเขตอุบลราชธานี 
3 อาจารย์ ดร., หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 

mailto:1Surin80696@gmail.com


 

332     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ได้แก่ (2.1) เรื่องถูกวิตกทั้ง 3 เข้าครอบง้าจิตใจ วิตก 3 อย่าง (2.2) เรื่องความไม่ประมาทใน
ชีวิต ด้วยการสาธยายอาการ 32 ประการ เป็นวิธีการฝึกจิตอันข่มได้ยาก (2.3) เรื่องการรักษา
จิตอย่างเดียวไม่ให้เลื่อนลอยฟุ้งซ่านก็สามารถพ้นทุกข์ได้ (2.4) เรื่องการปล่อยความคิดเลื่อน
ลอย (2.5) เรื่องความคิดและความจริงต่างกันคือคิดอยากบวชเป็นพระจะได้ไม่เป็นผู้อดอยาก
เรื่องอาหาร (2.6) เรื่องการรู้จักใช้ปัญญาพิจารณาให้เห็นสัจธรรมความเป็นจริงตามธรรมชาติ 
(2.7) เรื่องการท้าให้จิตใจเป็นสมาธิรวมกันเป็นหนึ่ง มีศรัทธาเชื่อมั่นในสิ่งที่ถูกต้อง (2.8) เรื่อง 
การตั้งจิตไว้ผิดใน อกุศลกรรมบถ 10 ประการและ (2.9) เรื่องการตั้งจิตไว้ไม่ดีก็จะท้าให้จิต
นั้นฟุ้งไป 3) การประยุกต์กระบวนการพัฒนาจิตในคัมภีร์ธรรมบท คือ (3.1) การประมาณตน
ไม่ท้าให้ผู้อ่ืนเดือดร้อน อยู่อย่างพอเพียง การอดทนอดกลั้น มีความขยันหมั่นเพียร ท้าจิตใจ
ให้สงบ (3.2) การพัฒนาด้านจิตใจ ยอมรับความคิดเห็นของผู้อ่ืน เป็นผู้ที่มีมนุษย์สัมพันธ์ที่ดี
กล้าท้าและรับผิดชอบในสิ่งที่ท้า การพูดดี ท้าดี มีสติในการใช้ชีวิตประจ้าวัน ปฏิบัติต่อผู้อ่ืน
ด้วยความบริสุทธิ์ใจทั้งต่อหน้าและลับหลัง (3.3) มีความศรัทธาในหน้าที่ตนเอง รักในอาชีพ
ตนเอง เป็นแบบอย่างที่ดี มีความซื่อสัตย์สุจริต มีการพัฒนาตนเองต่อบทบาทหน้าที่ มีความ
รับผิดชอบ ขยันอดทน มีความพยายาม เชื่อมั่นในศักยภาพของตนเอง ตระหนักในหน้าที่และ
ความรับผิดชอบต่อสังคม  
 
ค้าส้าคัญ : การประยุกต์, กระบวนการพัฒนาจิต, คัมภีร์ธรรมบท 
 

Abstract 
 

    This article included 3 objectives as the followings: 1) to study the concept on 
mental in Theravada Buddhism; 2) to study the mental development process appearing 
in the Dhammapata scripture in the section of Citta Vagga (Mental Section); 3) to study 
the application of mental development process appearing in the Dhammapata scripture 
of the people in Namyuen community, Namyuen District, Ubon Ratchathani Province. It 
was a qualitative research. The research findings were as the followings. 1) Mental means 
the state of recognizing emotions i.e. both satisfactory emotions and unsatisfactory ones. 
It could be recognized both in the past and at the present. The duty of mental is an 
abstract. Mental is shapeless without appearance. It is only a state of emotion. It is a 
state of thinking, memorizing and recognizing various things sensing through eyes, ears, 
nose, tongue, bodily touch and mind. Mental is by nature acknowledging emotions. 2) 
Mental development process appearing in the Dhammapata scripture in the section of 
Citta Vagga (Mental Section) included 9 topics as the followings: (2.1) mind dominated by 
3 unwholesome thoughts (Vitakka); (2.2) Heedful living by enunciating the Akara (modes) 
of 32 as a method of training mentality which is hard to be contained; (2.3) Mind 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        333 

 

 

containment from being distracted that helps releasing from suffering; (2.4) aimless 
thought that is easily affected by trivial matters. (2.5) difference between thought and 
reality e.g. one wishes to be ordained for keeping himself away from hunger; (2.6) making 
use of wisdom for considering and seeing the truth as it naturally is; (2.7) concentrating 
one’s mind in unity with faith and confidence in the right path; (2.8) misleading one’s 
mind with Akusala-kammapatha 10 (unwholesome course of action); and (2.9) misleading 
one’s mind that is hard to control and causes delusions. 3) The applications of mental 
development process appearing in the Dhammapata scripture included: (3.1) managing 
oneself in modesty, harmlessness, self-sufficiency, tolerance, diligence, and peace; (3.2) 
mental development through acceptance of others’ opinion, having a good human 
relations and being responsible for what was done, right speech, right action, mindfulness 
in daily living, honest practice towards others with a truthful mind;  (3.3) being faithful in 
one’s own duties, loving one’s own career, being a good model, being honest, 
developing oneself towards one’s duties, being responsible, being diligent and patient, 
striving, being confident in one’s own potentials, being aware of duties and 
responsibilities towards society.   
  
Keywords: Application, Mental Development Process, Dhammapata Scripture 
 
บทน้า 
 

  ในการด้ารงชีวิตของมนุษย์ในโลกนี้นั้น ชีวิตของมนุษย์ทุกคน ย่อมประกอบไปด้วย 2 
ระบบที่ส้าคัญๆ คือ ระบบกายและระบบจิตที่เป็นแกนหลัก โดยระบบทั้งสองมีการท้างานที่
รวมกันเป็นหนึ่งเดียว มีความสัมพันธ์สอดคล้องเชื่อมโยงกันและกัน เพ่ือให้เกิดดุลยภาพต่อ
พฤติกรรมเป็นความสมบูรณ์แห่งชีวิต เราจะไม่สามารถท้าความส้าเร็จให้สมบูรณ์ในกิจการ
งานใดๆ ได้เลย ถ้าหากกายและจิตท้างานไม่สมดุลกัน หรือระบบใดระบบหนึ่งไม่สามารถ
ปฏิบัติหน้าที่ได้ ดังค้ากล่าวที่ว่า ความสมบูรณ์มีไม่ได้ ถ้าไร้ดุลยภาพ ดังนั้น เราจึงต้องให้
ความส้าคัญกับระบบทั้งสองอย่างเท่าเทียมกัน เพราะต่างก็เป็นส่วนหนึ่งของชีวิต ประดุจดัง
กายกับเงา (อริยา คูหา,2551 :1) 
 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มีเหตุผล มีหลักการ แนวคิด มีตัวอย่างของเรื่องต่างๆ 
มากมาย ที่ถูกบันทึกไว้ในรูปแบบของพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณวิเสส เป็น
ต้น ที่ประกอบด้วยเรื่องราวต่างๆ อันเป็นการเผยแผ่หลักพุทธธรรมที่ส้าคัญ เพ่ือรักษาไว้ซึ่ง
หลักค้าสอนในทางพระพุทธศาสนาให้คงอยู่ คัมภีร์อรรถกถาธรรมบท เป็นปกรณ์ที่พระ
พุทธโฆสาจารย์เป็นผู้รจนา ในคราวเดินทางไปแปลและแต่งอรรถกถาที่มหาวิหาร เมืองอนุ
ราธปุระ เกาะลังกา ประมาณ พ.ศ.963 รจนาขึ้นโดยมีนิทานประกอบ เพ่ืออธิบายบทแห่ง



 

334     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

พระธรรม 423 คาถา ในขุททกนิกาย พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 25 ที่แต่งอธิบายขยายความใน
อรรถกถาธรรมบทมีทั้งหมด 302 เรื่อง แต่ละเรื่องประกอบด้วยหลักธรรม คติธรรม และ
สาระประโยชน์มากมาย เป็นข้อความที่เรียบเรียงเพ่ืออธิบายพุทธภาษิตของพระพุทธเจ้าที่
ตรัสไว้สั้นๆ (พระมหาสังเวย ธมฺมเนตฺติโก, 2535:20) แต่มีความไพเราะคมคายได้ใจความ
กะทัดรัด เหมาะแก่การศึกษาเรียนรู้และใช้แก้ปัญหาชีวิตได้ดีอีกด้วย 
 ในคัมภีร์ธรรมบทได้รับความนิยมอย่างมาก ส้าหรับใช้เป็นสื่อในการเผยแผ่หลักพุทธ
ธรรม จากรุ่นสู่รุ่นก็ยังคงความเป็นเอกลักษณ์มาโดยตลอด เพราะว่ามีความสมบูรณ์พร้อมทั้ง
อรรถและรส ได้แก่ มีสาระทางธรรมที่สั้น เรียบง่าย ชัดเจน ลึกซึ้ง สะท้อนหลักพุทธธรรมที่
แท้ ช่วยให้จดจ้าได้ง่าย และสามารถน้าไปปฏิบัติในชีวิตประจ้าวันได้ แม้ข้อธรรมสั้น เรียบง่าย 
แต่ทว่าลึกซึ้งถึงแก่นพุทธธรรม ได้น้ามาจัดรวมเป็นหมวดหมู่อย่างเหมาะสม ท้าให้ผู้สนใจ
สามารถเลือกอ่านได้ตามความสนใจและมีวิธีการสอนธรรมที่ เด่นที่สุด  คือ การใช้บท
อุปมาอุปไมยอย่างคมคายชัดเจน (สุภาพรรณ ณ บางช้าง, 2526 :80) 

คณะสงฆ์ไทยในอดีต ไม่ว่าจะสมัยสุโขทัยหรือสมัยอยุธยา ได้ใช้คัมภีร์อรรถกถาธรรม
บท ประกอบการเรียนการสอนภาษาบาลี เพื่อเสริมพระไตรปิฎกเป็นเวลานานแล้ว (กรมการ
ศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ,2527:29) จนกระท่ังในสมัยปัจจุบัน ยังได้ใช้เป็นต้าราเรียนของ
พระภิกษุสามเณร ในส่วนของพระปริยัติธรรมแผนกบาลีของกองบาลีสนามหลวง นอกจากนี้ 
ยังมีการแปลคัมภีร์อรรถกถาธรรมบทเผยแผ่ในรูปแบบต่างๆ เป็นจ้านวนมาก เพ่ือใช้เป็นสื่อ
ในการเรียนการสอน การเผยแผ่หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา  
 ในพระพุทธศาสนายุคต้น มีค้าที่พระพุทธเจ้าทรงใช้เป็นชื่อจิตอยู่ 3 ค้าหลัก ๆ คือค้า
ว่า “จิต มโน วิญญาณ” (ส้.นิ. (ไทย) 16/61/116.) ทั้งสามค้านี้เป็นไวพจน์กัน (synonym) 
คือสามารถใช้แทนกันได้ส่วนพระพุทธพจน์ที่ว่า “โลกถูกจิตน้าไป ถูกจิตผลักไสไป จิตเป็น
ธรรมอย่างหนึ่งที่โลกทั้งหมดตกอยู่ในอ้านาจ” (ส้.ส.(ไทย) 15/62/73.) ในที่นี้โลกหมายถึงหมู่
สัตว์ (สัตว์โลก) ผู้ยังมีกิเลสซึ่งตกอยู่ภายใต้อ้านาจการชักน้าและการผลักใสของจิต พูดง่ายๆ 
จิตเป็นผู้สร้างโลกแห่งชีวิตของหมู่สัตว์ในสังสารวัฏทั้งหมด หรือความเป็นไปในชีวิตของสัตว์
โลกทั้งหมดสามารถทอนลงไปหาการท้างานของจิตได้  (พระมหาสมบูรณ์  วุฑฺฒิกโร, 
2550 :149) 
 เมื่อกล่าวถึงความส้าคัญของจิตแล้ว ถือได้ว่าเป็นเรื่องของชีวิตที่เป็นฝ่ายนาม ส่วน
ร่างกายภายนอกนั้นเป็นชีวิตฝ่ายรูป เมื่อรูปกับนามมาอยู่ด้วยกันเข้าจึงกลายเป็นสิ่งจ้าเป็น
อย่างยิ่ง โดยเฉพาะเรื่องของจิต เพราะจิตนี้โดยธรรมชาติของมันเอง มิใช่เป็นสภาวะที่แปด
เปื้อนสกปรก หรือมีสิ่งเศร้าหมองเจือปนอยู่ แต่สภาพเศร้าหมองนั้นเป็นของแปลกปลอมเข้า
มา ฉะนั้น การช้าระจิตให้สะอาดหมดจดจึงเป็นสิ่งที่เป็นไปได้ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต),
2546:168) ถ้าหากจะเปรียบได้กับน้้า ถึงจะขุ่นมัวสกปรกเพียงใด เราก็สามารถช้าระให้ใส
สะอาดได้ เพราะสิ่งที่ท้าให้ขุ่นมัวนั้นเป็นของแปลกปลอม หมายความว่าน้้าโดยสภาวะของมัน



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        335 

 

 

เองก็คือน้้า ไม่ใช่เป็นของสกปรก (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต),2541:328) จึงมีความจ้าเป็น
ที่ต้องมีกระบวนการเพ่ือพัฒนาคุณภาพจิตให้ปราศจากสิ่งที่เข้ามาท้ารบกวนและท้าให้จิตขุ่น
มัวเศร้าหมอง จนท้าให้จิตเดิมแท้นั้นสกปรกได้ 
 โดยภาพรวมของคัมภีร์อรรถกถาธรรมบทดังกล่าว ท้าให้ผู้วิจัยมีความสนใจเรื่อง
แนวคิดเรื่องจิตและกระบวนการพัฒนาจิตในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบท ซึ่งเป็นสิ่งที่เป็น
นามธรรมว่ามีอิทธิพลต่อการด้าเนินชีวิตและมีผลกระทบต่อชีวิตของมนุษย์อย่างไรบ้าง 
โดยเฉพาะการน้ามาประยุกต์ใช้เพ่ือส่งเสริมกระบวนการพัฒนาจิตให้กับประชาชนในชุมชน
น้้ายืน อ้าเภอน้้ายืน จังหวัดอุบลราชธานี ตามความเหมาะสมต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 
   
 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องจิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. เพ่ือศึกษากระบวนการพัฒนาจิตที่ปรากฏในคัมภีร์ธรรมบทหมวดจิตวรรค 
          3. เพ่ือการประยุกต์กระบวนการพัฒนาจิตในคัมภีร์ธรรมบทของประชาชนในชุมชน
น้้ายืน อ้าเภอน้้ายืน จังหวัดอุบลราชธานี 
 
วิธีด้าเนินการวิจัย 
 
  การศึกษาวิจัยนี้เป็นการวิจัยคุณภาพเชิงพ้ืนที่ (Field Qualitative Research) และ
ศึกษาจากเอกสาร ผู้วิจัยได้ก้าหนดขั้นตอน และวิธีการด้าเนินการวิจัยเป็น   ขั้นตอน 
ดังต่อไปนี้ 
 1. ขั นก้าหนดกรอบในการวิจัย 

 การก้าหนดกรอบปัญหาในการวิจัย โดยให้เนื้อหาอยู่ในประเด็นเกี่ยวกับจิตใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท กระบวนการพัฒนาจิตที่ปรากฏในคัมภีร์ธรรมบท และวิเคราะห์
กระบวนการพัฒนาจิตในคัมภีร์ธรรมบทไปประยุกต์ใช้กับประชาชนในชุมชนน้้ายืน อ้าเภอน้้า
ยืน จังหวัดอุบลราชธานี  
 2. ขั นศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูล 

 ขั้นตอนการศึกษาค้นคว้าเอกสารและรวบรวมข้อมูลการวิจัย โดยค้นคว้าเกี่ยวกับจิต
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท กระบวนการพัฒนาจิตที่ปรากฏในคัมภีร์ธรรมบท และวิเคราะห์
กระบวนการพัฒนาจิตในคัมภีร์ธรรมบทไปประยุกต์ใช้กับประชาชนในชุมชนน้้ายืน อ้าเภอน้้า
ยืน จังหวัดอุบลราชธานี ด้วยการศึกษาค้นคว้าข้อมูลขั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษา
บาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏ้ พ.ศ.2500 พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย พ.ศ.2539 ศึกษาจากอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ปกรณวิเสส อรรถกถาฎีกาปรณ  



 

336     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

วิเสสและศึกษาค้นคว้าข้อมูลขั้นทุติยภูมิ ได้แก่ ศึกษาจากหนังสือ ต้าราวิชาการ งานวิจัย งาน
วิทยานิพนธ์ที่เก่ียวข้อง 

  3. การเก็บข้อมูลและการวิเคราะห์ข้อมูล 
 3.1 การศึกษาภาคสนาม ในพื้นที่ชุมชนน้้ายืน อ้าเภอน้้ายืน จังหวัดอุบลราชธานี 
ด้วยการเก็บข้อมูลการสัมภาษณ์ เพ่ือน้ามาท้าการวิเคราะห์ตามกระบวนของการวิจัยต่อไป
 3.2  เครื่องมือที่ใช้ในเก็บรวบรวมข้อมูลในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ คือ  
1) แบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง และแบบสัมภาษณ์แบบไม่มี โครงสร้าง 2) แบบ
สังเกตการณ ์
 3.3 ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล คือ 1) จัดเรียงล้าดับและแยกแยะข้อมูลที่ได้มาทั้งหมด
ให้เป็นหมวดหมู่ตามเรื่องการท้าวิจัย 2) วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้มา ตามจุดประสงค์ของการวิจัย 
3) น้าเสนอผลการศึกษาแบบพรรณนาวิเคราะห์ 
  3.4 เรียบเรียงข้อมูล น้าข้อมูลที่ได้จากการค้นคว้าเอกสาร เพ่ือวิเคราะห์เชิง
สังเคราะห์เนื้อหา อธิบายความให้เห็นข้อเท็จจริง เพ่ือตอบโจทย์เนื้อหาตามวัตถุประสงค์ที่ตั้ง
ไว้ จากนั้นน้าข้อมูลที่ได้จากการวิเคราะห์มาเรียบเรียงเขียนเป็นวิทยานิพนธ์แบบพรรณนาเชิง
โวหาร ตามโครงสร้างเนื้อหาและน้าข้อมูลทั้งหมดมาสรุปผลการวิจัย อภิปรายผลการวิจัย
และพิมพ์เผยแพร่ต่อไป 

 
ผลการวิจัย 
 
  การศึกษาวิจัยเรื่อง ศึกษาการประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตที่ปรากฏในคัมภีร์
ธรรมบทของประชาชนในชุมชนน้้ายืน อ้าเภอน้้ายืน จังหวัดอุบลราชธานี ผลการวิจัย ดังนี้ 
  1. จิต คือ สภาพที่รับรู้อารมณ์ ทั้งที่เป็นอารมณ์อันน่าพอใจและไม่น่าพอใจ สามารถ
รับรู้ได้ทั้งในอดีตและปัจจุบัน จิตนี้มีธรรมชาติที่เกิดดับทีละดวง เป็นนามธรรมไม่มีรูปร่าง 
และอาศัยกายเท่านั้นเป็นที่อยู่ เมื่อกายนี้ดับจิตก็จะดับและไปจุติใหม่ทันที จิตนั้นเป็นฝ่าย
นามธรรม ไม่มีรูปร่างปรากฏให้เห็น เป็นแต่เพียงสภาวะทางอารมณ์เท่านั้น ที่คอยเป็นตัวใน
การท้าหน้าที่รับจ้ารู้สึกนึกคิด เพ่ือส่งต่อไปยังกายคือประสาทสัมผัสทั้ง 6 มนุษย์จึงรู้และ
เข้าใจในการสื่อสารซึ่งกันและกัน เพราะมีองค์ประกอบครบทั้งส่วนของวัตถุ อายตนะภายใน
ภายนอก และวิญญาณ เมื่อทั้งสามองค์ประกอบท้างานร่วมกันก็ท้าให้เกิดความรู้สึกนึกคิดจ้า
ได้หมายรู้สิ่งต่างๆ ในโลก ส่วนประกอบของจิตจะขาดจากเจตสิกไม่ได้เลย โดยธรรมชาติของ
ชีวิตแล้ว ก็จะต้องมีจิต เจตสิก และรูป เมื่อรวมกันแล้วก็จะได้ชีวิตที่เป็นฝ่ายรูปและนาม ฝ่าย
นามนี้เองคือส่วนของจิตและเจตสิก ส่วนรูปนั้นก็อาศัยจิตเจตสิกฝ่ายนามนี้เอง จึงท้าให้เกิด
การรับรู้ถึงอารมณ์และสิ่งต่างๆ ได้อย่างชัดเจน จิตก็คือธรรมชาติที่รู้อารมณ์ หรือธรรมชาติที่
ท้าหน้าที่ เห็น ได้ยิน รู้กลิ่น รู้รส รู้สึกต่อการสัมผัสถูกต้องทางกาย และรู้สึกนึกคิดทางใจ จิต



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        337 

 

 

ที่เป็นอารมณ์รับความรู้สึกจึงมีอยู่ 3 ประเภทด้วยกันคือ จิตที่ประกอบด้วยความโลภ โกรธ 
หลง จิตที่ไม่ประกอบด้วยความโลภ โกรธ หลง และจิตที่ไม่เป็นไปตามสองประการดังกล่าว 
แต่เป็นจิตที่มีลักษณะกลางๆ ไม่ประกอบด้วยฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง  จิต หมายถึง สภาพที่รับรู้
อารมณ์ ทั้งที่เป็นอารมณ์อันน่าพอใจและไม่น่าพอใจ สามารถรับรู้ได้ทั้งในอดีตและปัจจุบัน 
จิตนี้มีธรรมชาติเกิดดับทีละดวง เป็นนามธรรมไม่มีรูปร่าง และอาศัยกายเท่านั้นเป็นที่อยู่ เมื่อ
กายนี้ดับจิตก็จะดับและไปจุติใหม่ทันที จิตนั้นเป็นฝ่ายนามธรรม ไม่มีรูปร่างปรากฏให้เห็น 
เป็นแต่เพียงสภาวะทางอารมณ์เท่านั้น หน้าที่ของจิตจึงเป็นสภาวะธรรมที่เป็นนามธรรม มี
สภาพที่นึกคิด รับจ้า รู้ สิ่งต่างๆ ที่มากระทบตา หู  จมูก ลิ้น กาย และใจ เพราะจิตนั้นเป็น
ธรรมชาติที่รู้อารมณ์ 
 2. กระบวนการพัฒนาจิตที่ปรากฏในคัมภีร์ธรรมบทหมวดจิตวรรค มีทั้งหมด 9 เรื่อง 
ได้แก่ 1) เรื่องถูกวิตกทั้ง 3 เข้าครอบง้าจิตใจ วิตก 3 อย่าง คือ (1) กามวิตก ความตริในทาง
กาม (2) พยาบาทวิตก ความตริในทางพยาบาท  (3) วิหิงสาวิตก  ความตรีในทางเบียดเบียน 
2) เรื่องความไม่ประมาทในชีวิต ด้วยการสาธยายอาการ 32 ประการ เป็นวิธีการฝึกจิตอันข่ม
ได้ยาก 3) เรื่องการรักษาจิตอย่างเดียวไม่ให้เลื่อนลอยฟุ้งซ่านก็สามารถพ้นทุกข์ได้ 4) เรื่อง
การปล่อยความคิดเลื่อนลอยไปเรื่อยๆ เพียงแค่พระอุปัชฌาย์ไม่รับผ้าของตน จนท้าให้ตนเอง
อยากสึก 5) เรื่องความคิดและความจริงต่างกันคือคิดอยากบวชเป็นพระจะได้ไม่เป็นผู้อด
อยากเรื่องอาหาร 6) เรื่องการรู้จักใช้ปัญญาพิจารณาให้เห็นสัจธรรมความเป็นจริงตาม
ธรรมชาติ จิตก็จะพ้นจากความยึดติดได้ 7) เรื่องการท้าให้จิตใจเป็นสมาธิรวมกันเป็นหนึ่ง มี
ศรัทธาเชื่อมั่นในสิ่งที่ถูกต้อง 8) เรื่องการตั้งจิตไว้ผิดใน อกุศลกรรมบถ 10 ประการ และ 9) 
เรื่อง การตั้งจิตไว้ไม่ดีก็จะท้าให้จิตนั้นฟุ้งไป จนยากที่จะควบคุมได้ จนท้าให้เกิดความหลงใน
รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสได้ 
 3. การประยุกต์กระบวนการพัฒนาจิตในคัมภีร์ธรรมบทของประชาชนในชุมชนน้้า
ยืน อ้าเภอ น้้ายืน จังหวัดอุบลราชธานี ได้แก่ 1) การประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตด้าน
การครองตน ได้แก่  การประมาณตนไม่ท้าให้ผู้อ่ืนเดือดร้อน อยู่อย่างพอเพียง การอดทนอด
กลั้น มีความขยันหมั่นเพียร ท้าจิตใจให้สงบ เชื่อมั่นในตนเอง การน้าเอาหลักธรรมไปปฏิบัติ
เพ่ือการบริหารตนเอง เป็นคนมีระเบียบวินัย ด้าเนินชีวิตได้อย่างดีงาม การคิดดี พูดดี ท้าดี มี
สติในการใช้ชีวิตประจ้าวัน เป็นผู้มีมนุยสัมพันธ์ดี ยอมรับความคิดเห็นของผู้อ่ืน  2) การ
ประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตด้านการครองคน ให้ความส้าคัญของการพัฒนาด้านจิตใจ 
ยอมรับความคิดเห็นของผู้อื่น เป็นผู้ที่มีมนุษย์สัมพันธ์ที่ดีกล้าท้าและรับผิดชอบในสิ่งที่ท้า การ
ปฏิบัติตามสั งคหวัตถุ  4 ที่ ช่วยประสานคนหมู่มาก การพูดดี  ท้ าดี  มีสติ ในการใช้
ชีวิตประจ้าวัน ปฏิบัติต่อผู้ อ่ืนด้วยความบริสุทธิ์ใจทั้งต่อหน้าและลับหลัง  พิจารณาอย่าง
รอบคอบ ช่วยเหลือผู้อ่ืนบ้างตามก้าลัง ปฏิบัติกับทุกคนอย่างเสมอภาคไม่ล้าเอียง 3) การ
ประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตด้านการครองงาน มีความศรัทธาในหน้าที่ตนเอง รักใน



 

338     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

อาชีพตนเอง เป็นแบบอย่างที่ดี มีความซื่อสัตย์สุจริต มีการพัฒนาตนเองต่อบทบาทหน้าที่ มี
ความรับผิดชอบ ขยันอดทน มีความพยายาม เชื่อมั่นในศักยภาพของตนเอง ผู้เสียสละ
แรงกายเพ่ือให้ได้มาเพ่ือความถูกต้อง และกระตือรือร้น  ตระหนักในหน้าที่และความ
รับผิดชอบต่อสังคม  
 
อภิปรายผล 
 
 การศึกษาวิจัยเรื่อง ศึกษาการประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตที่ปรากฏในคัมภีร์
ธรรมบทของประชาชนในชุมชนน้้ายืน อ้าเภอน้้ายืน จังหวัดอุบลราชธานี มีประเด็นที่สามารถ
อภิปรายผลได้ ดังนี้ 

 1. จิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท หมายถึง สภาพที่รับรู้อารมณ์ ทั้งที่เป็นอารมณ์อัน
น่าพอใจและไม่น่าพอใจ สามารถรับรู้ได้ทั้งในอดีตและปัจจุบัน จิตนี้มีธรรมชาติที่เกิดดับทีละ
ดวง เป็นนามธรรมไม่มีรูปร่าง และอาศัยกายเท่านั้นเป็นที่อยู่ เมื่อกายนี้ดับจิตก็จะดับและไป
จุติใหม่ทันที จิตนั้นเป็นฝ่ายนามธรรม ไม่มีรูปร่างปรากฏให้เห็น เป็นแต่เพียงสภาวะทาง
อารมณ์เท่านั้น ที่คอยเป็นตัวในการท้าหน้าที่รับจ้ารู้สึกนึกคิด เพื่อส่งต่อไปยังกายคือประสาท
สัมผัสทั้ง 6 มนุษย์จึงรู้และเข้าใจในการสื่อสารซึ่งกันและกัน เพราะมีองค์ประกอบครบทั้ง
ส่วนของวัตถุ อายตนะภายในภายนอก และวิญญาณ เมื่อทั้งสามองค์ประกอบท้างานร่วมกัน
ก็ท้าให้เกิดความรู้สึกนึกคิดจ้าได้หมายรู้สิ่งต่างๆ ในโลก ค้าที่เป็นไวพจน์ของจิตได้แก่ ค้าว่า
มนัส หทัย ปัณฑระ มนายตะ มนินทรีย์ วิญญาณ วิญญาณขันธ์ และมโนวิญญาณธาตุ  ใช้
แทนกันได้ในบางโอกาส มิใช่แทนกันได้ทุกโอกาสเสมอไป ถึงอย่างไรก็ตามถือได้ว่าเป็นค้าที่มี
ความหมายที่คล้ายกันกับค้าว่าจิต ที่สามารถสื่อสารกันให้เข้าใจได้ สอดคล้องกับพระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ในหนังสือ พุทธธรรม เกี่ยวกับจิต หรือวิญญาณไว้ว่า แบ่ง
ออกเป็น 6 คือ จักขุวิญญาณ โสตวิญญาณ ฆานวิญญาณ ชิวหาวิญญาณ กายวิญญาณ และ
มโนวิญญาณ ตามแนวอภิธรรม เรียกวิญญาณขันธ์ทั้งหมดว่า "จิต" และจ้าแนกออกไปเป็น 
99 หรือ 121 ดวง คือ 1) จ้าแนกตามภูมิ หรือระดับจิต เป็นกามาวจรจิต 54 ดวง   รูปาวจร
จิต 15 ดวง  อรูปาวจรจิต 12 ดวง โลกุตตรจิต 8 (แยกพิสดารเป็น 40 ดวง) 2) จ้าแนกโดย
คุณสมบัติเป็น อกุศลจิต 12 ดวง กุศลจิต 21 ดวง (พิสดาร 37 ดวง) วิบากจิต 52 ดวง ) 
กิริยาจิต 20 
 ส่วนประกอบของจิตจะขาดจากเจตสิกไม่ได้เลย โดยธรรมชาติของชีวิตแล้ว ก็จะต้อง
มีจิต เจตสิก และรูป เมื่อรวมกันแล้วก็จะได้ชีวิตที่เป็นฝ่ายรูปและนาม ฝ่ายนามนี้เองคือส่วน
ของจิตและเจตสิก ส่วนรูปนั้นก็อาศัยจิตเจตสิกฝ่ายนามนี้เอง จึงท้าให้เกิดการรับรู้ถึงอารมณ์
และสิ่งต่างๆ ได้อย่างชัดเจน จิตก็คือธรรมชาติที่รู้อารมณ์ หรือธรรมชาติที่ท้าหน้าที่ เห็น ได้
ยิน รู้กลิ่น รู้รส รู้สึกต่อการสัมผัสถูกต้องทางกาย และรู้สึกนึกคิดทางใจ จิตที่เป็นอารมณ์รับ



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        339 

 

 

ความรู้สึกจึงมีอยู่ 3 ประเภทด้วยกันคือ จิตที่ประกอบด้วยความโลภ โกรธ หลง จิตที่ ไม่
ประกอบด้วยความโลภ โกรธ หลง และจิตที่ไม่เป็นไปตามสองประการดังกล่าว แต่เป็นจิตที่มี
ลักษณะกลางๆ ไม่ประกอบด้วยฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง สอดคล้องกับ บรรจบ บรรณรุจิ ได้กล่าวไว้
ในหนังสือ “จิต มโน วิญญาณ”ว่าร่างกายมีได้ เพราะปัจจัยหลายอย่างประชุมกัน ของธาตุ 4 
คือ ปฐวี อาโป เตโช วาโย ส่วนจิต มโน วิญญาณมีได้เพราะการปรุงแต่งเจตสิกธรรมต่าง 
ฉะนั้นจึงสรุปได้ว่า ในทรรศนะของพระพุทธศาสนา ไม่มีอัตตาที่ที่แท้จริง สรรพสิ่งล้วนเป็น
อนัตตาทั้งสิ้น เพราะเกิดดับอยู่ตลอดเวลา 
 สภาพรู้ทั้งหลายมีจิตเป็นผู้รู้ แต่ปุถุชนทั่วไปจะเข้าใจผิดว่า เราเห็น เราได้ยินเรารู้
กลิ่น เรารู้รส เราเย็น เราร้อน เรารู้สึก เราคิดนึกทั้งๆ ที่จริงแล้ว สภาพรู้ทั้งหลายนี้เป็นจิต 
ไม่ใช่เรา เป็นเพียงสภาวธรรม ที่เกิดขึ้นตามเหตุตามปัจจัย เกิดขึ้นแล้วก็ดับไปอย่างรวดเร็ว  
หาแก่นสาร หาเจ้าของ หาตัวตนมิได้เลย มีแต่จิตกับอารมณ์ เท่านั้น ที่เกิดขึ้น ตั้งอยู่แล้วก็ดับ
ไป เพราะไม่รู้ความจริงเช่นนี้ จึงหลงผิดคิดว่าเป็นเรามาตลอดเวลา ตั้งแต่เกิดจนกระทั่งตาย 
และเพราะมีเรานี่แหละ จึงได้มีแต่ความทุกข์อยู่ตลอด เพราะมีเรานี่แหละจึงมีความรู้สึก 
เหมือนกับแบกโลกไว้ทั้งโลก ถ้าเอาเรา ออกเสียได้ก็จะรู้สึก เหมือนกับว่าก้าลังยืนอยู่เหนือ
โลก ลักษณะของจิตโดยธรรมชาติแล้ว ก็จะไปได้ไกลไม่จ้ากัดเวลาสถานที่ เที่ยวไปแต่ดวง
เดียวทั้งในอดีตและปัจจุบัน ไม่มีรูปร่างที่สามารถมองเห็นได้ มีเพียงร่างกายเท่านั้นเป็นที่อยู่
อาศัย เมื่อชีวิตดับลงจิตนี้ก็จะเกิดใหม่ทันที ถ้าเป็นสภาพจิตของปุถุชนคนธรรมดาทั่วไปแล้วก็
จะมีลักษณะ ดิ้นรน กวัดแกว่ง  รักษาไว้ยาก ห้ามไว้ได้ยาก ข่มได้ยาก เพราะเป็นธรรมชาติ
ของจิต แต่ถ้าจิตนั้นได้รับการขัดเกลาพัฒนาจนถึงที่สุดแล้ว จิตนั้นก็จะเป็นอิสระจากสิ่งผูกมัด
ทั้งหลายในโลกได้ สอดคล้องกับ คงศักดิ์ ตันไพจิต ได้กล่าวสรุปไว้ว่า “โลกอันจิตเสือกใสไป 
โลกทั้งหมดเป็นไปตามอ้านาจของธรรมอย่างเดียว คือจิต” นั่นคือ ความคิดที่เกิดขึ้นกับจิต
เป็นการเคลื่อนไหว เป็นการกระเพ่ือมหวั่นไหวของจิต เป็นแรงกระตุ้นที่เกิดขึ้นกับจิต 
(สังขาร) น้อมน้าให้คนท้าอะไรต่างๆนานาตามอ้านาจของโลภ โกรธ หลง ที่แฝงมีกบความคิด 
สร้างโลกแห่งจินตนาการของตนเองขึ้นมาเสมือนภาพลวงดั่งกับของจริง (Hologram) ท้าให้
คนท้าชั่วหรือดี ต่างกันไป เกิดกรรมจ้าแนกสัตว์บุคคลต่างๆ กันข้ึน  
 หน้าที่ของจิตจึงเป็นสภาวะธรรมที่เป็นนามธรรม มีสภาพที่นึกคิด รับจ้า รู้ สิ่งต่างๆ 
ที่มากระทบตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เพราะจิตนั้นเป็นธรรมชาติที่รู้อารมณ์ แม้พระพุทธ
องค์เองก็ยังให้ความส้าคัญในเรื่องของจิตเป็นอันดับแรก เนื่องจากจิตนี้เป็นใหญ่สุดในชีวิต จะ
สุขหรือทุกข์ เศร้าหมองหรือผ่องใสก็อยู่ที่จิตเท่านั้น เมื่อจิตดีก็จะน้าชีวิตไปสู่ทางที่ดี หากจิตนี้
ไม่ดีก็จะน้าชีวิตไปสู่อบายได้เช่นเดียวกัน การท้างานของจิตจึงขึ้นอยู่กับอายตนะภายนอก 
และอายตนะภายใน อันประกอบด้วยวิญญาณฝ่ายที่เป็นตัวรับรู้ เมื่อมีรูปมีตาเห็นรูปและ
วิญญาณคือตัวรู้ประกอบกัน ก็จะท้าให้การท้าหน้าที่ของจิตนั้นเกิดขึ้นอย่างสมบูรณ์ ถ้าหาก
รับรู้สิ่งต่างๆ แล้วเกิดความยึดติดถือมั่นในสิ่งนั้นๆ ก็จะส่งผลนั้นต่อไปในภพอ่ืนๆ ท้าให้เกิด



 

340     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ภพเกิดชาติอย่างไม่มีที่สิ้นสุด จิต หมายถึง สภาพที่รับรู้อารมณ์ ทั้งที่เป็นอารมณ์อันน่าพอใจ
และไม่น่าพอใจ สามารถรับรู้ได้ทั้งในอดีตและปัจจุบัน จิตนี้มีธรรมชาติเกิดดับทีละดวง เป็น
นามธรรมไม่มีรูปร่างและอาศัยกายเท่านั้นเป็นที่อยู่ เมื่อกายนี้ดับจิตก็จะดับและไปจุติใหม่
ทันที จิตนั้นเป็นฝ่ายนามธรรม ไม่มีรูปร่างปรากฏให้เห็น เป็นแต่เพียงสภาวะทางอารมณ์
เท่านั้น หน้าที่ของจิตจึงเป็นสภาวะธรรมที่เป็นนามธรรม มีสภาพที่นึกคิด รับจ้า รู้ สิ่งต่างๆ 
ที่มากระทบตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เพราะจิตนั้นเป็นธรรมชาติที่รู้อารมณ์ สอดคล้องกับ 
ภาณุวังโส (Dr.Thich Minh Chau) ได้กล่าวไว้ในหนังสือจิตวิทยาเชิงพุทธ เนื้อหากล่าวถึง
ชีวิตที่ประกอบด้วยรูปหรือร่างกายและนามคือส่วนที่เป็นจิตที่มีความสามารถอยู่  4 ประการ
คือ 1) ความรู้สึก 2) ความทรงจ้า 3) การคิดปรุงแต่ง 4) การรับรู้สิ่งต่างๆ และอธิบายถึง
สภาพที่ท้าให้เกิดทุกข์ สาเหตุของการเกิดทุกข์ การเวียนว่ายตายเกิด กฎแห่งกรรม ตลอดถึง
วิธีการท้าให้ทุกข์ลดลงจนถึงการดับทุกข์ไปในที่สุด 
 2. กระบวนการพัฒนาจิตที่ปรากฏในคัมภีร์ธรรมบทหมวดจิตวรรค มีทั้งหมด 9 เรื่อง 
ได้แก่ 1) เรื่องถูกวิตกทั้ง 3 เข้าครอบง้าจิตใจ วิตก 3 อย่าง คือ (1) กามวิตก ความตริในทาง
กาม (2) พยาบาทวิตก  ความตริในทางพยาบาท (3) วิหิงสาวิตก  ความตรีในทางเบียดเบียน 
2) เรื่องความไม่ประมาทในชีวิต ด้วยการสาธยายอาการ 32 ประการ เป็นวิธีการฝึกจิตอันข่ม
ได้ยาก 3) เรื่องการรักษาจิตอย่างเดียวไม่ให้เลื่อนลอยฟุ้งซ่านก็สามารถพ้นทุกข์ได้ 4) เรื่อง
การปล่อยความคิดเลื่อนลอยไปเรื่อยๆ เพียงแค่พระอุปัชฌาย์ไม่รับผ้าของตน จนท้าให้ตนเอง
อยากสึก 5) เรื่องความคิดและความจริงต่างกันคือคิดอยากบวชเป็นพระจะได้ไม่เป็นผู้อด
อยากเรื่องอาหาร 6) เรื่องการรู้จักใช้ปัญญาพิจารณาให้เห็นสัจธรรมความเป็นจริงตาม
ธรรมชาติ จิตก็จะพ้นจากความยึดติดได้ 7) เรื่องการท้าให้จิตใจเป็นสมาธิรวมกันเป็นหนึ่ง มี
ศรัทธาเชื่อมั่นในสิ่งที่ถูกต้อง 8) เรื่องการตั้งจิตไว้ผิดใน อกุศลกรรมบถ 10 ประการ และ 9) 
เรื่อง การตั้งจิตไว้ไม่ดีก็จะท้าให้จิตนั้นฟุ้งไป จนยากที่จะควบคุมได้ จนท้าให้เกิดความหลงใน
รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสได้ สอดคล้องกับ สอดคล้องกับ พระมหาราเชนทร์ ธมฺมกาโม (ธาตุ
เงิน) ได้ท้าวิทยานิพนธ์เรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบความจริงเรื่องจิตในพระพุทธศาสนากับ
จิตในปรัชญาตะวันตกสมัยโบราณ”งานวิจัยนี้มีจุดหมายในการน้าหลักค้าสอนของ
พระพุทธศาสนาส่วนที่เป็นความจริงสูงสุดหรือปรมัตถธรรม โดยเฉพาะเรื่องวิญญาณที่แบ่ง
ออกเป็น อกุศลจิต (จิตที่ชั่ว) กุศลจิต (จิตที่ดี) วิปากจิต (จิตที่เป็นผลของอกุศลจิตและกุศล
จิต) และโลกุตตรจิต (จิตที่พัฒนาแล้ว) ที่พระพุทธเจ้าได้สอนไว้ที่ปรากฏเป็นหลักฐานใน
คัมภีร์พระไตรปิฎก น้ามาเสนอเป็นตัวหลัก แล้วน้าทัศนะเรื่องจิตของนักปรัชญาตะวันตก
สมัยโบราณมาเปรียบเทียบ ตามที่มีผู้บันทึกหรือนิพนธ์ไว้ ซึ่งท้าให้เห็นจุดเริ่มต้นของความคิด
เรื่องจิตทางตะวันตกและตะวันออกว่ามีความคล้ายคลึงกันเพียงใด รวมทั้งกระบวนการ 
พัฒนาสู่ความสูงสุดด้วย โดยเฉพาะแนวคิดเรื่องจิตของตะวันตก มักจะเป็นไปในด้านอัตตวิสัย
มากกว่าปรวิสัย ซึ่งน้าไปสู่การตอบปัญหาทางชีวิตและพฤติกรรมของมนุษย์ได้ 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        341 

 

 

 3. การประยุกต์กระบวนการพัฒนาจิตในคัมภีร์ธรรมบทของประชาชนในชุมชนน้้า
ยืน อ้าเภอ น้้ายืน จังหวัดอุบลราชธานี ได้แก่ 1) การประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตด้าน
การครองตน ได้แก่  การประมาณตนไม่ท้าให้ผู้อ่ืนเดือดร้อน อยู่อย่างพอเพียง การอดทนอด
กลั้น มีความขยันหมั่นเพียร ท้าจิตใจให้สงบ เชื่อมั่นในตนเอง การน้าเอาหลักธรรมไปปฏิบัติ
เพ่ือการบริหารตนเอง เป็นคนมีระเบียบวินัย ด้าเนินชีวิตได้อย่างดีงาม การคิดดี พูดดี ท้าดี มี
สติในการใช้ชีวิตประจ้าวัน เป็นผู้มีมนุยสัมพันธ์ดี ยอมรับความคิดเห็นของผู้อ่ืน  2) การ
ประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตด้านการครองคน ให้ความส้าคัญของการพัฒนาด้านจิตใจ 
ยอมรับความคิดเห็นของผู้อื่น เป็นผู้ที่มีมนุษย์สัมพันธ์ที่ดีกล้าท้าและรับผิดชอบในสิ่งที่ท้า การ
ปฏิบัติตามสั งคหวัตถุ  4 ที่ ช่วยประสานคนหมู่มาก การพูดดี  ท้ าดี  มีสติ ในการใช้
ชีวิตประจ้าวัน ปฏิบัติต่อผู้ อ่ืนด้วยความบริสุทธิ์ใจทั้งต่อหน้าและลับหลัง พิจารณาอย่าง
รอบคอบ ช่วยเหลือผู้อ่ืนบ้างตามก้าลัง ปฏิบัติกับทุกคนอย่างเสมอภาคไม่ล้าเอียง 3) การ
ประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตด้านการครองงาน มีความศรัทธาในหน้าที่ตนเอง รักใน
อาชีพตนเอง เป็นแบบอย่างที่ดี มีความซื่อสัตย์สุจริต มีการพัฒนาตนเองต่อบทบาทหน้าที่ มี
ความรับผิดชอบ ขยันอดทน มีความพยายาม เชื่อมั่นในศักยภาพของตนเอง ผู้เสียสละ
แรงกายเพ่ือให้ได้มาเพ่ือความถูกต้อง และกระตือรือร้น  ตระหนักในหน้าที่และความ
รับผิดชอบต่อสังคม สอดคล้องกับพระอธิการไพศาล กิตฺติภทฺโท (บ้ารุงแคว้น) (2545) ได้
ศึกษาเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์เรื่องการประยุกต์ใช้พุทธปรัชญาในการบ้ารุงรักษาจิตผู้ป่วย” 
พบว่าร่างกายและจิตใจทั้งสองนี้มีความสัมพันธ์กัน เมื่อมนุษย์ป่วยทางด้านร่างกาย จิตใจก็
พลอยกระทบกระเทือนไปด้วย ในท้านองเดียวกัน เมื่อมนุษย์ไม่สบายใจ ร่างกายก็พลอย
กระทบกระเทือนไปด้วย การบ้าบัดรักษาต้องด้าเนินควบคู่กันไปทั้งด้านร่างกายและจิตใจ 
บางคนป่วยใจมากกว่าป่วยกาย เมื่อจิตใจส้าคัญกว่าร่างกายเช่นนี้  พระพุทธศาสนาจึงเน้น
เรื่องการดูแลจิตใจเป็นส้าคัญ การน้าหลักธรรมมาประยุกต์ใช้ในการบ้าบัดดูแลผู้ป่วยด้าน
จิตใจ เป็นวิถีทางบ้าบัดรักษาที่มีเหตุผลทางวิทยาศาสตร์รองรับส่งผลให้การบ้าบัดโรคทาง
กายหายได้ไวหรือไม่ลุกลามไป การศึกษาพบว่า พระพุทธศาสนาเกี่ยวข้องกับการแพทย์และ
การเยียวยา 2 ด้าน คือ ด้านสัจธรรม คือการดูแลรักษาชีวิตตามธรรมชาติ กับด้านจริยธรรม 
คือการดูแลรักษาโรคที่เกิดขึ้นทั้งทางกายและจิตใจด้วยการเน้นการกระท้าที่ถูกต้องดีงามเป็น
ประโยชน์แก่คนไข้อย่างแท้จริง  
 
องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา 
 
  จิต คือ สภาพที่รับรู้อารมณ์ ทั้งที่เป็นอารมณ์อันน่าพอใจและไม่น่าพอใจ สามารถ
รับรู้ได้ทั้งในอดีตและปัจจุบัน มีสภาพที่นึกคิด รับจ้า รู้ สิ่งต่างๆ ที่มากระทบตา หู จมูก ลิ้น 
กาย และใจ เพราะจิตนั้นเป็นธรรมชาติที่รู้อารมณ์ มีกระบวนการพัฒนาจิตที่ปรากฏในคัมภีร์



 

342     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ธรรมบทหมวดจิตวรรค มีทั้งหมด 9 เรื่อง ได้แก่ 1) เรื่องถูกวิตกทั้ง 3 เข้าครอบง้าจิตใจ วิตก 
3 อย่าง คือ (1) กามวิตก ความตริในทางกาม (2) พยาบาทวิตก  ความตริในทางพยาบาท  
(3) วิหิงสาวิตก  ความตรีในทางเบียดเบียน 2) เรื่องความไม่ประมาทในชีวิต ด้วยการสาธยาย
อาการ 32 ประการ เป็นวิธีการฝึกจิตอันข่มได้ยาก 3) เรื่องการรักษาจิตอย่างเดียวไม่ให้เลื่อน
ลอยฟุ้งซ่านก็สามารถพ้นทุกข์ได้ 4) เรื่องการปล่อยความคิดเลื่อนลอยไปเรื่อยๆ เพียงแค่พระ
อุปัชฌาย์ไม่รับผ้าของตน จนท้าให้ตนเองอยากสึก 5) เรื่องความคิดและความจริงต่างกันคือ
คิดอยากบวชเป็นพระจะได้ไม่เป็นผู้อดอยากเรื่องอาหาร 6) เรื่องการรู้จักใช้ปัญญาพิจารณา
ให้เห็นสัจธรรมความเป็นจริงตามธรรมชาติ จิตก็จะพ้นจากความยึดติดได้  7) เรื่องการท้าให้
จิตใจเป็นสมาธิรวมกันเป็นหนึ่ง มีศรัทธาเชื่อมั่นในสิ่งที่ถูกต้อง 8) เรื่อง ก า รตั้ ง จิ ต ไว้ ผิ ด ใน 
อกุศลกรรมบถ 10 ประการ และ 9) เรื่อง การตั้งจิตไว้ไม่ดีก็จะท้าให้จิตนั้นฟุ้งไป จนยากที่จะ
ควบคุมได้ จนท้าให้เกิดความหลงในรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสได้ 
 การประยุกต์กระบวนการพัฒนาจิตในคัมภีร์ธรรมบทของประชาชนในชุมชนน้้ายืน 
อ้าเภอ น้้ายืน จังหวัดอุบลราชธานี ได้แก่ 1) การประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตด้านการ
ครองตน ได้แก่  การประมาณตนไม่ท้าให้ผู้อื่นเดือดร้อน อยู่อย่างพอเพียง การอดทนอดกลั้น 
มีความขยันหมั่นเพียร ท้าจิตใจให้สงบ เชื่อมั่นในตนเอง การน้าเอาหลักธรรมไปปฏิบัติเพ่ือ
การบริหารตนเอง เป็นคนมีระเบียบวินัย ด้าเนินชีวิตได้อย่างดีงาม การคิดดี พูดดี ท้าดี มีสติ
ในการใช้ชีวิตประจ้าวัน เป็นผู้มีมนุยสัมพันธ์ดี ยอมรับความคิดเห็นของผู้ อ่ืน  2) การ
ประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตด้านการครองคน ให้ความส้าคัญของการพัฒนาด้านจิตใจ 
ยอมรับความคิดเห็นของผู้อื่น เป็นผู้ที่มีมนุษย์สัมพันธ์ที่ดีกล้าท้าและรับผิดชอบในสิ่งที่ท้า การ
ปฏิบัติตามสั งคหวัตถุ  4 ที่ ช่วยประสานคนหมู่มาก การพูดดี  ท้ าดี  มีสติ ในการใช้
ชีวิตประจ้าวัน ปฏิบัติต่อผู้ อ่ืนด้วยความบริสุทธิ์ใจทั้งต่อหน้าและลับหลัง พิจารณาอย่าง
รอบคอบ ช่วยเหลือผู้อ่ืนบ้างตามก้าลัง ปฏิบัติกับทุกคนอย่างเสมอภาคไม่ล้าเอียง 3) การ
ประยุกต์ใช้กระบวนการพัฒนาจิตด้านการครองงาน มีความศรัทธาในหน้าที่ตนเอง รักใน
อาชีพตนเอง เป็นแบบอย่างที่ดี มีความซื่อสัตย์สุจริต มีการพัฒนาตนเองต่อบทบาทหน้าที่ มี
ความรับผิดชอบ ขยันอดทน มีความพยายาม เชื่อมั่นในศักยภาพของตนเอง ผู้ เสียสละ
แรงกายเพ่ือให้ได้มาเพ่ือความถูกต้อง และกระตือรือร้น  ตระหนักในหน้าที่และความ
รับผิดชอบต่อสังคม  
 
 
 
 
 
 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        343 

 

 

เอกสารอ้างอิง 
 
อริยา คูหา, (2555). กาย จิต: ความสมบูรณ์แห่งชีวิต, คณะศึกษาศาสตร์ :  
 มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 
พระมหาสังเวย ธมฺมเนตฺติโก, (2535).  แต่งตามธรรมบท, กรุงเทพฯ : ส้านักพิมพ์ประดิพัทธ์,  
สุภาพรรณ ณ บางช้าง, (2526). ประวัติวรรณคดีบาลีในอินเดียและลังกา, กรุงเทพฯ :  
 ส้านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.   
กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ, (2527). ประวัติการศึกษาสงฆ,์ กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ 
 การศาสนา.  
พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร (พรรณา), (2550). “จิตตมาตรของนิกายโยคาจาร: การศึกษาเชิง 
 วิเคราะห์บนฐานแนวคิดเรื่องจิตในพระพุทธศาสนายุคต้น”, บัณฑิตวิทยาลัย :  
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ กรุงเทพฯ:  
 บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ้ากัด. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), (2541).  จาริกบุญ จารึกธรรม, กรุงเทพฯ : บริษัทพิมพ์สวย  
 จ้ากัด. 
พระอธิการไพศาล กิตฺติภทฺโท (บ้ารุงแคว้น) (2545) การศึกษาวิเคราะห์เรื่องการประยุกต์ใช้

พุทธปรัชญาในการบ ารุงรักษาจิตผู้ป่วย” บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

344     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


