
 

 

ศึกษาวิเคราะห์พุทธศิลป์ในพระธาตุหนองบัวต่อความเชื่อเรื่องบุญบาป 
ของชาวพุทธในเขตเทศบาลนครอุบลราชธานี 

AN ANALYTICAL STUDY ON THE INFLUENCE OF BUDDHIST ART 
IN PHRA THAT NONGBUA ON BELIEFS IN MERIT AND DEMERIT 
OF THE BUDDHISTS IN UBON RATCHATHANI MUNICIPALITY 

 
 

1ลือชัย เลพล, 2ทิพย์ภวิษณ์ ใสชาติ 
และ 3พระครูธรรมธรศิริวัฒน์ สิริวฑฺฒโน  

1Luechai  Lephol,  2Thipphavit Saichart and 
3PhrakruThammathorn Siriwat Siriwatthano and  

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  
 

1Lueverpool@hotmail.com 
 

Received  December 25, 2021;   Revised  February 12, 2022;   Accepted March 20, 2022 

 
บทคัดย่อ 

 
  พุทธศิลป์เป็นศิลปะทางพุทธศาสนาที่มนุษย์สร้างขึ้นมาในอดีตและปัจจุบันจน ได้รับ
การยกย่องว่ามีคุณค่าในทางศิลปวัฒนธรรม ประวัติศาสตร์ โบราณคดีและเทคโนโลยี ได้แก่ 
ภาพเขียนภาพวาด สถาปัตยกรรมภายในวัด เจดีย์และบ้านเรือน โบราณคดี โบราณสถาน
และ โบราณวัตถุ วัดพระธาตุหนองบัวเป็นแหล่งรวบรวมศิลปกรรมประเภทต่างๆ เช่น 
ประติมากรรมปูนปั้น ศิลปกรรมแกะสลักไม้ จิตรกรรมฝาผนัง ตลอดถึงถาวรวัตถุต่างๆ ที่ได้
ถ่ายทอดไว้ที่ โบสถ์วิหารพระธาตุเจดีย์ พระพุทธรูปซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงศรัทธาที่มีต่อ
พระพุทธศาสนา สอดแทรกเอาหลักธรรมค าสอนของพระพุทธศาสนาที่อยู่ในรูปแบบภาพ
จิตรกรรม วัดพระธาตุหนองบัวและองค์พระบรมธาตุเจดีย์ศรีมหาโพธิ์เป็นสถานที่จัดแสดง
พุทธศิลป์ เป็นแหล่งรวบรวมเอาศิลปะในทุกๆ แขนงของไทยมารวมเอาไว้ภายในวัด  พุทธ

                                      
1 นิสิต, หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาเขตอุบลราชธานี 
2 อาจารย์ ดร., หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร., หลักสูตรพทุธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาเขตอุบลราชธานี  

mailto:1Lueverpool@hotmail.com


 

888     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 

ศิลป์ที่ปรากฏในพระธาตุหนองบัวมีผลต่อความเชื่อเรื่องบุญบาปของชาวพุทธในเขตเทศบาล
นครอุบลราชธานี ได้แก่ ท าให้ประชาชนเกิดความศรัทธาในหลักค าสอนของพระพุทธเจ้า 
ประพฤติปฏิบัติตนตามหลักของศีลธรรม ในการด าเนินชีวิตประจ าวัน รู้จักท าบุญให้ทาน 
รักษาศีล เข้าวัดปฏิบัติธรรม ไม่เห็นแก่ตัว ไม่ประพฤตินอกจารีและประเพณีอันดีงามของ
ชุมชนและสังคม ท าให้เป็นรู้จักอายชั่วกลัวบาป มีเมตตาไมตรีจิตที่ดีต่อกัน มีความเสียสละ
เอ้ือเฟ้ือต่อส่วนรวม มีความเชื่อเรื่องกฎแห่งกรรม กระท ากรรมอะไรไว้ย่อมได้รับผลของกรรม
นั้น 
     
ค าส าคัญ : พุทธศิลป์, พระธาตุหนองบัว, ความเชื่อเรื่องบุญบาป 
 

Abstract 
 

Buddhist art is the art related to Buddhism that have been created from the 
past up to present and they have been regarded as invaluable in art, culture, history, 
archaeology and technology including drawings, paintings, architectures in the temple, 
pagodas and houses, archaeological sites and antiquities. Wat Phra That Nongbua is the 
collection source of various types of arts such as stucco sculpture, wood carving, wall 
paintings and other permanent structures transmitted in the temple halls, pagodas and 
Buddha statues that reflect faiths towards Buddhism by integrating Dhamma principles or 
teachings in Buddhism in forms of wall paintings. Wat Phra That Nongbua and  Phra That 
Nongbua (the great pagoda of  Sri Maha Pho) is an exhibition location and collection 
source of all branches of Thai arts.     Buddhist arts appearing in Phra That Nongbua have 
influenced the beliefs of the Buddhists in merit and demerit as the followings. The 
Buddhist arts have built faiths among the people towards the teachings of Buddha 
leading to the practice according to the moral codes in daily living. The people know 
how to; make merit an donations; observe the precepts; practice Dhamma in the temple; 
be unselfish; practice in accordance with the wholesome custom and tradition of the 
community and society; acknowledge moral shame and moral dread; have mutual 
kindness and goodwill; sacrificing and being generous to others; believe in the law of 
Kamma as one sows, so shall one reap (one would receive the effects of what one did).           
 
Keywords: Buddhist Art, Phra That Nongbua, Beliefs in Merit and Demerit of Buddhists 

 
 
 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        889 

 

 

บทน า 
 

  พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่เป็นพ้ืนฐานของจารีตประเพณี และวิถีประชาของชน
ชาติไทยมาเป็นเวลายาวนาน กว่า 2,200 ปี จนถึงปัจจุบัน เป็นศาสนาที่มีส่วนส าคัญในการ
สร้างสรรค์พัฒนาประเทศไทย และชนชาติไทยในทุกๆ ด้านมาแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน 
หลักธรรม ค าสอนในพระพุทธศาสนาเป็นหลักธรรมที่ทันสมัย และสามารถประยุกต์ใช้เป็น
แนวน าในการพัฒนาชีวิต พัฒนาสังคมและประเทศชาติได้อย่างเหมาะสมอย่างไม่จ ากัด
กาลเวลา สถาบันสงฆ์ในพระพุทธศาสนา ตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบันถือเป็นสถาบันส าคัญในการ
สร้างภูมิปัญญา และขัดเกลาสังคมไทย ให้เป็นสังคมอารยะมาตามล าดับๆ ได้ช่วยยกฐานะ
ของสังคมไทยมิให้เป็นสังคมป่าเถื่อน  ล้าหลัง และไร้มนุษยธรรม ตรงกันข้ามกลับช่วยชี้แนะ
แนวทางที่ถูกต้องทั้งแก่ผู้ปกครอง และผู้ถูกปกครองในอดีต กระทั่งถือเป็นสถาบันหลักในด้าน
การวางพ้ืนฐานจริยธรรมทางการเมืองการปกครอง ให้แก่ชนชาติไทย ตั้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบันอย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะแก่ประชาชาติไทย “พระพุทธศาสนานั้น มีอิทธิพลต่อท่าที 
และการประพฤติปฏิบัติต่างๆ ของคนไทยอยู่มาก เหตุการณ์ส าคัญๆ ในชีวิตประจ าวันของคน
ไทยส่วนใหญ่นั้ น  ย่อมมีความผูกพันอยู่กับพระพุทธศาสนาเกือบทั้ งสิ้น  ด้วยเหตุนี้ 
พระพุทธศาสนาจึงมีส่วนช่วยขัดเกลาจิตใจ ลักษณะนิสัย และวัฒนธรรมในด้านจิตใจของชาว
ไทยอยู่นานัปการ” (ทินพันธุ์ นาคะตะ,2544 :16) 
 เมื่อศาสนามีพัฒนาเป็นองค์กรชัดเจนจึงมีองค์ประกอบหลักพันจ าแนกได้ 8 กลุ่มคือ 
1) ศาสดาคือผู้ให้ก าเนิดศาสนา เส้นพระพุทธเจ้า คือผู้ให้ก าเนิดศาสนาพุทธ 2) ประมวลค า
สอนคือหลักค าสอนอันเป็นสาระส าคัญของศาสนา 3) คัมภีร์คือหนังสือที่บรรจุค าสอนของ
ศาสนาเช่นพระไตรปิฎก 4) นักบวชคือบุคคลผู้ท าหน้าที่เป็นตัวกลางระหว่างพระเจ้ากับ
มนุษย์ในพระพุทธศาสนา หมายถึงภิกษุอันเป็นผู้ที่เบื่อหน่ายในชีวิตฆราวาสจึงอุทิศชีวิตโดย
การออกบวช 5) ศาสนิกชนคือผู้ที่มีความเชื่อถือหรือยอมรับหลักค าสอนในศาสนาและด าเนิน
ชีวิตตามหลักค าสอนนั้นเช่นชาวพุทธย่อมย่อมยอมรับในพระรัตนตรัย 6) ศาสนสถานคือ
สิ่งก่อสร้างที่เกี่ยวข้องกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในศาสนาเช่นวัดหรือเทวาลัย 7) ศาสนวัตถุคือวัตถุที่
เกี่ยวข้องกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในศาสนาเช่นพระพุทธรูป 8) สัญลักษณ์ทางศาสนาคือสิ่งที่เป็นรูป
ประธรรมที่ศาสนิกชนเลือกมาใช้แทนองค์ประกอบของศาสนาซึ่งมักปรากฏผ่านศาสนสถาน
และศาสนวัตถุ (แสง จันทร์งาม, 2534 :103) 
 องค์ประกอบของศาสนาดังกล่าวแม้ว่าจะแตกต่างกันแต่ทั้งหมดตั้งอยู่บนพ้ืนฐานร่วม
เดียวกันคือท าหน้าที่ สื่อสารหรือเผยแผ่ค าสอนทางศาสนาในรูปแบบที่ต่างกันออกไป ในส่วน
ของศาสนสถานและศาสนวัตถุหรือศิลปกรรมในอดีตล้วนสร้างขึ้นเนื่องในพุทธศาสนาเป็น
หลักฉะนั้นงานศิลปกรรมต่างๆ ทั้งสถาปัตยกรรมประติมากรรมและจิตรกรรมตลอดจน
องค์ประกอบทางศิลปกรรมของเสนาชนะเหล่านั้นจึงล้วนจัดอยู่ในหัวข้อศาสนสถานและศา



 

890     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 

สนวัตถุซึ่งในทางศาสนามีวัตถุประสงค์เพ่ือเป็นเครื่องมือใช้สอยในทางศาสนาทั้งสิ้น (พระมหา
ไพบูลย์ วิปุโล, 2551:23) ศาสนสถานและศาสนวัตถุถึงแม้จะไม่ใช่ตัวแก่นแท้ของศาสนา แต่ก็
เป็นหลักฐานที่บ่งชี้ถึงแนวคิดของพุทธศาสนาในยุคที่งานพุทธศิลปกรรมนั้นได้ถูกสร้างขึ้นซึ่งมี
ความแตกต่างกันไปทั้งทางด้านนิกายเวลาและสถานที่ต่างๆที่พุทธศาสนาแผ่ไปถึงโดยเฉพาะ
อย่างยิ่งในไทยที่พุทธศาสนาได้แผ่เข้ามาไม่น้อยกว่า 1,500 ปีและเจริญรุ่งเรืองพร้อมกับการ
เกิดรัฐหรือแคว้นที่นับถือพุทธศาสนาอย่างชัดเจน ในสมัยทวาราวดีราวพุทธศตวรรษที่ 11 
เป็นต้นมา   
  พุทธศิลปกรรมในวัดพระธาตุหนองบัวแห่งนี้ ประกอบไปด้วยองค์พระธาตุเจดีย์ศรี
มหาโพธิ์ หรือพระธาตุหนองบัว ยอดฉัตรองค์พระธาตุนั้นเป็นรูปดอกบัวตูม ฐานตอนล่างสุด
เป็นรูปมารยกฐานไว้ ถัดขึ้นไปเป็นรูปพระสงฆ์สาวกยืนในซุ้มด้านละ 8 องค์รวม 32 องค์ ถัด
ขึ้นไปเป็นภาพปูนปั้นเล่าเรื่องพระเจ้าสิบชาติสลักเป็นช่องๆ 1 ช่อง ต่อ 1 เรื่อง รวมทั้งหมด 
10 ช่องและเหมือนกันทั้ง 4 ด้าน ถัดขึ้นไปอีกเป็นลายรัดประคตรูปเทพนั่งบนแท่นสลับกับ
ลายกนก ถัดขึ้นไปอีกประดับลายปูนปั้นเป็นรูปพระพุทธเจ้าในปางต่างๆ สูงจนถึงยอดเจดีย์ 
ที่มุมฐานทั้งสี่ที่อยู่ด้านล่างเป็นรูปครุฑแบก เหนือขึ้นมาเป็นนาค 7 เศียร ภายในองค์พระธาตุ
เจดีย์ศรีมหาโพธิ์ หรือพระธาตุหนองบัว เป็นที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุซึ่งบรรจุไว้ใน
สถูปลงรักปิดทองศิลปะอินเดียแบบปาละ คือ เป็นสถูปทรงสี่เหลี่ ยมสลักลายเรื่องพระเจ้า 
500 ชาติ อยู่ในกรอบสี่เหลี่ยมเรียงเป็นแถวคั่นแถวด้วยลายกลีบบัว รอบองค์พระธาตุเป็น
ก าแพงแก้ว ซึ่งทั้ง 4 มุมของก าแพงแก้วประดิษฐานพระเจดีย์ธาตุขนาดเล็กอีก 4 องค์ เป็น
เจดีย์ทรงเหลี่ยมประดับลายรูปเทพพนมและลายกนก ที่ฐานปั้นเป็นรูปเทวดาประทับนั่งใน
ซุ้มภายในองค์ประธาตุมีประตูทางเข้า 4 ด้าน ด้านหลังของพระธาตุเจดีย์ศรีมหาโพธิ์ มี
อุโบสถศาลาซึ่งสร้างเลียนแบบรูปทรงมาจากปรินิพพานวิหารเมืองกุสินาราย รัฐอุตร ประเทศ
ประเทศอินเดีย ซึ่งเป็นที่เสด็จดับขันธปรินิพพานของพระพุทธเจ้า อุโบสถศาลาที่วัดพระธาตุ
หนองบัวนี้ สร้างเป็นอาคารตรีมุข คือ มีหลังคายื่นออกไปเป็นสามด้าน หลังคารูปร่างโค้งมน 
มีระเบียงพาไลโดยรอบตกแต่งด้วยลวดลายวิจิตรงดงาม ภายในเป็นที่ประดิษฐานพระพุทธ
ไสยาสน์ซึ่งเป็นพระประธานในซุ้มตรีมุข เพดานโค้งด้านบนเขียนรูปเทวดาดั้นเมฆพนมมือบน
พ้ืนสีแดง ตรงกลางเป็นรูปดาว ส่วนล่างเขียนจิตรกรรมเรื่องพุทธประวัติ ส่วนเสา พ้ืน และ
ผนังบุหินแกรนิต ด้านในอุโบสถศาลา วัดพระธาตุหนองบัว มีภาพจิตรกรรมบนเพดานของ
อุโบสถศาลา ด้านหน้าศาลาวัดพระธาตุหนองบัว มีรูปปั้นลอยตัวก่ออิฐถือปูนขบวนต้นเทียน
พรรษาของวัดพระธาตุหนองบัว ตั้งอยู่ด้านหน้าทั้งสองข้างของอุโบสถศาลา วัดพระธาตุหนอง
บัว 
 ดังนั้น ด้วยเหตุผลแห่งการสร้างพุทธศิลปะที่เห็นปรากฏในวัดพระธาตุหนองบัวนี้ 
ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาเกี่ยวกับหลักการและแนวคิดพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา ต้องการ



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        891 

 

 

ศึกษาพุทธศิลป์ที่ปรากฏในวัดพระธาตุหนองบัว และต้องการวิเคราะห์พุทธศิลป์ปรากฏในวัด
พระธาตุหนองบัวที่มีต่อความเชื่อเรื่องบุญบาปของชาวพุทธในเขตเทศบาลนครอุบลราชธานี 
  
แนวคิดเกี่ยวกับพุทธศิลป์ 
 

ส านักนโยบายและแผนสิ่งแวดล้อมได้ให้ความหมายว่า พุทธศิลปกรรม หมายถึง 
สิ่งแวดล้อมที่มนุษย์สร้างหรือก าหนดขึ้นทั้งในอดีตและปัจจุบันด้วยความสามารถทาง 
สติปัญญา ก าลังกาย ก าลังใจและได้รับการยกย่องว่ามีคุณค่าในทางศิลปวัฒนธรรม ประวัติ
สาสตร์ โบราณคดีและเทคโนโลยี อาทิ พระราชวัง วัง วัดในอาณาเขต ศาสนสถาน ศาล 
อนุสาวรีย์ ป้อม ก าแพง คูเมือง อาคารของราชการและเอกชน สวนสาธารณะ อาคารร้านค้า 
คลอง ส ะพ าน  ท่ าน้ า แล ะ  แห ล่ งชุ ม ชน โบ ราณ  (ส านั ก งานน โยบ ายและแผน
สิ่งแวดล้อม,2541 :12) 

กรมส่งเสริมคุณภาพสิ่งแวดล้อมได้สรุปในโครงการจัดประชุมการจัดการสิ่งแวดล้อม
ในวัดแก่เจ้าคณะจังหวัดทั่วประเทศว่า การจัดสิ่งแวดล้อมพุทธศิลปกรรมเป็นการส่งเสริม
สนับสนุนให้ ประชาชนทุกภาคส่วนได้มีส่วนร่วมในการสงวน บ ารุงรักษา ใช้ประโยชน์จาก
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม โดยได้เล็งเห็นความส าคัญของวัดและพระสงฆ์ในการ
เป็นแบบอย่างในการปฏิบัติแก่ ศาสนิกชน รวมทั้งวัดยังเป็นแหล่งที่มีศักยภาพในการถ่ายทอด
ความรู้ ให้แนวคิดด้านสิ่งแวดล้อมที่ดี  ให้แก่ชุมชนและสังคม (กรมส่งเสริมคุณภาพ
สิ่งแวดล้อม, 2557) 
 พุทธศิลปกรรม หมายถึง สิ่งแวดล้อมที่มีความเกี่ยวเนื่องกับสิ่งที่มนุษย์ได้  สร้างหรือ
ก าหนดขึ้นทั้งในอดีตและปัจจุบันที่มีคุณค่าในทางศิลปวัฒนธรรม ประวัติศาสตร์ โบราณคดี  
เทคโนโลยีและรวมถึงศิลปกรรมที่เป็นส่วนหนึ่งของสิ่งแวดล้อมพร้อมด้วยความสัมพันธ์
ระหว่างสิ่ง สร้างสรรค์ที่มีคุณค่ากับสิ่งต่างๆ โดยรอบ ศิลปกรรมเป็นมรดกทางวัฒนธรรมของ
ชาติ เป็นมรดกทาง ปัญญา เป็นรากฐานการศึกษาประวัติศาสตร์ โบราณคดี และ
ศิลปวัฒนธรรม (เอกสิทธิ์ แก้วอ้น, 2543 :120)  สิ่งแวดล้อมพุทธศิลปกรรม หมายถึง สิ่งที่
มนุษย์สร้างขึ้นแต่ผู้คนส่วนใหญ่มักเข้าใจว่าเป็น บริเวณรอบๆปูชนียสถานหรือปูชนียวัตถุ 
ศิลปกรรมนี้ไม่จ ากัดเพียงศิลปกรรมทางกายภาพเท่านั้น แต่ ยังอาจครอบคลุมไปถึงชุมชนที่
สืบทอดจารีต วัฒนธรรม ประเพณีมาเป็นเวลานาน ซึ่งเป็นชุมชนที่ยังมี  พลวัตร (dynamic) 
รวมเรียกว่า“มรดกทางวัฒนธรรม” สิ่งแวดล้อมศิลปกรรม หมายถึง สิ่งแวดล้อมที่มนุษย์สร้าง
ขึ้นมาในอดีตและปัจจุบันและได้รับการยกย่องว่ามีคุณค่าในทางศิลปวัฒนธรรม 
ประวัติศาสตร์ โบราณคดีและเทคโนโลยี โดยอาจ จัดแบ่งเป็นประเภทต่างๆ คือสิ่งแวดล้อม
จิตรกรรม ได้แก่ ภาพเขียนภาพวาดซึ่งแวดล้อม สถาปัตยกรรม ได้แก่ วัดวาอาราม เจดีย์และ
บ้านเรือน สิ่งแวดล้อมโบราณคดี ได้แก่ โบราณสถานและ โบราณวัตถุ ส านักงานนโยบายและ



 

892     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 

แผนทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม (2540) ได้ให้ความหมาย ว่า สิ่งแวดล้อมศิลปกรรม
เป็นสิ่งที่เป็นธรรมชาติและที่มนุษย์สร้างขึ้นรวมทั้งสภาพแวดล้อมที่อยู่ในพ้ืนที่ โดยรอบแหล่ง
ศิลปกรรมเป็นองค์ประกอบและมีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกันทั้งทางตรงและทางอ้อมต่อ 
แหล่งศิลปกรรมนั้นๆ แนวความคิดในการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมศิลปกรรมเกิดจากสภาพปัญหา
ที่เกิดขึ้น ในท้องถิ่นต่างๆทั่วประเทศไทยซึ่งมีแหล่งศิลปกรรมอยู่มากมาย แต่ความส าคัญของ
แหล่งศิลปกรรมก าลังถูกมองข้ามเพราะประชาชนยังขาดความรู้  ความเข้าใจ ในเรื่อง
ความส าคัญประโยชน์ และคุณค่าของแหล่ งศิลปกรรมนั้นๆจึงเกิดการท าลายโดย
รู้เท่าไม่ถึงการณ์ทั้งทางตรงและทางอ้อม แหล่ง ศิลปกรรมจึงอยู่ในสภาพแวดล้อมที่ไม่
เหมาะสมและมีสภาพเสื่อมโทรมมีผลท าให้หมดคุณค่าและหมด ความสง่างาม เช่น มีสิ่งปลูก
สร้างที่มีความสูงอยู่ ในบริเวณโดยรอบที่ ไม่ เหมาะสม  (ส านักงานนโยบายและแผน
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม, 2563) 
 ฉลอง ดิษสี ได้กล่าวว่า ศิลปกรรมเป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นมาในอดีตและ ปัจจุบัน
และได้รับการยกย่องว่ามีคุณค่าในทางศิลปวัฒนธรรม ประวัติศาสตร์ โบราณคดี และ 
เทคโนโลยี โดยอาจจัดแบ่งเป็นประเภทต่างๆ คือสิ่งแวดล้อมจิตรกรรมได้แก่ ภาพเขียน 
ภาพวาด สิ่งแวดล้อมสถาปัตยกรรม ได้แก่ วัดวาอาราม เจดีย์ และบ้านเรือน สิ่งแวดล้อม
โบราณคดี ได้แก่ โบราณสถาน และโบราณวัตถุ (ฉลอง ดิษสี, 2540) 
 
แนวคิดความเชื่อเรื่องบุญในพระพุทธศาสนา 
 

ความเชื่อ เป็นสิ่งที่อยู่ในจิตใจความนึกคิดของมนุษย์โดยทั่วไป และสัมพันธ์ต่อ
พฤติกรรม ที่จะแสดงออกนั่นคือ“ความเชื่อหรือศรัทธา”(พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2543) เรื่องนี้จะเป็นแรงดลใจให้มนุษย์มีพฤติกรรมต่างๆอันจะน าไปสู่จุดหมายหรือเป้าหมาย
ที่ได้ตั้งไว้ จึงตั้งข้อสังเกตว่า ศรัทธา หรือ ความเชื่อ จึงมีอิทธิพล ต่อการด ารงชีวิตของบุคคล
และสังคมอย่างไร หลักธรรมค าสอนในทางพระพุทธศาสนาสอนให้พุทธศาสนิกชนมีศรัทธา
เป็นพ้ืนฐาน ให้ตั้งอยู่ในศรัทธาหรือความเชื่อที่มีเหตุและผล (Belief) ที่ผู้ศรัทธาสามารถ
น าไปสู่การพัฒนาปัญญาได้ ในส่วนของ“อนุปุพพิกถา คือ ธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดง
ตามล าดับอันประกอบด้วย (1) ทาน กถา เรื่องทาน (2) สีลกถา เรื่องศีล (3) สัคคกถา เรื่อง
สวรรค์ (4) กามาทีนวกถา เรื่องโทษ ความต่ าทราม ความเศร้าหมองแห่งกาม (5) เนกขัมมา
นิสังสกถา เรื่องอานิสงส์แห่งการออกจากกาม” อันเป็นหลักธรรมส าคัญทางพระพุทธศาสนา
และเป็นหลักธรรมที่น ามาสู่ความเชื่อความศรัทธาพ้ืนฐาน ทางพระพุทธศาสนา มีความส าคัญ
และเกี่ยวข้องกับการด าเนินชีวิตประจ าวันของมนุษย์ แสดงให้เห็น ถึงกระบวนการความคิดที่
มีความสัมพันธ์กับพฤติกรรม อันน าไปสู่การก าหนดค่านิยมและวิถีชีวิตของ คนในสังคม  

 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        893 

 

 

ความเชื่อ/ศรัทธาในพระพุทธศาสนา 
 

ภาษาไทยสองค าที่มีความหมายว่า“ความเชื่อ”เหมือนกัน ออกเสียงเหมือนกันแต่มี
รูป ศัพท์ต่างกัน คือค าว่า “สัทธา” ที่เขียนในรูปศัพท์ภาษาไทย-บาลีส่วนค าว่า “ศรัทธา” 
เขียนในรูป ศัพท์ภาษาไทย-สันสกฤต ในพระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง พ.ศ.2525 และ
ฉบับสังคายนา พ.ศ.2530 ปรากฏว่ามีการใช้ทั้งสองค า คือ “สัทธา” ค าบาลี มีรากศัพท์มา
จากภาษาบาลีว่า“สทฺธา”เป็นศัพท์สมาสระหว่างค าว่า “สทุ”กับ “ธา”ศัพท์ “สุทุ” มาจาก
ธาตุ“สท” แปลว่า ยินดี ชอบใจ เพลิดเพลิน ส่วน “ธา” เป็น ตัวธาตุ แปลว่า ทรง ตั้ง รับ วาง 
เมื่อแปลตามพยัญชนะนี้ จึงแปลว่า ทรงไว้อย่างชอบใจ ตั้งไว้โดยชอบ ใจ รับไว้อย่างยินดี 
“ศรัทธา” ค าไทย มีรากศัพท์มาจากภาษาสันสกฤตว่า“ศฺรทฺธา” เป็นศัพท์สมาสระหว่าง ค า
ว่า “ศุรทฺ” กับ “ธา” ศัพท์“ศุรท”ฺ เป็นนิบาต แปลว่า อย่างจริงใจ ส่วน “ธา” แปลว่า ทรงไว้ 
เมื่อแปลตามพยัญชนะ จึงแปลว่า ทรงไว้อย่างจริงใจ อนึ่ง “ศฺรทฺธา” ในภาษาสันสกฤตนี้ 
ได้รับการ แปลงมาจากศัพท์ “สทฺธา” ในภาษาบาลี (หลวงเทพดรุณานุศิษฏ์, 2518) “สัทธา” 
ค าบาลี เป็นนามศัพท์ (อิตถีลิงค์) เป็นกรณสาธนะ ลง อ ปัจจัย โดยมีรูป วิเคราะห์ว่า “สทฺทห
ติเอตายาติ สทฺธา” ดังนั้นหากจะแปลให้ได้ความหมายที่ครบถ้วน จึงควร แปลว่า “เครื่องตั้ง
จิตโดยชอบ” “ธรรมชาติเครื่องตั้งจิตโดยชอบ” ซึ่งหมายถึง ความเชื่อ 

สรุปได้ว่า ศรัทธา มีรากศัพท์มาจากภาษาบาลีและสันสกฤต โดยในภาษาบาลี จะใช้
ค า ว่า สทฺธา ส่วนภาษาสันสกฤต จะใช้ค าว่า ศฺรทฺธา แต่เมื่อมาใช้ในภาษาไทย จะใช้ค าว่า 
ศรัทธา ซึ่งไม่ว่าจะเป็นภาษาบาลี หรือ สันสกฤต ก็ล้วนแต่แปลว่า ความเชื่อ ด้วยกันทั้งนั้น 
ซึ่งไม่ได้จ าแนกไว้ว่า จะประกอบด้วยเหตุผลหรือไม่  

ความหมายศรัทธา ความหมายตามอรรถ โดยเนื้อความและความมุ่งหมาย พระ
อรรถกถาจารย์หลายท่านได้ ให้ความหมายของศรัทธาไว้ดังนี้ สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรม
พระยาวชิรญาณวโรรส ทรงให้ความหมายว่า“เชื่อสิ่งที่ควร เชื่อ ความเชื่อที่ควรเชื่อ อัน
ประกอบด้วยเหตุผล”(สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส,2529 : 470) 

นอกจากนี้ยัง พบว่า ในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะให้ความหมายว่า“ความเชื่อความ
เลื่อมใสในกุศลธรรม” ส่วนในวิสุทธิมรรคให้ความหมายไว้ว่า ความเชื่อ ความไว้วางใจ  

จากความหมายที่พระอรรถกถาจารย์แสดงไว้ รวมกับหลักฐานที่ปรากฏใน
พระไตรปิฎก สามารถแยกความหมายตามอรรถของศรัทธาได้ 2 ประการดังนี้ 

ศรัทธา คือ ความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล เชื่อสิ่งที่ควรเชื่อ เชื่อการณ์ที่ควรเชื่อ 
โดย ไตร่ตรอง ใคร่ครวญ และพิจารณาด้วยปัญญา (โยนิโสมนสิการ) หาเหตุผลให้เห็นจริงแก่
ใจจึงเชื่อ เป็นศรัทธาที่สัมปยุตด้วยปัญญา เรียกอีกอย่างว่า อาการวตีศรัทธา ดังที่ 
พระพุทธเจ้าทรงตรัสสอนไว้ อย่างชัดเจนในพระสูตรหลายสูตร อย่างเช่นใน“เกสปุตติยสูตร”
หรือที่นิยมเรียกกันว่า“กาลามสูตร”เป็นพระสูตรที่ทรงแสดงพุทธพจน์ เกี่ยวกับการตัดสินใน



 

894     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 

เชื่อ โดยใช้ปัญญาพิจารณาว่า “กาลามชน ทั้งหลาย ก็ควรแล้วที่ท่านเคลือบแคลงสงสัย และ
ท่านทั้งหลายเกิดความเคลือบแคลงสงสัยในฐานะที่  ควรแล้ว มาเถิดท่านทั้งหลาย ท่าน
ทั้งหลาย  

อย่าได้เชื่อถือ ตามถอยค าที่ได้ยินได้ฟังมา  
อย่าได้เชื่อถือ ตามถ้อยค าสืบๆ กันมา  
อย่าได้เชื่อถือ โดยตื่นข่าวว่า ได้ยินอย่างนี้  
อย่าได้เชื่อถือ โดยอ้างต ารา 
อย่าได้เชื่อถือ โดยเดาเอาเอง  
อย่าได้เชื่อถือ โดยคาดคะเน  
อย่าได้เชื่อถือ โดยความตรึงตรองตามเอกสาร  
อย่าได้เชื่อถือ โดยชอบใจว่าต้องกันกับทิฏฐิของตน  
อย่าได้เชื่อถือ โดยเชื่อว่าผู้พูดสมควรจะเชื่อได้  
อย่าได้เชื่อถือ โดยความนับถือว่าสมณะนี้เป็นครูของเรา 
สรุปได้ว่า ศรัทธา คือ ความเชื่อ ความเชื่อถือ ความเชื่อที่ ไม่งมงาย มีเหตุผล

ประกอบด้วย ปัญญา ความเชื่อมั่นในสิ่งที่ดีงาม ไม่งมงายไร้เหตุผล เป็นความเชื่อที่
ประกอบด้วยปัญญา ศรัทธาที่ มั่นคง หมายถึง ศรัทธาที่มีความรู้ก ากับ ไม่หวั่นไหวเอนเอียง
ไปเพราะความไม่รู้ ความหลงงมงาย ศรัทธาจึงเป็นธรรมเบื้องต้นที่จะท าให้บุคคลได้ ประกอบ
คุณงามความดีที่เป็นบุญกุศล เช่น เชื่อว่าท าดี ย่อมได้รับผลดี ท าชั่วย่อมได้รับผลชั่ว เชื่อว่า 
ท ากรรมอะไรไว้ย่อมจะได้รับผลของกรรมนั้นอย่าง แน่นอน เป็นต้น ซึ่งศรัทธาของแต่ละ
บุคคล ย่อมขึ้นอยู่กับภูมิรู้ หรือภูมิธรรมของบุคคลนั้นๆ 
 
แนวคิดความเชื่อสวรรค์และนรกในพระพุทธศาสนา  
 

พระพุทธศาสนาสอนเรื่องกรรมดีและกรรมชั่วควบคู่กันไปกับเรื่องสวรรค์และนรก 
เป็นเรื่องที่บุคคลทั้งหลายเกิดความสงสัยว่ามีอยู่จริงหรือไม่ ประเพณีไทยมีการกล่าวถึงเรื่อง
นรกสวรรค์เสมอ และมีปรากฏในศิลปกรรม เช่น ภาพวาดฝาผนังของปูชนียสถานจะมี
เรื่องราวเกี่ยวกับ นรกและสวรรค์ปรากฏอยู่ ล าดับต่อไปผู้วิจัยขอกล่าวถึงเรื่องสวรรค์และ
นรก ซึ่งมีเนื้อความดังนี้ 

1. สวรรค์ ค าว่า“สวรรค์”มาจากภาษาบาลีว่า“สัคคะ”แปลว่า โลกที่เลอเลิศ
เพียบพร้อมไปด้วย กามคุณ 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะอันน่าปรารถนาน่าใคร่ 
สวรรค์ คือ โลกท่ีงดงามเลอเลิศ เพียบพร้อมด้วยสิ่งที่ดี และสิ่งที่เป็นบุญ สวรรค์ คือ เมืองฟ้า 
เป็นโลกของเทวดา สวรรค์นั้นเป็น ดินแดนที่บริบูรณ์ไปด้วยความสุขล้วน หมู่สัตว์ที่ เกิดใน
สวรรค์ เรียกว่า“เทวดา”เพราะเป็นบุคคล จ าพวกที่เล่นสนุกสนานด้วยกามคุณ 5 ประการ 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        895 

 

 

และด้วยคุณพิเศษมีฌานและอภิญญา เป็นต้น และ เป็น “อุปปัตติเทวดา” คือ เทวดาโดย
ก าเนิด ดังความว่า “...อุปปัตติเทพเป็นไฉน เทวดาชาวจาตุมหาราชิกก็ดี พวกเทวดาชาว
ดาวดึงส์ก็ดี... พวกเทวดาที่นับเนื่องในหมู่พรหมก็ดี เทวดาสูงขึ้นไปกว่านั้น ก็ดี เทพจ าพวกนี้
ท่านกล่าวว่า อุปปัตติเทพ” ในศาสนาประเภทเทวนิยม ถือว่า “สวรรค์เป็นจุดหมาย แห่งการ
เดินทางของชีวิตมนุษย์ บางศาสนากล่าวว่ามีสวรรค์นิรันดรเป็นแดนอมตะ” 

สวรรค์ตามที่รู้กันอยู่โดยสามัญส านึก หมายถึง สถานที่ที่คนท าความดีไว้ต้องไปเกิด 
หลังจากตายแล้ว ในพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของสังสารวัฏเช่นเดียวกับนรก สัตว์
โลกผู้ยังมี กิเลสต้องเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏนี้ ท าดีเมื่อตายไปย่อมเกิดในสวรรค์ พอท า
ชั่วในแดนสวรรค์ เมื่อตายลงไปจะกลับมาเกิดในแดนมนุษย์หรือนรกอีก หมุนเวียนอยู่อย่างนี้ 
สวรรค์เป็นดินแดนพิเศษ สัตว์ในภูมิอ่ืนต้องท าบุญมากพอสมควรจึงจะไปเกิดในสวรรค์ได้ 
สัตว์ที่จุติจากอบายภูมิมีโอกาสไปเกิด ในสวรรค์น้อยมาก ในขณะที่สัตว์ที่จุติจากสวรรค์มี
โอกาสมาเกิดในอบายภูมิและมนุษยภูมิมากกว่า ตามในอรรถกถาว่า 

“...สัตว์ที่จุติจากเทวดาแล้ว จะกลับมาเกิดในพวกเทวดา มีน้อย โดยที่แท้ สัตว์ที่จุติ
จากเทวดาแล้ว กลับไปเกิดในนรก ก าเนิดสัตว์ดิรัจฉาน เปรตวิสัย มีมากกว่า... สัตว์
ที่จุติจากมนุษย์แล้ว จะกลับมาเกิดในพวกเทวดา มีน้อยมาก โดยที่แท้ สัตว์ที่จุติจาก
มนุษย์แล้ว กลับมาเกิดในนรก ก าเนิดสัตว์ดิรัจฉาน เปรตวิสัย มีมากกว่า...” (กรม
ศิลปากร, 2529 :147) 
ด้วยบุญกรรมที่จะอ านวยให้ไปเกิดในสวรรค์นั้น มักเป็นไปในลักษณะ “อามิสบูชา 

คือ บูชาสมณพราหมณ์ด้วยการให้ปัจจัยเครื่องอุปโภคบริโภค” แม้จะเป็นการท าบุญถวาย
ทานนอกพระพุทธศาสนาก็สมารถไปเกิดเป็นเทวดาในสวรรค์ได้ แต่สมบัติพิเศษที่จะได้รับมี
ไม่มากเท่าผู้ที่ ท าบุญในพระพุทธศาสนา สวรรค์จึงเป็นสถานที่เกิดใหม่ของสัตว์ผู้ท าบุญทุก
จ าพวก ตามที่ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ กล่าวว่า “บางลัทธินิกายถือว่า เป็นดินแดนอมตะ สัตว์ที่
สามารถเข้าถึงสวรรค์ได้แล้วจะด ารงอยู่ในดินแดนนั้นตลอดไป โดยไม่กลับมาเกิดในภูมิอ่ืน
อีก” 

แนวคิดเรื่องสวรรค์ ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาทั้งในคัมภีร์พระไตรปิฎก 
อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา และวรรณกรรมศาสนาในยุคต่อมา ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาได้
กล่าวถึง ข้อสงสัยเรื่องนี้ ดังที่พระเจ้าปายาสิผู้ครองนคร เสตัพยะ ได้สอบถามสมณพราหมณ์
ทั้งหลายก็ได้รับ ค าตอบที่ไม่เป็นที่พอพระทัย ทรงทดลองพิสูจน์ด้วยพระองค์เอง และได้ให้
ทัศนะคติไว้ว่า “โลกหน้าไม่ มีจริง สัตว์ผุดเกิด (เทวดา สัตว์นรก) ไม่มีจริง ผลวิบากของกรรม
ที่สัตว์ท าไว้ดีและชั่ว ไม่มีจริง” พระเจ้าปายาสิได้รับค าอธิบายชี้แจงจากท่านพระกุมารกัสสป
เถระ จึงยอมเชื่อว่า “โลกหน้ามีจริง สัตว์ผุดเกิดมีจริง ผลวิบากของกรรมดีและกรรมชั่วมี
จริง”แม้พระเจ้าปเสนทิโกศล ผู้มากไปด้วยศรัทธาในพระพุทธศาสนา ทรงเข้าเฝ้า
พระพุทธเจ้าเป็นประจ าพระองค์ยังทรงมีข้อสงสัยว่า “เทวดามีจริงหรือไม่” เมื่อได้รับพระ



 

896     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 

ด ารัสยืนยันจากพระพุทธเจ้าว่า “เทวดามีจริง เมื่อเทวดามี ความทุกข์ จึงจะมาจากสวรรค์เข้า
เฝ้าพระพุทธองค์หรือพระมหาเถระผู้ทรงคุณวุฒิ เพ่ือขอค าปรึกษา พระเจ้าปเสนทิโกศลจึง
ทรงเชื่ออย่างสนิทใจ”  

2. นรก ค าว่า “นรก” มาจากภาษาบาลีว่า “นิรยะ”แปลว่า สภาพที่ไม่มีความเจริญ 
สภาพที่ไม่มี ความสุข สภาพหรือภูมิที่ไม่มีความยินดี ไม่มีความเบาใจ นรกคือภูมิเป็นที่เสวย
ทุกข์ของคนผู้ท าบาป ตายแล้วไปเกิด เป็นเหวแห่งความทุกข์ ไร้เสียซึ่งความสุขและความ
เจริญ เป็นภาวะที่ร้อนรน ที่เรียกว่า “นรก” เพราะพวกที่ไปตกนรก เป็นคนชนิดที่ต้องตกต่ า 
ปราศจากความอ่ิมใจ ปราศจากความชื่นชม ก็พวกที่เป็นเนรยิกสัตว์ (สัตว์นรก) พากันเข้าไป
ในนรกนั้นด้วยกรรมของตน ทุคติภูมิแห่งนี้ เลวกว่าภูมิทั้งปวงในกามธาตุ เพราะฉะนั้น จึงชื่อ
ว่า นรก” นรกคือแดนหรือภูมิที่เชื่อ กันว่า “ผู้ท าบาปจะต้องไปเกิดและถูกลงโทษ โดยปริยาย 
หมายถึง แดนที่มีแต่ความทุกข์ทรมาน” เป็นโลกที่เต็มไปด้วยความทุกข์ล้วน ปราศจาก
ความสุขโดยสิ้นเชิง สัตว์ผู้ ไปเกิดอยู่ ในโลกนรกนั้น ไม่มี  ความสุขแค่สักนิดหนึ่ งเลย 
เพราะฉะนั้น โลกนี้จึงชื่อว่า “นิรยภูมิ” คือ โลกที่ไม่มีความสุขสบายนิรยภูมินี้มีอาณาเขต
กว้างใหญ่ แบ่งเป็นเขตขนาดใหญ่ก็มี ขนาดเล็กก็มี เช่นเดียวกับโลกมนุษย์ สถานที่แต่ละแห่ง
ในนิรยภูมิ ไม่นิยมเรียกว่า “รัฐหรือประเทศ แต่นิยมเรียกว่า“ขุม” (พระเทพมุณี (วิลาศ 
ญาณวโร),2528)  ตามทัศนะ ของนักปราชญ์ 2 ท่าน ที่แสดงทัศนะของเรื่องสวรรค์และนรกมี
ใจความดังนี ้

พุทธทาส อินฺทปญฺโญ ได้กล่าวว่า“เราไม่ได้พูดว่า ไม่มีนรก ไม่มีสวรรค์ หรือแม้แต่ 
หลังจากตายแล้ว เราว่ามีทั้งสองอย่าง นรกสวรรค์ต่อตายแล้ว ก็ว่าไปตามเดิม ไม่ไปแตะต้อง
เขา นรก สวรรค์ที่นี่และเดี๋ยวนี้ นี่ยืนยันมากให้ตรงตามพุทธประสงค์ นรกสวรรค์อยู่ที่
อายตนะทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เป็นอันว่ามันมีนรกชนิดนี้ก็มี นรกสวรรค์ต่อตาย
แล้วไม่ได้ไปแตะต้องเขา ไม่ได้ไป วิพากษ์วิจารณ์เขา ขอให้เก็บไว้ แต่ควบคุมได้ โดยที่จัดนรก
สวรรค์เดี๋ยวนี้ให้ถูกต้อง มันควบคุมถึง ไปได้ถึง สวรรค์ต่อตายแล้ว เป็นอันว่ามีนรกสวรรค์ทั้ง
สองชนิด ทั้งสองประเภท ไม่ได้ยกเลิกชนิดไหน เลย” 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ว่า“เรื่องนรก-สวรรค์จัดอยู่ใน
ประเภทที่ พิสูจน์ไม่ได้ หมายถึง ทั้งแง่ลบและแง่บวก คือ จะพิสูจน์ว่ามี ก็ยังเอามาแสดงให้
เห็นไม่ได้ จะพิสูจน์ว่า ไม่มีก็ยังไม่สามารถแสดงให้เห็นว่าไม่มีให้มันเด็ดขาด พูดไม่ได้ทั้งสอง
อย่าง เป็นอันว่า ต้องพิสูจน์ให้ ตรงตามอายตนะ จะพิสูจน์ว่า เสียงมีหรือไม่มี พิสูจน์ด้วยตา
ได้ไหม ก็ไม่ได้ พิสูจน์ว่ารสมีไหม จะพิสูจน์ด้วยหูก็ไม่ได้ ไม่ได้เรื่อง มันต้องตรงอายตนะ ทีนี้ 
นรก-สวรรค์พิสูจน์ด้วยอะไร พิสูจน์ด้วยตา ด้วยหู ด้วยจมูก ลิ้น กายไม่ได้ มันต้องพิสูจน์ด้วย
ชีวิตที่ใจนั่นเอง ดูหลักง่ายๆ เราถือว่าจิตเป็นแกน ของชีวิตเป็นตัวท าหน้าที่เกิด จะพิสูจน์เรื่อง
นรก-สวรรค์ว่าตายแล้วไปเกิดหรือไม่ ก็ต้องพิสูจน์ด้วยจิต คือ ลองตายดู ก็ไม่มีใครยอม รวม
ความในตอนนี้ว่า นรก-สวรรค์เป็นเรื่องพิสูจน์ไม่ได้ ทั้งแง่บวกและ แง่ลบ ว่ามีหรือไม่มี” 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        897 

 

 

สรุปได้ว่า แนวคิดเรื่องนรกสวรรค์ได้รับการยืนยันจากพระพุทธเจ้ามาแล้วว่าเป็นสิ่ง
ที่มีเหตุผล พระอรรถกถาจารย์ พระฎีกาจารย์ และนักเขียนวรรณกรรมพุทธศาสนาในยุค
ต่อมาก็รับ สนองสืบทอดแนวคิดนี้มาขยายความออกไปอย่างพิสดาร แม้บางท่านจะมีทัศนะ
เชิงไม่เห็นด้วย เพราะยังมีความสงสัย เนื่องจากไม่สามารถพิสูจน์ให้ประจักษ์ได้ แต่ทุกคนก็
ยอมรับว่า “สวรรค์คือ ดินแดนพิเศษเต็มไปด้วยสิ่งของพิเศษ เป็นดินแดนของผู้ท าบุญไว้ เมื่อ
ตายไปแล้วย่อมไปเกิดที่นั่น เป็นสัตว์โลกชนิดหนึ่ง เรียกว่า เทวดาและนรกเป็นดินแดนที่มี
สภาพที่ไม่มีความเจริญ มีสภาพที่ไม่มี ความสุข เป็นสถานที่เสวยทุกข์ของผู้คนที่ท าบาป เมื่อ
ตายแล้วย่อมไปเกิดที่นั่น เป็นเหวแห่งความ ทุกข์ ไร้เสียซึ่งความสุขและความเจริญ สัตว์ที่ไป
เกิดนี้เป็นสัตว์โลกชนิดหนึ่ง เรียกว่า สัตว์นรก” 
 
พุทธศิลป์ในพระธาตุหนองบัว 
 
  พุทธศิลป์ หมายถึง ศิลปะทางพุทธศาสนาที่มนุษย์สร้างขึ้นมาในอดีตและปัจจุบันจน 
ได้รับการยกย่องว่ามีคุณค่าในทางศิลปวัฒนธรรม ประวัติศาสตร์ โบราณคดีและเทคโนโลยี 
ได้แก่ ภาพเขียนภาพวาด สถาปัตยกรรมภายในวัด เจดีย์และบ้านเรือน โบราณคดี 
โบราณสถานและ โบราณวัตถุ วัดพระธาตุหนองบัวเป็นแหล่งรวบรวมศิลปกรรมประเภท
ต่างๆ เช่น ประติมากรรมปูนปั้น ศิลปกรรมแกะสลักไม้ จิตรกรรมฝาผนัง ตลอดถึงถาวรวัตถุ
ต่างๆ ที่ได้ถ่ายทอดไว้ที่โบสถ์วิหารพระธาตุเจดีย์ พระพุทธรูปซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงศรัทธาที่มี
ต่อพระพุทธศาสนา สอดแทรกเอาหลักธรรมค าสอนของพระพุทธศาสนาที่อยู่ในรูปแบบภาพ
จิตรกรรม ส าหรับความเชื่อนั้น หมายถึงความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล เชื่อสิ่งที่ควรเชื่อ 
เชื่อการณ์ที่ควรเชื่อ โดย ไตร่ตรอง ใคร่ครวญ และพิจารณาด้วยปัญญา (โยนิโสมนสิการ) หา
เหตุผลให้เห็นจริงแก่ใจจึงเชื่อ เป็นศรัทธาที่สัมปยุตด้วยปัญญา เรียกอีกอย่างว่า อาการวตี
ศรัทธา ดังที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสสอนไว้ อย่างชัดเจนในพระสูตรหลายสูตร อย่างเช่นใน 
“เกสปุตติยสูตร”หรือที่นิยมเรียกกันว่า“กาลามสูตร”เป็นพระสูตรที่ทรงแสดงพุทธพจน์ 
เกี่ยวกับการตัดสินในเชื่อ เชื่อกรรม เชื่อกฎแห่งกรรม เชื่อว่ากรรมมีอยู่จริง คือ เชื่อว่า เมื่อท า
อะไรโดยมีเจตนา คือ จงใจท าทั้งรู้ ย่อมเป็นกรรม คือ เป็นความชั่วความดีมีข้ึนในตน เป็นเหตุ
เป็นปัจจัยก่อให้เกิดผลดีผลร้ายสืบเนื่องต่อไป การกระท าไม ่ว่างเปล่าและเชื่อว่าผลที่ต้องการ
จะส าเร็จได้ด้วยการกระท า มิใช่อ้อนวอนหรือนอนคอยโชค ความเชื่อเรื่องบุญและบาป ได้มี
การปลูกฝังกันมาเป็นเวลาช้า นานอยู่ในจิตใจของคนทั่วไปตั้งแต่เป็นเด็ก เพราะได้รับการสั่ง
สอนจากพ่อแม่เป็นอันดับแรก เมื่อเจริญเติบโตขึ้นได้มีโอกาสเข้าวัด ไปร่วมกิจกรรมของทาง
วัด ได้รับฟังการแสดงธรรมจากพระสงฆ์ถึง เรื่องบุญ-บาป ดังนั้น ค าสอนเรื่องบุญ-บาปจึงได้
ฝังอยู่ในจิตใจตลอดมา เรื่องบุญ-บาปตามทรรศนะ ทางพระพุทธศาสนาจึงเป็นเรื่องที่
เกี่ยวข้องกับชีวิตของบุคคลแต่ละคน และมีความส าคัญต่อการ ด ารงชีวิตอย่างมากในแง่ของ



 

898     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 

การอยู่ร่วมกันต่อคนในสังคม เพราะบุญ-บาปเป็นหลักจริยธรรมซึ่งท าให้ บุคคลมีความ
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ต่อกัน ไม่เบียดเบียน รังแก่กัน หรือสร้างความเดือดร้อนต่างๆ ให้เกิดขึ้น  ต่อ
บุคคลและสังคม 
 วัดพระธาตุหนองบัวและองค์พระบรมธาตุเจดีย์ศรีมหาโพธิ์เป็นสถานที่จัดแสดงพุทธ
ศิลป์ เป็นแหล่งรวบรวมเอาศิลปะในทุกๆ แขนงของไทยมารวมเอาไว้ภายในวัด พุทธศิลป์ที่
ปรากฏในพระธาตุหนองบัวมีผลต่อความเชื่อเรื่องบุญบาปของชาวพุทธในเขตเทศบาลนคร
อุบลราชธานี ได้แก่ ท าให้ประชาชนเกิดความศรัทธาในหลักค าสอนของพระพุทธเจ้า 
ประพฤติปฏิบัติตนตามหลักของศีลธรรม ในการด าเนินชีวิตประจ าวัน รู้จักท าบุญให้ทาน 
รักษาศีล เข้าวัดปฏิบัติธรรม ไม่เห็นแก่ตัว ไม่ประพฤตินอกจารีและประเพณีอันดีงามของ
ชุมชนและสังคม ท าให้เป็นรู้จักอายชั่วกลัวบาป มีเมตตาไมตรีจิตที่ดีต่อกัน มีความเสียสละ
เอ้ือเฟ้ือต่อส่วนรวม มีความเชื่อเรื่องกฎแห่งกรรม กระท ากรรมอะไรไว้ย่อมได้รับผลของกรรม
นั้น     
 
บทสรุป 
 
  พุทธศิลป์ หมายถึง ศิลปะทางพุทธศาสนาที่มนุษย์สร้างขึ้นมาในอดีตและปัจจุบันจน 
ได้รับการยกย่องว่ามีคุณค่าในทางศิลปวัฒนธรรม ประวัติศาสตร์ โบราณคดีและเทคโนโลยี 
ได้แก่ ภาพเขียนภาพวาด สถาปัตยกรรมภายในวัด เจดีย์และบ้านเรือน โบราณคดี 
โบราณสถานและ โบราณวัตถุ วัดพระธาตุหนองบัวเป็นแหล่งรวบรวมศิลปกรรมประเภท
ต่างๆ เช่น ประติมากรรมปูนปั้น ศิลปกรรมแกะสลักไม้ จิตรกรรมฝาผนัง ตลอดถึงถาวรวัตถุ
ต่างๆ ที่ได้ถ่ายทอดไว้ที่โบสถ์วิหารพระธาตุเจดีย์ พระพุทธรูปซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงศรัทธาที่มี
ต่อพระพุทธศาสนา สอดแทรกเอาหลักธรรมค าสอนของพระพุทธศาสนาที่อยู่ในรูปแบบภาพ
จิตรกรรม วัดพระธาตุหนองบัวและองค์พระบรมธาตุเจดีย์ศรีมหาโพธิ์เป็นสถานที่จัดแสดง
พุทธศิลป์ เป็นแหล่งรวบรวมเอาศิลปะในทุกๆ แขนงของไทยมารวมเอาไว้ภายในวัด  พุทธ
ศิลป์ที่ปรากฏในพระธาตุหนองบัวมีผลต่อความเชื่อเรื่องบุญบาปของชาวพุทธในเขตเทศบาล
นครอุบลราชธานี ได้แก่ ท าให้ประชาชนเกิดความศรัทธาในหลักค าสอนของพระพุทธเจ้า 
ประพฤติปฏิบัติตนตามหลักของศีลธรรม ในการด าเนินชีวิตประจ าวัน รู้จักท าบุญให้ทาน 
รักษาศีล เข้าวัดปฏิบัติธรรม ไม่เห็นแก่ตัว ไม่ประพฤตินอกจารีและประเพณีอันดีงามของ
ชุมชนและสังคม ท าให้เป็นรู้จักอายชั่วกลัวบาป มีเมตตาไมตรีจิตที่ดีต่อกัน มีความเสียสละ
เอ้ือเฟ้ือต่อส่วนรวม มีความเชื่อเรื่องกฎแห่งกรรม กระท ากรรมอะไรไว้ย่อมได้รับผลของกรรม
นั้น     
 
 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        899 

 

 

เอกสารอ้างอิง 
 
กรมศิลปากร, (2529), โลกทีปกสารของพระสังฆราชเมธังกร, กรุงเทพฯ : ห้างหุ้นส่วน 
 จ ากัดสามัญ นิติบุคคลสหประชาพานิชย์. 
กรมส่งเสริมคุณภาพสิ่งแวดล้อม. สรุปโครงการจัดประชุมการจัดการสิ่งแวดล้อมในวัดแก่เจ้า 
 คณะ จังหวัดทั่วประเทศ.ระหว่างวันที่ 18–19 กุมภาพันธ์ 2557, ณ วัดประสิทธิ 
 เวช อ าเภอองครักษ์ จังหวัดนครนายก. [ออนไลน์], แหล่งที่มา:  
 http://webcache.googleusercontent.com [17 กุมภาพันธ์ 2557]. 
ฉลอง ดิษส.ี (2540). สภาพแวดล้อมของสถาปัตยกรรมท้องถิ่น. เอกสารรวมบทความ 
 ประกอบการประชุมสัมมนาเรื่อง เอกลักษณ์และการสืบสานสถาปัตยกรรมใน 
 ภาคเหนือ, ชุดที่ 12,  
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์, 
  พิมพ์ครั้งที ่9, กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
พระเทพมุณี (วิลาศ ญาณวโร), (2528), วรรณกรรมไทยเรื่องภูมิวิลาสินี, กรุงเทพฯ : ม.ป.พ.,  
พระมหาไพบูลย์ วิปุโล (เลิศฤทธิ์ธนะกุล), (2551), การศึกษาแนวคิดเก่ียวกับเสนาสนะใน 

พระพุทธศาสนา, บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ส านักงานนโยบายและแผนสิ่งแวดล้อม. (2541). การพัฒนาการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 
 ศิลปกรรม. กรุงเทพฯ : กระทรวงวิทยาศาสตร์เทคโนโลยีสิ่งแวดล้อม,  
ส านักงานนโยบายและแผนสิ่งแวดล้อม. (2540). การอนุรักษ์แหล่งธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม 
 ศิลปกรรม. เอกสารชุดคู่มือการด าเนินงานตามแผนปฏิบัติการเพื่อการจัดการ 
 คุณภาพสิ่งแวดล้อมระดับจังหวัด, กระทรวงวิทยาศาสตร์เทคโลโนยีและสิ่งแวดล้อม,  
ส านักงานนโยบายและแผนทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม. (2563).  การอนุรักษ์แหล่ง 
 ธรรมชาติและ สิ่งแวดล้อมศิลปกรรม. [ออนไลน์], แหล่งที่มา: 
 http://www.onep.go.th/  
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2529). สารานุกรมพระพุทธศาสนา. 
กรุงเทพฯ : มหามกุฏราชวิทยาลัย,  
แสง จันทร์งาม, (2534), ศาสนศาตร์, กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพาณิชย์. 
ทินพันธุ์ นาคะตะ, (2544), พระพุทธศาสนากับสังคมไทย, กรุงเทพฯ : หจก.สหายบล็อกและ 

การพิมพ์,  
หลวงเทพดรุณานุศิษฏ์, (2518). ธาตุปฺปทีปิถา. กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย,  
 
 
 



 

900     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


