
“ปลัดขิก” นี้มีทีม่า 
THE ORIGIN OF THE PALAD KHIK 

 
 

1ภาณุเดช จริยฐิตินันท์ และ 2ผ่องพิชญ ์สวงรัมย์ 
1Phanudet Jariyathitinant and 2Phongpitch Sawongram 

 
1มหาวิทยาลัยเฮยหลงเจียง, สาธารณรัฐประชาชนจีน 

1Heilongjiang University, P.R. China 
2สถาบันเทคโนโลยีพระจอมเกล้าเจ้าคุณทหารลาดกระบัง, ประเทศไทย 
2King Mongkut's Institute of Technology Ladkrabang, Thailand. 

 
1kuwenwong@gmail.com 

 
Received  December 25, 2021;   Revised  February 12, 2022;   Accepted March 20, 2022 

 
บทคัดย่อ 

 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ที่จะน าเสนอถึง“ปลัดขิก”เครื่องรางชนิดหนึ่งมีปรากฏใน
สังคมไทย โดยบทความนี้ในเบื้องต้นได้กล่าวถึงเนื้อหาความเป็นมาและการแบ่งประเภทของ
เครื่องรางชนิดต่างๆจากนั้นเป็นการรวมรวมข้อมูลจากแหล่งที่มาที่หลากหลายน ามาวิเคราะห์
หานิยามการตั้งความหมายของปลัดขิก ตลอดจนวิเคราะห์ข้อมูลความเป็นมาของปลัดขิกจาก 
2 หลักใหญ่ คือ 1) ที่มาในบริบทของการก าเนิดเครื่องรางสากลและอิทธิพลของศาสนา
พราหมณ์แบบไศวนิกาย 2) ที่มาในบริบทของการนับถือผีอันเป็นความเชื่อดั้งเดิมของกลุ่มชน
ที่ เรียกว่า ไท หรือ ไต อันเป็นกลุ่มชนดั้งเดิมที่นับได้ว่าเป็นบรรพบุรุษของชาวเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ ท้ายสุดจึงน าข้อมูลจากที่มาทั้งสองแหล่งมาท าการวิเคราะห์ถึงอิทธิพลสู่
สังคมพุทธในแบบไทย อธิบายถึงเหตุผลว่าท าไมเครื่องรางชนิดนี้จึงเป็นเครื่องรางยอดนิยมใน
สังคม จนมีการผลิตซ้ าอย่างต่อเนื่องมาจนถึงปัจจุบัน 
 
ค าส าคัญ : ปลัดขิก, เครื่องราง, ความเชื่อในสังคมไทย 
 

                                      
1 นักศึกษาหลักสูตรอักษรศาสตร์ดุษฎีบัณฑิต สาขานิรุกติศาสตร์ภาษาจีน คณะอักษรศาสตร์ มหาวิทยาลัยเฮยหลงเจียง สาธารณรัฐประชาชนจีน 
2 อาจารย์, คณะศิลปศาสตร์ สถาบันเทคโนโลยีพระจอมเกล้าเจ้าคุณทหารลาดกระบัง  



 

902     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

Abstract 
 

The purpose of this article is to inform about "Palad Khik" which is a kind of 
amulet existing in Thai society. This article primarily notify the history and classification of 
various types of amulets. Then, the information is collected from various sources and 
analyzed for the definition and provision of the meaning of "Palad Khik".  Background 
information of "Palad Khik" was analyzed from two main principles including: 1) 
Background in the context of the origination of the universal amulets and the influences 
of the Shaivism in Brahminism; and 2) Background in the context of the traditional belief 
in the spirits by a group of people named “the Tai” that were the traditional ancestors 
of the Southeast Asian people. Finally, the information gained from both sources were 
analyzed on the influence towards Thai Buddhist society by giving the reason why this 
kind of amulet is popular in Thai society that lead to the continuous reproduction up to 
the present. 
  
Keywords:  Palad Khik, Amulet, Beliefs in Thai society 
 
บทน า 
 
  สังคมไทยกล่าวได้เป็นสังคมพหุวัฒนธรรมประกอบด้วยความเชื่ออันหลากหลาย ไม่
ว่าจะเป็นการนับถือผีซึ่งเป็นความเชื่อดั้งเดิมที่นับถือกันอยู่แล้วและความเชื่อในศาสนาต่างๆ
ที่แผ่เข้ามาในภายหลังจนหลอมรวมให้เป็นวัฒนธรรมที่มีเอกลักษณ์เป็นของตนเอง ประชากร
ส่วนใหญ่ของประเทศนับถือพระพุทธศาสนามาอย่างยาวนาน  แต่ เป็นแนวคิดทาง
พระพุทธศาสนาที่ปรับรวมแล้วกับคติความเชื่อในแบบอ่ืนๆ กล่าวคือ ในวัฒนธรรมชาวพุทธ
แบบไทยได้หลอมรวมแล้วกับคติการนับถือผีรวมทั้งคติความเชื่อในศาสนาอ่ืนๆ เช่น ศาสนา
พราหมณ์ ซึ่งคติความเชื่อทั้งหลายเหล่านี้ถูกหลอมรวมกันจนแยกไม่ออก ดังจะเห็นตัวอย่าง
ได้จาก ฮีตสิบสอง หรือ พิธีกรรมสิบสองเดือนของภาคอีสาน ซึ่งเป็นการหลวมรวมพิธีกรรม
ทางพระพุทธศาสนา พิธีเกี่ยวกับการเกษตรรวมทั้งพิธีเกี่ยวกับเรื่องของการนับถือผีเข้า
ด้วยกัน ด้วยการหลอมรวมในลักษณ์นี้นี่เองจึงกล่าวได้ว่า สังคมไทยเป็นสังคมพุทธในแบบ
ไทย  
 ผลจากการหลอมรวมวัฒนธรรมอันหลากหลาย ท าให้เกิดผลผลิตทางวัฒนธรรม
อย่างหนึ่งที่เรียกว่า “เครื่องรางไทย” โดยเครื่องรางไทยนั้นมีอยู่ด้วยกันหลายชนิด หนึ่งในนั้น
ก็คือ “ปลัดขิก” ปลัดขิกเป็นเครื่องรางที่มีการจัดสร้างขึ้นโดยฆราวาสและพระสงฆ์ ด้วยเชื่อ
ว่าเป็นเครื่องรางที่สามารถพกพาติดตัวไปได้ทุกที่  ไม่มีข้อห้ามตามความเชื่อทางไสยศาสตร์
ปลีกย่อยแบบเครื่องรางชนิดอ่ืน ด้วยเหตุนี้จึงเป็นเครื่องรางที่เป็นที่นิยมในบุคคลทุกกลุ่ม



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        903 

 

 

อาชีพ เช่น กลุ่มพ่อค้าแม่ค้าหรือเจ้าของกิจการ ดังจะเห็นได้จากร้านค้าต่างๆ มักจะมีปลัดขิก
วางไว้หน้าร้านหรือที่เก็บเงิน โดยเชื่อว่าจะท าให้ค้าขายดี กิจการเจริญก้าวหน้า ปลัดขิกยังมี
อนุภาพด้านมหาเสน่ห์ เมตตามหานิยม น าพามาซึ่งความส าเร็จ ยกตัวอย่าง คุณปภัสรา ชุตา
นุพงษ์ มิสไทยแลนด์เวิลด์ปี 2531 ได้ให้สัมภาษณ์กับสื่อมวลชนดังใจความว่า ได้เหน็บ
ปลัดขิกของหลวงพ่อซ่วน วัดท่าลาดใต้ จ.ฉะเชิงเทรา ไว้ที่มวยผมทุกครั้งที่ขึ้นประกวด จน
สามารถชนะการประกวดได้ ข่าวนี้ได้จึงได้กลายข่าวดังในวงการการประกวดนางงามไทย ยิ่ง
ไปกว่านั้นยังเชื่อว่ามีอานุภาพมหัศจรรย์ดังที่  ภุชงค์ จันทวิช (2562) กล่าวว่า“พระครูนิยุต
ธรรมสุนทร (ยิด จันทสุวัณโน) วัดหนองจอก จ.ประจวบคีรีขันธ์ สามารถปลุกเสกปลัดขิกจน
ขยับตั้งได้บนฝ่ามือ ทั้งยังมีอานุภาพสามารถเรียกฝนหรือท าให้ฝนหยุดตกได้อีกด้วย”จากเหตุ
ทั้งมวลที่กล่าวไป ปลัดขิกจึงมีการผลิตซ้ าอย่างต่อเนื่องตั้งแต่อดีตมาจนถึงปัจจุบัน 
 
ว่าด้วยเรื่อง“เครื่องรางของขลัง” 
 

  ค าว่า เครื่องรางของขลังนั้นเป็นค าที่ใช้กันอยู่ทั่วไป ซึ่งค านี้เกิดขึ้นมาจากค าสองค า
คือค าว่า“เครื่องราง”และค าว่า“ของขลัง”ในความหมายตาม พจนานุกรมไทย ฉบับ ทันสมัย
และสมบูรณ ์ได้ให้ความหมายไว้ว่า  
 เครื่องราง หมายถึง สิ่งที่ เชื่อว่าสามารถป้องกันอันตราย ฟันแทงไม่เข้า เช่น 
เหล็กไหล ตะกรุด (ฝ่ายวิชาการภาษาไทยฯ, 2552 : 257) 
 ของขลัง หมายถึง สิ่งของที่เชื่อกันว่าศักดิ์สิทธิ์ อาจบันดาลสิ่งต่างๆ ได้ดังต้องการ 
(ฝ่ายวิชาการภาษาไทยฯ, 2552 : 164) 
 หากมาดูตามความหมายของค านั้น ค าว่า“เครื่องราง”และ“ของขลัง”มีความหมาย
ที่ไปในทางเดียวกันซึ่งหากน าความหมายของค าสองค านี้มารวมกัน จะได้ความหมายที่ว่า 
เครื่องรางของขลังเป็นวัตถุหรือสิ่งของอย่างใดอย่างหนึ่งที่เชื่อว่ามีความศักดิ์สิทธิ์มีฤทธิ์ที่
สามารถจะป้องกันอันตรายและดลบันดาลในสิ่งที่ผู้ใช้วัตถุนั้นให้สมปรารถนาได้ดั่งใจ 
 การก าเนิดขึ้นของเครื่องรางนั้น กาญจนานาคพันธุ์ (2544 : 2) กล่าวว่า “แรกเริ่ม
เดิมทีที่จะเกิดเครื่องรางขึ้นนั้น เกิดจากการนับถือวัตถุเล็กๆน้อยๆ ที่เชื่อกันว่าขลังหรือ
ศักดิ์สิทธิ์มาก่อน”ความหมายก็คือ เครื่องรางเกิดขึ้นจากของขลังนั่นเอง ซึ่งเครื่องรางแต่ละ
ชิ้นนั้นอาจเกิดขึ้นจากของขลังชนิดเดียวหรือหลายชนิดมารวมกัน ดังตัวอย่าง ดาบฟ้าฟ้ืน 
ดาบคู่กายของขุนแผน ตัวเอกในวรรณคดีเสภาขุนช้างขุนแผนนั้นมีการรวมโลหะธาตุต่างๆที่
เชื่อว่าศักดิ์สิทธิ์ มีฤทธิ์ในตัว เช่น เหล็กยอดเจดีย์ เหล็กยอดปราสาท เหล็กขนันผีพรายตาย
ทั้งกลม หอกสัมฤทธิ์ กฤชทองแดง เหล็กไหล เหล็กน้ าพ้ี เป็นต้น น ามาหลอมรวมกัน แล้ว
น ามาตีในฤกษ์ยามเสาร์ห้ารวมทั้งท าพิธีปลุกเสกจนส าเร็จเป็นดาบอาคม อย่างนี้เป็นต้น 
 



 

904     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 
  

ภาพที่ 1 ความเชื่อมโยงระหว่างของขลังกับเครื่องราง 
 
 ในการแบ่งประเภทของเครื่องรางนั้น เสมา ท่าพระ (2545 :7-8) ได้แบ่งไว้ 4 
รูปแบบ คือ 1. แบ่งตามการใช้งาน 2. แบ่งตามการใช้วัสดุที่น ามาสร้าง 3. แบ่งตามรูปแบบ
ลักษณะ 4. แบ่งตามระดับชั้น ดังนี้ 
 1. เครื่องรางแบ่งตามการใช้งานได้  4 รูปแบบ คือ 1.1 เครื่องคาด อันได้แก่ 
เครื่องรางที่ใช้คาดศีรษะ คาดเอว คาดแขน ฯลฯ 1.2 เครื่องสวม อันได้แก่ เครื่องรางที่ใช้สวม
คอ สวมศีรษะ สวมแขน สวมนิ้ว 1.3 เครื่องฝัง อันได้แก่ เครื่องรางที่ใช้ฝังลงไปในเนื้อหนัง
ของคน เช่น เข็มทอง ตะกรุดทอง ตะกรุดสาริกา (ใส่ลูกตา) และการฝังเหล็กไหลหรือฝังโลหะ
มงคลต่าง ๆ ลงไปในเนื้อจะรวมอยู่ในพวกนี้ทั้งสิ้น 1.4 เครื่องอม อันได้แก่ เครื่องรางที่ใช้อม
ไว้ในปาก เช่น ลูกอม ตะกรุดลูกอม 
 2. เครื่องรางแบ่งตามการใช้วัสดุที่น ามาสร้าง ได้ 6 รูปแบบ คือ 2.1 ประเภทโลหะ 
เช่น ทอง เงิน นาค 2.2 ประเภทผง เช่น ผงพุทธคุณ ผงพรายกุมาร 2.3 ประเภทดิน เช่น 
ดินขุยปู ดินเจ็ดป่าช้า 2.4 ประเภทผ้า เช่น ผ้าตราสั่ง ผ้าห่อศพ ผ้าผูกคอตาย ผ้าทอท่ัว ๆ 2.5 
ประเภทวัสดุที่มาจากสัตว์ เช่น เขี้ยวสัตว์ เขาสัตว์งาสัตว์ เล็บสัตว์ หนังสัตว์ 2.6 ประเภทวัสดุ
อย่างอ่ืน เช่น กระดาษสา ชันโรง 
 3. เครื่องรางแบ่งตามรูปแบบลักษณะ ได้ 3 รูปแบบ คือ 3.1 ผู้ชาย เช่น รักยม 
กุมารทอง ฤๅษี พ่อเฒ่า ชูชก และสิ่งที่เป็นรูปของเพศชายต่าง ๆ 3.2 ผู้หญิง เช่น แม่นางกวัก 
แม่พระโพสพ แม่ศรีเรือน แม่ซื้อ และสิ่งที่เป็นรูปของผู้หญิงต่างๆ 3.3 สัตว์ ในที่นี้หมายถึง 
พระโพธิสัตว์ เช่น เสือ ช้าง วัว เต่า จระเข ้งู 
 4. เครื่องรางแบ่งตามระดับชั้น ได้ 3 รูปแบบ คือ 4.1 เครื่องรางชั้นสูง อันได้แก่ 
เครื่องรางที่ใช้บนส่วนสูงของร่างกาย ซึ่งนับตั้งแต่ศีรษะลงมาถึงบั้นเอว ส าเร็จด้วยพระ
พุทธคุณ พระธรรมคุณ พระสังฆคุณ 4.2 เครื่องรางชั้นต่ า อันได้แก่ เครื่องรางที่เป็นของต่ า 
เช่น ปลัดขิก อีเป๋อ ไอ้งั่ง อ้ิน ไม่ได้ส าเร็จด้วยของสูง 4.3 เครื่องรางที่ใช้แขวน อันได้แก่ ธง 
รูปนก รูปตั๊กแตน รูปปลาหรือกระบอกใส่ยันต์และอ่ืน ๆ 

เครื่องราง (1 ชนิด) 

ของขลัง (1 ชนิด) 

ของขลัง (1 ชนิด) 

หรือ 

+ + ………... 
ของขลัง (1 ชนิด) 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        905 

 

 

 การจัดหมวดหมู่ในลักษณะดังกล่าวนั้นค่อนข้างที่จะครบถ้วน แต่ยังมีรายละเอียด
เล็กน้อยที่ควรเพ่ิมเติมเพ่ือให้ครอบคลุมยิ่งขึ้น ดังจะเห็นได้ในส่วนที่ 2 เครื่องรางแบ่งตามการ
ใช้วัสดุที่น ามาสร้าง ควรเพ่ิมรูปแบบขึ้นอีก 2 รูปแบบ คือ 1. ประเภทวัสดุที่เกี่ยวเนื่องกับ
ส่วนต่างๆของมนุษย์ อันหมายถึงสิ่งที่มีลักษณะเป็นของแข็งหรือเป็นชิ้นส่วนที่จับต้องได้
ชัดเจน เช่น กะโหลก กระดูก ฟัน เส้นผมเป็นต้น ยกตัวอย่างเครื่องรางที่มีส่วนประกอบของ
วัสดุเหล่านี้ เช่น ดาบฟ้าฟ้ืนของขุนแผนที่เหล็กกั่นของดาบบรรจุผมผีพรายไว้ และส่วนที่ 2. 
ประเภทของเหลว เช่น น้ ามนต์ น้ ามันพราย น้ ามันช้างตกมัน น้ าตาปลาพยูน น้ ามันจันทน์ 
น้ ามันว่านต่างๆ ซึ่งจะเห็นว่ายังมีเครื่องรางต่างๆที่ประกอบด้วยวัสดุเหล่านี้ เช่น รักยม นก
สาลิกาแช่ในน้ ามันจันทน์ หรือสีผึ้งที่พระคณาจารย์ต่างๆในปัจจุบันได้สร้างขึ้น เป็นต้น และ
ในส่วนของเครื่องรางแบ่งตามระดับชั้นในข้อที่  4.3 เครื่องรางที่ใช้แขวน ควรจัดเข้าอยู่ใน
หมวดการใช้งาน มากกว่าที่จะจัดอยู่ในส่วนระดับชั้นของเครื่องราง ดังแผนภาพที่ 2 ดังนี้ 
 

ภาพที่ 2 การแบ่งประเภทของเครื่องราง 
 
 
 

เครื่องรางแบ่งได้  
4 รูปแบบ 

แบ่งตามการใช้งาน 5 รูปแบบ 

แบ่งตามการใช้วัสดุที่น ามาสร้าง 8 
รูปแบบ 

แบ่งตามรูปแบบลักษณะ 
3 รูปแบบ 

แบ่งตามระดับช้ัน ได้ 2  รูปแบบ 

 เคร่ืองคาด 

 เคร่ืองสวม 

 เคร่ืองฝัง 

 เคร่ืองอม 

 เคร่ืองรางที่ใช้แขวน 

 

ประเภทโลหะ 

ประเภทผง 

ประเภทดิน 

ประเภทผา้ 

ประเภทวัสดุที่มาจากสัตว์ 

ประเภทวัสดุที่เกี่ยวเนื่องกับส่วนต่างๆของมนษุย ์

ประเภทของเหลว 

ประเภทวัสดุอย่างอ่ืน 

 

 ผู้ชาย 

 ผู้หญิง 

 สัตว์ 

  เคร่ืองรางช้ันสูง  
 เคร่ืองรางช้ันต่ า 

 



 

906     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ว่าความหมายของค าว่า “ปลัดขิก” 
 
  ความหมายของค าว่า“ปลัดขิก”นั้น ประกอบขึ้นจากค าสองค าคือค าว่า“ปลัด”และ 
“ขิก” ซึ่งการให้ความหมายของค าสองค านี้มีอยู่หลายแหล่งที่มา ดังนี้ ค าว่า “ปลัด” เป็น
เรื่องที่เล่ากันมานานว่าผู้สร้างปลัดขิกอาจเป็นพระครูปลัดหรือเป็นพระปลัดของวัดต่างๆเป็น
ผู้สร้างขึ้นจึงเป็นที่มาของค าว่า“ปลัด” (วันชัย สุพรรณ, 2561) ข้อมูลอีกด้านหนึ่งอธิบายไว้ว่า 
“ปลัด”เป็นค าที่เพ้ียนมาจากค าว่า“ปรัศวะ”หรือ“ปรัศว์” ในภาษาสันสกฤต ซึ่งมีความหมาย
ว่า เคียงข้าง, ผู้อยู่เคียงข้าง, ข้างหรือสีข้าง (ส านักงานราชบัณฑิตยสภา, 2556 ; เสมา ท่า
พระ,2545) เนื่องมาจากผู้บูชาปลัดขิกมักจะนิยมแขวนปลัดขิกไว้ข้างเอวนั้นเอง ส่วนค าว่า 
“ขิก” นั้นมีที่มาอยู่สามแบบ แบบแรกอ้างจากความหมายในพจนานุกรมไทยฯ ของค าว่า 
“ขิกๆ” หมายถึง เสียงหัวเราะดังขิกๆ (ฝ่ายวิชาการภาษาไทยฯ, 2552 : 181) โดยมีที่มาจาก
การที่วัตถุสิ่งนี้มีรูปร่างคล้ายอวัยวะเพศชาย เมื่อมีผู้พบเห็นปลัดขิกผูกไว้กับเด็ก มักจะพากัน
หัวเราะเสียงดังขิกๆ ที่มาที่สองให้ความหมายว่า “ขิก” เป็นค าภาษาอีสาน ใช้เรียกเครื่อง
แขวนคอวัว ท าด้วยท่อนไม้กลมขนาดเล็ก ภายในกลวง และมีลูกกระทบแขวนกระหนาบอยู่ 
2 ข้าง มีลักษณะคล้ายอวัยวะเพศชาย (ส านักงานราชบัณฑิตยสภา, 2556) และที่มาที่สามให้
ข้อเสนอว่า ค าว่า “ขิก” คงจะเลิกใช้มานานแล้ว เพราะคงจะเห็นว่าเป็นค าหยาบ โดยได้หัน
มาใช้ คุยฺห  ซึ่งเป็นค าภาษาบาลีแทน และแผลงมาเป็น ควย ในภาษาไทย (พิทยา บุนนาค, 
2560) 
 ทั้งนี้ไม่ว่าค าว่า“ปลัด”และ“ขิก”จะมีความหมายและที่มาจากแหล่งใดก็ตาม 
ความหมายของค าว่า“ปลัดขิก” ได้มีกล่าวไว้ในสามแหล่งด้วยกัน โดย พจนานุกรมฉบับ
ราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554 ได้ให้ความหมายไว้ว่า ปลัดขิก หมายถึง ไม้เหลาอย่างรูปของ
ลับชายขนาดต่างๆ ใช้เป็นของแก้บนตามศาลเจ้าแม่, ขุนเพ็ด ทองระอา หรือ ดอกไม้เจ้า ก็
เรียก (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556 : 723) พจนานุกรมไทย ฉบับ ทันสมัยและสมบูรณ์ ได้ให้
ความหมายดังนี้ ปลัดขิก หมายถึง เครื่องรางอย่างหนึ่ง มักท าด้วยไม้เหลาเป็นรูปอวัยวะเพศ
ชาย, อ้ายขิก ไอ้ขิก หรือขุนเพ็ด ก็เรียก (ฝ่ายวิชาการภาษาไทยฯ, 2552 : 659) และ บทวิทยุ
รายการ “รู้ รัก ภาษาไทย” ออกอากาศทางสถานีวิทยุกระจายเสียงแห่งประเทศไทย เมื่อ
วันที่ 2 กรกฎาคม พ.ศ. 2556 ได้ให้ความหมายดังนี้ ปลัดขิก หมายถึง รูปแกะจ าลองอวัยวะ
เพศชาย มักท าด้วยไม้ ใช้เป็นเครื่องรางของขลังส าหรับผูกเอวเด็กเพ่ือให้ผีกลัว  หรือให้
คุ้มครองป้องกันภัย ให้เกิดเมตตามหานิยม บางทีเรียกว่า อ้ายขิก  ไอ้ขิก หรือขุนเพ็ด  ถ้าใช้
เป็นเครื่องบูชาตามศาลเจ้าเรียกว่า ดอกไม้เจ้า ค าราชาศัพท์เรียกว่า ทองพระขุน (ส านักงาน
ราชบัณฑิตยสภา, 2556) 
 ซึ่งหากน าความหมายมารวมกัน ปลัดขิก สามารถให้ความหมายได้ว่า เครื่องรางหรือ
ไม้เหลาอย่างหนึ่งมักท าเป็นรูปอวัยวะเพศชายในขนาดต่างๆ ใช้เป็นเครื่องรางพกติดตัวหรือ



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        907 

 

 

วางตั้งในสถานที่ เช่น ห้าง ร้าน บริษัท โดยเชื่อว่ามีอานุภาพป้องกันภูตผีปีศาจ เป็นเมตตา
มหานิยม น าพามาซึ่งโชคลาภ ค้าขายดี บางครั้งเรียกว่า ไอ้ขิก อ้ายขิก หรือขุนเพ็ด  หากใช้
เป็นเครื่องบูชาหรือแก้บนตามศาลเจ้าเรียกว่าดอกไม้เจ้า ค าราชาศัพท์เรียกว่า ทองพระขุน 
 
“ปลัดขิก”ในบริบทของการก าเนิดเครื่องรางและศาสนาพราหมณ์ 
 

  หากจะกล่าวถึงจุดเริ่มต้นของเครื่องรางอาจกล่าวได้ว่ามีที่มายาวนานจนอาจสืบขึ้น
ไปถึงยุคหินตอนปลาย โดยเครื่องรางชิ้นที่สันนิษฐานว่าเก่าแก่ที่สุดที่  คือ เครื่องหมาย 
“สวัสติกะ”เครื่องหมายนี้มีลักษณะเป็นรูปกากบาทมีแขน ในบางพ้ืนที่เครื่องหมายชนิดนี้จะ
ปรากฏในรูปของวงกลมแล้วมีกากบาทอยู่ตรงกลาง ซึ่งก็คือเครื่องหมายกากบาทที่มีแขนโค้ง
เวียนมาบรรจบกันนั้นเอง โดยเครื่องหมายชนิดนี้ถูกค้นพบว่ามีสลักไว้บนอาวุธของมนุษย์ใน
ยุคนั้น ต่อมาเมื่อมนุษย์ก้าวเข้าสู่ยุคประวัติศาสตร์หรือยุคที่มนุษย์รู้จักการประดิษฐ์ตัวอักษร
ขึ้นมาใช้แล้ว เครื่องหมายนี้จึงกลายเป็นเครื่องหมายของลัทธิความเชื่อที่เก่าแก่ที่สุดของ
มนุษย์คือ ลัทธิบูชาพระอาทิตย์ โดยเครื่องหมายสวัสติกะพบได้ทุกมุมโลก ไม่ว่าจะเป็นทวีป
ยุโรป ที่ชนพ้ืนถิ่นนั้นต่างนับถือกันมาตั้งแต่สมัยกลาง โดยสามารถพบเครื่องหมายนี้บนระฆัง
หล่อโลหะตามโบสถ์ในประเทศอังกฤษ นอกจากนั้น อดอล์ฟ ฮิตเลอร์ อดีตผู้น าประเทศ
เยอรมัน ยังใช้เป็นเครื่องหมายของพรรคนาซีอีกด้วย อย่างไรก็ตามส าหรับพระพุทธศาสนาที่
เกิดขึ้นในทวีปเอเชีย ก็ยังรับเอาเครื่องหมายนี้เป็นสัญลักษณ์ของความเป็นมงคลเช่นกัน โดย
มีการสันนิษฐานว่าสวัสติกะเป็นจุดเริ่มต้นของเครื่องหมายธรรมจักร เครื่องหมายนี้ในทาง
พุทธศาสนามีความหมายในเรื่องความหมุนเวียนของเหตุและผล จนไปถึงเรื่องของกฎแห่ง
กรรมที่ท าให้มวลสัตว์ต้องเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสาร ทั้งนี้ยังสามารถพบเครื่องหมายได้
ทั่วไปบนพระอุระของพระพุทธรูปในศิลปะจีน นอกจากนั้นเครื่องหมายสวัสติกะมักจะน ามา
วาดเป็นรูป ท าเป็นลายบนผ้าหรือท าเป็นวัตถุด้วยโลหะมีค่า เช่น เงิน ทอง นาก เป็นต้น 
จากนั้นมักจะน ามาฝังด้วยอัญมณีต่างๆ โดยเชื่อว่าจะน ามาซึ่งความเป็นมงคลต่อผู้ที่ได้
ครอบครอง 
 ส่วนในเรื่องลัทธิบูชาพระอาทิตย์ในทวีปเอเชีย นับได้ว่าเป็นจุดเริ่มต้นของศาสนา
พราหมณ์ โดยในยุคพระเวท (ประมาณ 1,000 ปี ก่อนพุทธกาล) เชื่อว่ามีกลุ่มชนกลุ่มหนึ่ง 
เรียกตนเองว่า “อริยะ” เดินทางไปพบลัทธิบูชาพระอาทิตย์นี้ทางฝั่งตะวันตก ต่อมาจึงน ามา
ดัดแปลงเป็นลัทธิของตัวเอง โดยยังคงนับถือพระอาทิตย์ และตั้งชื่อเทพเจ้าอันแทนพระ
อาทิตย์ว่า “สวิตะระ”จากนั้นจึงขยายไปนับถือเทพองค์อ่ืนๆ เช่น น้ าฝน ตั้งชื่อเทพเจ้าแห่ง
ฝนว่า“วรุณ”พวกอริยะถือว่าสิ่งต่างๆในโลกนี้มีเทพเจ้าที่เป็นใหญ่ที่สุด เป็นผู้บันดาลให้เกิดสิ่ง
ต่างๆขึ้นมาบนโลก โดยเรียกเทพเจ้าองค์นี้ว่า “อินทร์” แล้วได้ตั้งเทพเจ้าแห่งความตายว่า 
“ยม”ทั้งนี้ยังมีความเชื่อในเรื่องเทพเจ้าที่ดูแลรักษาโลกประจ าทิศต่างๆโดยเรียกชื่อว่า 



 

908     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

“โลกบาล” มีการสร้างวิหาร เพ่ือบูชาพระอาทิตย์และพระจันทร์ โดยสร้างเป็นโถงใหญ่มี
ช่องว่างให้แสงพระอาทิตย์และพระจันทร์สาดส่องผ่านช่องว่างลงมายังแท่นบูชาแล้วจึง
ประกอบพิธีบูชาแสงธรรมชาติที่ส่องลงมานั้น โดยในเริ่มแรกยังไม่มีรูปเคารพหรือเครื่องหมาย
แทนเทพเจ้าแต่อย่างใด ต่อมาเพ่ือความสะดวกในการบูชาเทพเจ้าในทุกเวลาโดยไม่
จ าเป็นต้องรอแสงธรรมชาติ ผู้คนจึงได้สร้างรูปเคารพขึ้น รูปเคารพในสมัยแรกเป็นรูปหินสลัก
ทรงกลมอันเป็นสัญลักษณ์แทนพระอาทิตย์ ถัดลงมาจึงสลักเป็นรูปพระจันทร์ข้างแรมเป็นวง
โค้งขนาบไปกับวงโค้งของขอบพระอาทิตย์ โดยน ารูปสลักนี้ประดิษฐานวางไว้บนแท่งเสาหิน
กลางวิหาร กระทั่งถึงยุคอุปนิษัท (ประมาณ 100 ปี ก่อนพุทธกาล) เริ่มมีการเกิดขึ้นของเทพ
เจ้าสามองค์ คือ พระพรหม เชื่อว่าเป็นผู้สร้างสรรพสิ่งบนโลก พระนารายณ์ เป็นผู้พิทักษ์
รักษาโลก และพระศิวะ เป็นผู้ท าลาย รูปสลักบูชาพระอาทิตย์พระจันทร์จากเดิมจึงเริ่ม
เปลี่ยนรูปร่างกลายเป็น “ศิวลึงค”์ โดยจัดท าเป็นรูปลึงค์หรืออวัยวะเพศชายอันเป็นรูปเคารพ
ส าคัญของนิกายบูชาพระศิวะ ที่เรียกว่า ไศวนิกาย โดยศาสนสถานของผู้ศรัทธาในนิกายนี้
มักจะสร้างศิวลึงค์ขนาดใหญ่ประดิษฐานเป็นองค์ประธานของศาสนสถาน เช่น ปราสาทหิน
พนมรุ้ง จังหวัดบุรีรัมย์ เป็นต้น ทั้งนี้ไม่เพียงแต่สร้างศิวลึงค์ขนาดใหญ่ที่ประดิษฐานในเทวส
ถานเท่านั้น ยังมีการสร้างศิวลึงค์ในขนาดต่างๆ วัสดุที่น ามาสร้างก็หลากหลาย ไม่ว่าจะเป็น
หินธรรมชาติ หรือ โลหะชนิดต่างๆ โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือบูชาในอาศรมหรือเคหสถานและ
เพ่ือใช้บูชาติดตัวจนกลายมาเป็นต้นแบบของปลัดขิกในปัจจุบัน 
 
“ปลัดขิก”ในบริบทของการนับถือผี 
 

  เมื่อประมาณสี่หมื่นปีมาแล้วบรรพชนของชาวเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ได้ลงหลักปัก
ฐานอยู่บนพื้นที่เอเชียตะวันออกเฉียงใต้นี้มาอย่างมั่นคงและยาวนาน โดยในเริ่มแรกด ารงชีวิต
ด้วยการหาของป่า ล่าสัตว์ โดยเครื่องมือที่ใช้ด ารงชีวิตมักสร้างด้วยไม้หรือไม้ไผ่ ท าเป็นคันธนู 
ลูกศร ตลอดจนเครื่องมือดักสัตว์ต่างๆ เมื่อเวลาผ่านมาอีกสองหมื่นถึงสามหมื่นปี  จึงเริ่ม
เรียนรู้ในการท ากสิกรรมเลี้ยงสัตว์ มีการปลูกธัญพืช เช่น ถั่ว กลุ่มชนเหล่านี้กระจายตัวอยู่บน
พ้ืนที่เอเชียตะวันออกเฉียงใต้แบ่งเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ กระจายไปทั่วบริเวณพ้ืนที่ราบใน
จีนตอนกลางเรื่อยไปจนถึงคาบสมุทรอินโดนีเซีย  ถึงแม้ว่าการกระจายตัวจะมีกันอย่าง
กว้างขวางและมีชาติพันธุ์ที่แตกต่าง แต่ก็ยังคงไว้ซึ่งวัฒนธรรมร่วมเดียวกัน คือการท ากสิกร
รมปลูกข้าว เลี้ยงสัตว์ เช่น หมู ไก่ วัว ควาย และในบางสิ่งที่อาจนับได้ว่าเป็นอารยธรรม
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ซึ่งมีการพัฒนาขึ้นในระยะเวลาพร้อมๆกันกับอารยธรรมในส่วนอ่ืน
ของโลก คือ การหล่อส าริด ซึ่งมีการขุดค้นพบแม่พิมพ์หล่อขวานส าริดอายุห้าพันกว่าปี
ตลอดจนเครื่องปั้นดินเผาเขียนสีต่างๆ ในพ้ืนที่แหล่งโบราณคดีบ้านเชียง จ.อุดรธานีด้วย 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        909 

 

 

 กลุ่มชนในภูมิภาคนี้ยังมีความเชื่อที่คล้ายคลึงกัน ดัง เดวิด เค. วัยอาจ (2557 : 5) 
กล่าวว่า “ตลอดทั่วภูมิภาคนี้ยังมีความเชื่อสอดคล้องกันอย่างน่าพิศวง คือ เป็นโลกที่เต็มไป
ด้วยจิตวิญญาณที่มีทั้งดีและร้าย มีอ านาจที่จะช่วยเหลือหรือจะท าร้ายมนุษย์ได้ ดังนั้นจึงต้อง
ท าให้จิตวิญญาณพอใจด้วยพิธีกรรมและการเซ่นไหว้ด้วยเครื่องเคล้าข้าวปลาอาหาร” จาก
ข้อความดังกล่าวท าให้ทราบว่าวัฒนธรรมการนับถือผี เป็นวัฒนธรรมดั้งเดิมที่สืบทอดกันมา
จนถึงปัจจุบัน เนื่องจากเป็นรากฐานวัฒนธรรมร่วมกันในภูมิภาคนี้โดยเฉพาะในกลุ่มชนที่
เรียกว่า ไท หรือ ไต ที่ได้เคลื่อนย้ายและมาอาศัยอยู่ในบริเวณที่ราบลุ่มแม่น้ าเจ้าพระยาตั้งแต่
ก่อนพุทธศตวรรษที่ 16 และต่อมาชนกลุ่ม ไท หรือ ไต ที่อาศัยอยู่บนพ้ืนที่ในประเทศไทย ก็
ได้รับเอาอารยธรรมอินเดียทั้งพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์ที่เผยแผ่เข้ามาในตอน
หลังหลอมรวมกับความเชื่อแบบดั้งเดิมจนพัฒนากลายมาเป็นพ้ืนฐานความเชื่อ  ประเพณี 
วัฒนธรรมไทย ที่เห็นได้ในปัจจุบัน 
 การนับถือผีในสังคมไทยนั้น พลูหลวง (2546 : 9) กล่าวว่า “คนสมัยก่อนเรียกเทวดา
ว่า ผี ถ้าเป็นเทวดาใหญ่ๆ ที่มีฤทธิ์อ านาจยิ่งใหญ่ก็เรียกว่า ผีฟ้า เทวดากับผีในสมัยก่อนจึง
เป็นของประเภทเดียวกัน”  ด้วยเหตุนี้จึงนิยมเรียกรวมกันว่า ผีสางเทวดา ดังตัวอย่างในพระ
ราชหัตถเลขาของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวถึงหมื่นสรรเพธภัคดี ที่ทรงเล่าถึง
อาการประชวรของพระองค์เนื่องจากตกรถม้า ตามความบางตอนว่า “ตัวข้านี้คนรักเท่าผืน
หนังคนชังเท่าผืนเสื่อก็ดี ถึงจะไม่สู้มีใครรัก ก็คงมีคนรักบ้าง เหมือนท่านผู้อ่ืนลางบางทีว่าคน
รักมากแล้วก็มีคนชังบ้างเหมือนกันฉันใด เมื่อจะว่าในการที่ไม่เป็นวิสัยมนุษย์แล้วถึงผีสาง
เทวดาที่ชังข้าก็จะมีรักข้าก็จะมีกระมัง ฤาใครมีบุญแล้วก็จะไม่มีแต่บุญไปทีเดียวจะมีบาปบ้าง 
ใครชะตาราษีดีแล้วก็จะมีที่ร้ายบ้างตัวข้าถึงจะมีบาปมากก็จะมีบุญบ้าง ชะตาไม่ดีแล้วก็จะมีที่
ดีบ้างจึงได้เป็นเจ้าแผ่นดิน อยู่ให้คนนั่งแช่งนอนแช่งมาหลายปีจนคนที่แช่งตายไปก่อนก็จะมี 
หัวล้านไปก่อนก็จะมี จะว่ามีเหตุทั้งนี้เพราะบุญท่านผู้อ่ืนทับ ผีสางเทวดาของท่านผู้อ่ืนมาตัด
บังเหียนม้าเสีย บุญของข้าก็ยังโต้อยู่ ผีสางเทวดาที่ยังรักข้าอยู่ก็ช่วยข้าม้าจึงไม่วิ่งไป รถจึง
ไม่ได้ทับข้าแลลูกข้าให้เป็นอันตราย ฤาเจ็บมากจนเสียราชการ ข้าจึงขอบใจเทวดาที่ช่วยข้า
หนักหนา ได้ตั้งการสังเวยแลท าบุญบูชามีละคอนฉลอง เหตุนี้บังเกิดมีก็ไม่เป็นอันตรายอะไร
แก่ข้านัก ข้าคิดว่าชรอยเทวดาจะ บันดาลพอให้เปนเหตุให้ได้เห็นใจคนต่าง ๆ ใครจะซื่อตรง
ฤาลอกแลก คิดลึกๆ ด้นๆ อย่างไรก็ได้รู้จักครั้งนี้ ให้เห็นใจขาวใจด าใจขลาดใจกล้า ต่างๆ ข้า
ขอบใจเทวดาอารักษ์หนักหนาทีเดียว” (อ้างถึงใน พลูหลวง, 2546 : 12) 
 จากตัวอย่างในพระราชหัตถเลขาข้างต้นจะเห็นได้ว่ามีข้อมูลกล่าวถึงเรื่องของการให้
คุณและโทษของผี การเซ่นสังเวยแก่ผี ซึ่งเป็นคติดั้งเดิมที่สืบทอดกันมา ทั้งมีการกล่าวถึงเรื่อง
ของ ชะตา ราศี ซึ่งเป็นความเชื่อเรื่องการให้คุณให้โทษของดวงดาวที่ส่งผลต่อมนุษย์อันเป็น
เรื่องราวของโหราศาสตร์ตามคติของศาสนาพราหมณ์และมีข้อมูลกล่าวถึงเรื่องของบาป
บุญคุณโทษอันเป็นคติความเชื่อจากค าสอนในพระพุทธศาสนา โดยตัวอย่างนี้อาจเป็น



 

910     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ตัวอย่างที่สะท้อนให้เห็นถึงองค์รวมความเชื่อที่ปรากฏในสังคมไทยและแสดงถึงลักษณะ
ความสัมพันธ์ในความเชื่อที่หลากหลายมารวมกัน 
 ความเชื่อในเรื่องนับถือผีนั้นเชื่อมโยงอย่างแนบแน่นกับความเชื่อเรื่องการนับถือ
บรรพบุรุษ การเซ่นไหว้บรรพบุรุษผู้ล่วงลับและเชื่อว่าวิญญาณบรรพบุรุษจะติดตามดูแล
ลูกหลาน เป็นความเชื่อหลักในคติการนับถือผี เมื่อพระพุทธศาสนาเผยแผ่เข้า ความเชื่อ
ดังเดิมจึงถูกหลอมรวมเข้ากับคติความเชื่อแบบใหม่ กลายเป็นการท าบุญอุทิศส่วนกุศลให้กับ
ผู้ตายแทน แต่การเซ่นไหว้แบบเดิมก็ไม่ได้สูญหายจากสังคมไปในทีเดียว ดังจะเห็นได้จาก
ธรรมเนียมการเลี้ยงผีปู่ย่าทางภาคเหนือของประเทศไทย ก็ยังด ารงอยู่จนถึงปัจจุบัน 
 คติการนับถือผีไม่ได้จ ากัดเฉพาะผีบรรพบุรุษ ที่มีลักษณะเป็นปัจเจกบุคคลเท่านั้น 
ยังมีการนับถือผีที่มีขอบเขตกว้างกว่า มีความเป็นสาธารณะมากขึ้น เช่น เจ้าป่า เจ้าเขา เจ้า
วัด เจ้าบ้าน เจ้าเมือง เจ้าแผ่นดิน หรือวีรบุรุษที่คนในพ้ืนที่เคารพนับถือทั้งที่มีตัวตนจริงตาม
ประวัติศาสตร์หรือเชื่อว่าเป็นดวงวิญญาณของผู้ที่เป็นใหญ่ในพ้ืนที่นั้น  เป็นต้น ด้วยคติความ
เชื่อเหล่านี้จึงมีการสร้างศาลให้เป็นที่สิงสถิตของผี ซึ่งศาลในลักษณะนี้สามารถเห็นได้ทั่วไป 
 เมื่อเชื่อว่ามีผีที่สามารถให้คุณก็ต้องมีผีที่ให้โทษ จึงมีธรรมเนียมหลอกผีเกิดขึ้น ตาม
ความเชื่อผีนั้นก็ไม่แตกต่างจากมนุษย์ คือชอบคัดสรรสิ่งที่ดี งดงาม และมีค่า เพ่ือสนองตอบ
ความต้องการของตัวเอง ด้วยเหตุที่เชื่อว่า หากผีสนใจสิ่งใดสิ่งหนึ่งก็จะท าให้เกิดความ
เสียหายหรือสูญเสียเกิดขึ้น ฉะนั้นอะไรก็ตามที่เห็นว่าเป็นสิ่งที่ดี มีค่า หรือเป็นสิ่งที่งดงามก็
มักจะท าเคล็ดให้สิ่งเหล่านั้นดูด้อยค่า ไม่งดงาม ไม่เป็นสิ่งที่ผีจะให้ความสนใจ ยกตัวอย่าง 
การคลอดบุตรในช่วงแรกเกิด โดยเฉพาะในชนชั้นสูงทางสังคมไทยยุคก่อน มักจะนิยมการตั้ง
ชื่อไว้สองชื่อ ชื่อแรกคือชื่อที่ใช้เรียกสามัญและอีกชื่อเป็นชื่อที่ตั้งไว้เพ่ือใช้หลอกผี ยกตัวอย่าง
ได้จาก พระนามของ เจ้าดารารัศมี พระราชชายาในพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัว มีพระนามสามัญเมื่อแรกเกิดว่า “เจ้าน้อย” และมีพระนามใช้หลอกผีว่า “เจ้าอ่ึง” 
ตลอดจนถึงการให้ค าชมความน่ารักของเด็กเมื่อแรกเกิด ผู้กล่าวค าชมนั้นจะต้องกล่าวใน
ลักษณะที่ตรงกันข้าม เป็นต้น 
 การหลอกผีเพ่ือหวังให้ผีไม่มารบกวนเด็ก โดยเฉพาะเด็กผู้ชาย มักจะนิยมท าปลัดขิก
ในลักษณะเป็นอวัยวะเพศชายที่หนังหุ้มปลายเปิดออกแล้ว น าผูกไว้ที่ข้างเอวของเด็ก เพ่ือให้
ผีเข้าใจว่า เด็กคนนี้ได้เติบโตเป็นผู้ใหญ่แล้ว พ้นสภาวะของเด็กโดยยึดเอาลักษณะของอวัยวะ
เพศเป็นตัวบอก นอกจากปลัดขิกจะใช้ในการหลอกผีให้กับเด็กผู้ชายแล้ว ยังใช้ในการป้องกัน
ผีและท าให้ผีพอใจอีกด้วย ความเชื่อในเรื่องของการป้องกันผีนั้น ในพ้ืนที่ทางภาคอีสานของ
ไทย หากเมื่อใดก็ตามที่ในชุมชนพบว่ามีผู้ชายตายในระยะไล่เลี่ยกัน  มักจะเชื่อว่าเป็นการ
กระท าของผีแม่ม่าย โดยเชื่อว่าผีแม่ม่ายเป็นผู้กระท าให้ผู้ชายเหล่านั้นเสียชีวิต เพราะต้องการ
น าวิญญาณไปเป็นสามี ด้วยเหตุนี้หากบ้านใดมีผู้ชาย จึงมักจะแก้เคล็ดโดยการท าตุ๊กตาหุ่น
ฟาง ใส่เสื้อสีแดง แล้วท าปลัดขิกขนาดใหญ่ ทาส่วนปลายเป็นสีแดง ตั้งไว้หน้าบ้านโดยเชื่อว่า



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        911 

 

 

หากผีแม่ม่ายมาพบเข้าจะตกใจ ไม่ไปท าร้ายผู้ชายในบ้านหลังนั้น ส่วนความเชื่อในเรื่องการ
ท าให้ผีพอใจ มีพบเห็นได้ในทุกพ้ืนที่ของประเทศไทย โดยเฉพาะศาลเจ้าต่างๆในชนบท หาก
เชื่อว่าศาลเจ้านั้นเป็นที่สถิตของผีที่เป็นสตรีเพศ เมื่อขอพรแล้วประสบความส าเร็จก็จะแก้บน
โดยการถวายปลัดขิกขนาดต่างๆ  โดยเชื่อว่าจะท าให้ผีนั้นพอใจ ศาลเจ้าในลักษณะนี้มีเป็น
จ านวนมากและมีประวัติมาอย่างยาวนาน ซึ่งจะเห็นได้จาก พระราชก าหนดใหม่ที่ 35 รัชกาล
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก กล่าวถึงศาลเจ้าต่างๆที่มีปลัดขิก ไว้ว่า “แต่ซึ่งสาร
เทพารักษาอันเอาไม้ท าเปนเพศบุรุษลึงใหญ่น้อยต่างๆ หญิงชายชวนกันนับถือนั้น ทรงพระ
กรรุณาให้นักปราชญราชบัณฑิตยค้นดูในพระไตรปิฎกก็มิได้มีหย่าง...จึ่งทรงพระวิจารณเหน
ว่าแรกเหตุนี้จะมีมาเพราะคนพาลกกขะละหยาบช้า สืบมาหญิงชายผู้หาปัญามิได้ก็เอาเยี่ยง
หย่างนับถือสืบมา...อันหนึ่งเปนที่แขกเมืองนานาปรเทษไปมาค้าขายได้เหนจะดูหมิ่นถิ่นแคลน
กรุงเทพพระมหานครอันกอปด้วยเกิยติยศ...ห้ามอย่าให้มีเพศบุรุษลึงอันลามกอัประมงคลไว้
ในสารเทพารักษ์เปนอันขาดทีเดียว” (กฎหมายตราสามดวง อ้างถึงใน พิทยา บุนนาค, 2560) 
ด้วยเหตุนี้ศาลเจ้าแม่ต่างๆที่มีปลัดขิกบูชาในพ้ืนที่กรุงเทพมหานครจึงถูกกวาดล้างไปตั้งแต่ยุค
ต้นกรุงรัตนโกสินทร์ จะหลงเหลือให้เห็นได้ตามพ้ืนที่ชนบทในประเทศไทย เช่น ศาลนางแก้ว 
บนดอยนางแก้ว เขตรอยต่อระหว่างเชียงใหม่และเชียงราย เป็นต้น 
 
อิทธิพลที่เข้ามาสู่สังคมพุทธ 
 

  การเผยแผ่เข้ามาของพระพุทธศาสนาในประเทศไทยนั้น ฐิรชญา มณีเนตร (2533 : 
139 – 141) ได้ให้ความเห็นว่า พระพุทธศาสนาเข้ามาในดินแดนที่เป็นประเทศไทยเมื่อ
ประมาณต้นพุทธศตวรรษที่ 4 โดยพระเจ้าอโศกมหาราช กษัตริย์แห่งอินเดียซึ่งทรงเลื่อมใส
ในพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท ได้ส่งพระธรรมทูตชื่อ พระโสณะและพระอุตตระ เดินทาง
มาเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสุวรรณภูมิ  โดยชื่อ “สุวรรณภูมิ” นี้ได้มีนักโบราณคดีและ
ประวัติศาสตร์เชื่อว่า คงจะเป็นดินแดนในภาคกลางของประเทศไทยซึ่งมีศูนย์กลางอยู่ที่
นครปฐมจากการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเข้ามาในครั้งนั้นท าให้อาณาจักรทวารวดีซึ่งรุ่งเรือง
อยู่ในพุทธศตวรรษที่ 11 - 15 เป็นศูนย์กลางของความเจริญทางพระพุทธศาสนา ดังจะเห็น
ได้ว่ามีการสร้างพุทธเจดีย์ขึ้นเคารพบูชาเป็นจ านวนมากที่มีหลักฐานตกทอดมาถึงปัจจุบัน 
ได้แก่ พระปฐมเจดีย์องค์เดิมที่จังหวัด นครปฐม ซึ่งสร้างคล้ายกับสาญจีเจดีย์ ในประเทศ
อินเดีย ตลอดจนศิลารูปพระธรรมจักรและ พระพุทธรูปศิลานั่งห้อยพระบาทอย่างนั่งเก้าอ้ี ซึ่ง
สร้างตามแบบศิลปะแคว้นมคธ สมัยราชวงศ์คุปตะ เป็นต้น ส่วนพระพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน
ได้แพร่หลายเข้ามาในสมัยของอาณาจักรฟูนัน อาณาจักรศรีวิชัย และอาณาจักรขอม ซึ่ง
ผลัดเปลี่ยนกันมีอ านาจในดินแดนส่วนต่างๆ ของคาบสมุทรอินโดจีน โดยครอบคลุมดินแดน
บางส่วนของประเทศไทยปัจจุบันด้วย โดยเฉพาะอาณาจักรขอมนั้นมีทั้งพระพุทธศาสนาฝ่าย



 

912     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

มหายานและเถรวาทและกษัตริย์บางองค์ก็นับถือศาสนาพราหมณ์ด้วย ต่อมาในสมัย
อาณาจักรสุโขทัย พ่อขุนรามค าแหงมหาราช กษัตริย์องค์ที่ 3 แห่งราชวงศ์พระร่วง ได้รับเอา
พระพุทธศาสนาลัทธิลังกาวงศ์จากเมืองนครศรีธรรมราชไปประดิษฐานที่กรุงสุโขทัยและ
แพร่หลายเข้าไปในอาณาจักรล้านนาของหัวเมืองฝ่ายเหนือด้วย พระพุทธศาสนาที่สืบต่อมา
ในสมัยอาณาจักรอยุธยา สมัยกรุงธนบุรีและสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ ล้วนเป็นพระพุทธศาสนา
ฝ่ายเถรวาทลัทธิลังกาวงศ์ท่ีสืบเนื่องมาจากสุโขทัยทั้งสิ้น 
 ถึงแม้ว่าพระพุทธศาสนาในแบบเถรวาทที่ประชาชนไทยส่วนใหญ่นับถือ ไม่ได้ให้การ
สนับสนุนในเรื่องของการปลุกเสกเครื่องรางของขลังโดยกล่าวว่าเป็นเดรัชฉานวิชา ตาม
หลักฐานจาก สามัญญผลสูตร ในใจความบางตอนว่า “ภิกษุเว้นขาดจากการเลี้ยงชีพโดยทาง
ผิดด้วยติรัจฉานวิชา เช่นอย่าง สมณพราหมณ์ผู้เจริญบางจ าพวก ฉันโภชนะที่เขาให้ด้วย
ศรัทธาแล้ว ยังเลี้ยงชีพโดยทางผิดด้วย ติรัจฉานวิชา เห็นปานนี้ คือ ทายอวัยวะ ทายนิมิต 
ทายอุปบาต ท านายฝัน ท านายลักษณะ ท านายหนูกัดผ้า ท าพิธีบูชาไฟ ท าพิธีเบิกแว่นเวียน
เทียน ท าพิธีซัดแกลบบูชาไฟ ท าพิธีซัดร าบูชาไฟ ท าพิธีซัดข้าวสารบูชาไฟ ท าพิธีเติมเนยบูชา
ไฟ ท าพิธีเติมน้ ามันบูชาไฟ ท าพิธีเสกเป่าบูชาไฟ ท าพลีกรรมด้วยโลหิต เป็นหมอดูอวัยวะ ดู
ลักษณะที่บ้าน ดูลักษณะที่นา เป็นหมอปลุกเสก เป็นหมอผี เป็นหมอลงเลขยันต์คุ้มกัน
บ้านเรือน เป็นหมองู เป็นหมอยาพิษ เป็นหมอแมลงป่อง เป็นหมอรักษาแผลหนูกัด เป็นหมอ
ทายเสียงนก เป็นหมอทายเสียงกา เป็นหมอทายอายุ เป็นหมอเสกกันลูกศร เป็นหมอทาย
เสียงสัตว์ แม้ข้อนี้ก็เป็นศีลของเธอประการหนึ่ง.”(พระไตรปิฎกฉบับหลวง, 2560, เล่มที่ 9 : 
45-79) โดยในพระสูตรดังกล่าว ได้ก าหนดไว้อย่างชัดเจนว่าการเป็นหมอปลุกเสก เป็นหมอผี 
เป็นหมอลงเลขยันต์คุ้ มกันบ้ าน เรือน  เป็นวิชาอันมาจากพราหมณ์ ที่ พระภิกษุ ใน
พระพุทธศาสนาพ่ึงละเว้น   แต่อย่างไรก็ตามพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นวัฒนธรรมที่แผ่เข้ามา
ในตอนหลัง เพ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้อย่างสะดวกรวมทั้งเป็นที่ยอมรับของคนใน
ท้องถิ่น จึงหลีกเลี่ยงไม่ได้ที่จะหลอมรวมกับวัฒนธรรมความเชื่ออันหลากหลายที่มีอยู่เดิมไม่
ว่าจะเป็นคติการนับถือผีหรือคติของศาสนาพราหมณ์ โดยปัจจุบันสามารถเห็นได้จากพระราช
พิธี รัฐพิธี หรือ พิธีกรรมทั่วไป ส่วนใหญ่ล้วนแต่เป็นผลจากการผสมผสานวัฒนธรรมแทบ
ทั้งสิ้น 
 ปลักขิกคือผลผลิตทางความเชื่อจากการนับถือผีและความเชื่อแบบพราหมณ์ ต่อมา
เมื่อความเชื่อนี้ถูกผสมผสานกับความเชื่อแบบพุทธ ท าให้เกิดการผลิตปลัดขิกขึ้นทั้งฝ่าย
ฆราวาสและฝ่ายพระสงฆ์ ฝ่ายฆราวาสที่มีชื่อเสียงยกตัวอย่าง เช่น  อาจารย์เฮง ไพรวัลย์ , 
อาจารย์มนัส สิวาภิรมย์รัตน์ เป็นต้น ซึ่งหากสืบประวัติวิชาการท าปลัดขิกของผู้สร้างฆราวาส
เหล่านี้ ก็ค้นพบว่าได้เรียนมาจากผู้สร้างปลัดขิกที่เป็นพระสงฆ์แทบทั้งสิ้น การสร้างปลัดใน
ฝ่ายของพระสงฆ์ไทย ที่นับว่าเป็นต้นต าหรับวิชาการท าปลัดขิกของไทยคือ พระครูวรเวทมุนี 
(อ๋ี พุทฺธสโร) วัดสัตหีบ จังหวัดชลบุรี และพระครูนันทธีราจารย์ (เหลือ นันทสาโร) วัดสาว



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        913 

 

 

ชะโงก จังหวัดฉะเชิงเทรา สืบทอดมาถึงพระคณาจารย์ยุคปัจจุบัน คือ พระมงคลสุทธิคุณ (ฟู 
อติภทฺโท) วัดบางสมัคร จังหวัดฉะเชิงเทรา , พระภาวนาวิสุทธิโสภณ (สุรศักดิ์ อติสกฺโข) วัด
ประดู่ จังหวัดสมุทรสงคราม, พระครูอดุลวิริยกิจ (พ่อเอ้ือน อัตตมโน) วัดวังแดงใต้ จ.
พระนครศรีอยุธยา เป็นต้น 
  
บทสรุป 
 

  เครื่องรางคือผลผลิตทางความเชื่อที่อยู่คู่กันกับมนุษย์ชาติมาอย่างยาวนานสืบ
ประวัติมาตั้งแต่ยุคหินแล้ว โดยเครื่องรางสามารถแบ่งประเภทได้ 4 รูปแบบ คือ 1. แบ่งตาม
การใช้งาน 2. แบ่งตามการใช้วัสดุที่น ามาสร้าง 3. แบ่งตามรูปแบบลักษณะ 4. แบ่งตาม
ระดับชั้น เครื่องรางที่ได้รับความนิยมในสังคมไทยเป็นอย่างมากคือ “ปลัดขิก” โดยปลัดขิก 
คือ เครื่องรางหรือไม้เหลาอย่างหนึ่งมักท าเป็นรูปอวัยวะเพศชายในขนาดต่างๆ  ใช้เป็น
เครื่องรางพกติดตัวหรือวางตั้งในสถานที่ต่างๆ 
 ปลัดขิกมีประวัติความเป็นมาที่สามารถแบ่งได้สองรูปแบบคือ 1. มาจากความเชื่อ
จากศาสนาพราหมณ์เรื่องของการบูชาศิวลึงค์ตามคติการบูชาแบบไศวนิกาย ที่มีการสร้างศิว
ลึงค์ขนาดต่างๆเพ่ือบูชาในเทวสถาน อาศรม บ้านเรือน ตลอดจนใช้พกติดตัว 2. ความเชื่อใน
คติการนับถือผ ีโดยมีวัตถุประสงค์ ใช้หลอกผี ใช้ป้องกันผี และท าให้ผีพอใจ 
 เมื่อพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์เผยแผ่เข้ามาในพ้ืนที่ประเทศไทยที่มีความ
เชื่อการนับถือผีมาแต่ดั้งเดิมจึงเกิดการหลอมรวมวัฒนธรรมขึ้น  มีการสร้างปลัดขิกในกลุ่ม
บุคคลสองกลุ่มคือกลุ่มฆราวาสและกลุ่มพระสงฆ์  โดยเชื่อว่าปลัดขิกมีอานุภาพสามารถ
ป้องกันอันตราย ป้องกันภูตผีปีศาจ เป็นเมตตามหานิยม น าพามาซึ่งโชคลาภ ท าให้ค้าขายดี 
จนท าให้ปลัดขกิเป็นเครื่องรางยอดนิยมอย่างหนึ่งในสังคมไทย 
 
เอกสารอ้างอิง 
 
กาญจนาคพันธุ์ (ขุนวิจิตรมาตรา (สง่า กาญจนาคพันธุ์)). (2546). คอคิดขอเขียน เล่ม 2  

ชุดเครื่องราง โหราศาสตร์. กรุงเทพฯ: วัชรินทร์การพิมพ์. 
ฐิรชญา มณีเนตร. (2553). ไทยศึกษาเพ่ือการท่องเที่ยว. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
เดวิด เค. วัยอาจ. (2557). ประวัติศาสตร์ไทยฉบับสังเขป (กาญจนี ละอองศรีและคณะ, ผู้ 

แปล). กรุงเทพฯ: มูลนิธิโครงการต าราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์. 
เทพย์ สาริกบุตร. (ม.ป.ป.). คัมภีร์หัวใจ 108. กรุงเทพฯ: เสริมวิทย์. 
 
 



 

914     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ประพจน์ อัศววิรุฬหการ. (2548). ความเชื่อและศาสนากับสังคมไทย. ในเอกสาร 
ประกอบการสอนชุดวิชาไทยศึกษา .นนทบุรี: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช  

ฝ่ายวิชาการภาษาไทย บริษัท ซีเอ็ดยูเคชั่น จ ากัด (มหาชน). (2552). พจนานุกรมไทยฉบับ 
ทันสมัยและสมบูรณ์. กรุงเทพฯ: ซีเอ็ดยูเคชั่น. 

พลูหลวง (ประยูร อุลุชาฎะ). (2546). 7 ความเชื่อของไทย (คติสยาม). กรุงเทพฯ: เมือง 
โบราณ. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554. กรุงเทพฯ:  
ราชบัณฑิตยสถาน. 

วันชัย สุพรรณ. (วิทยากรรับเชิญ). (16 ธันวาคม 2561). คุณพระช่วย. [รายการโทรทัศน์]. 
กรุงเทพฯ: สถานีโทรทัศน์โมเดิร์นไนน์. 

เสมา ท่าพระ. (2545). สุดยอดเครื่องรางของขลังเมืองสยาม. กรุงเทพฯ: แสงดาว. 
ปรีชา ช่อง 3 ทีวีออนไลน์. (2561). นครพนม-ชาวบ้านห้อยหุ่นฟางพ่วงปลัดขิกป้องกันผี 

แม่ม่าย. สืบค้นเมื่อ 10 พฤษภาคม, 2564, จาก 
http://news.ch3thailand.com/local/63781 

เทวสถาน. (2564). ประวัติศาสนาพราหมณ์ – ฮินดู. สืบค้นเมื่อ 9 พฤษภาคม, 2564,  
จาก http://www.devasthan.org/newweb/ประวัติศาสนา 

ไทยรัฐออนไลน์. (2554). นางงาม เวท ี'เล่นของ' แห่งชาติ. สืบค้นเมื่อ 10 พฤษภาคม,  
2564, จาก http://thairath.co.th/content/104830 

พระไตรปิฎกฉบับหลวง. (2560). สามัญญผลสูตร. สืบค้นเมื่อ 9 พฤษภาคม, 2564, จาก  
https://84000.org/tipitaka/pitaka_item/v.php?B=9&A=1072&Z=1919 

พิทยา บุนนาค. (2560). ปลัดขิกและองคชาต. สืบค้นเมื่อ 1 พฤษภาคม, 2564, จาก 
https://www.silpa-mag.com/history/article_9760 

ภุชงค ์จันทวิช. (2562). ต านานปลัดขิก. สืบค้นเมื่อ 10 พฤษภาคม, 2564, จาก 
https://www.youtube.com/watch?v=igcP-rYrBP4&t=6s 

สารานุกรมเสรี วิกิพีเดีย. (2564). อุปนิษัท. สืบค้นเมื่อ 8 พฤษภาคม, 2564, จาก 
https://th.wikipedia.org/wiki/อุปนิษัท 

ส านักงานราชบัณฑิตยสภา. (2556). ปลัดขิก. สืบค้นเมื่อ 1 พฤษภาคม, 2564, จาก 
 http://legacy.orst.go.th/?knowledges=ปลัดขิก-2-กรกฎาคม-2556 

 
 
 


