
การใช้หลักพุทธธรรมเพื่อขจัดความขัดแย้งในสังคมมนุษย์  
APPLICATION OF BUDDHA DHAMMA PRINCIPLES FOR  

ERADICATING CONFLICTS IN HUMAN SOCIETY 
 
 

1พระมหาสมศักดิ์ สติสมฺปนฺโน, 2พระไกรสร สุมโน และ 3พุทธ ิวัฒน์ ถาวรสินศักดิ์ 
1PhraMaha Somsak Satisampanno, 2PhraKaison Sumano 

and 3Buddhivat Thavornsinsak 
 

1,2มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
3มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย, ประเทศไทย 

 
1,2Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  

3Loei Rajabhat University, Thailand. 
 

1Somsak_Sa@hotmail.com 
 

Received  December 25, 2021;   Revised  February 12, 2022;   Accepted March 20, 2022 

 
บทคัดย่อ 

 

บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพ่ือศึกษาสาเหตุของความขัดแย้ง 2) เพ่ือ
ศึกษาผลดีและผลเสียของความขัดแย้ง 3) เพ่ือขจัดความขัดแย้งโดยใช้หลักพุทธธรรม มนุษย์
เป็นสัตว์สังคม เป็นส่วนหนึ่งของสังคมและเป็นส่วนหนึ่งของผลผลิตจากการคบหาสมาคมซึ่ง
กันและกันของบุคคลในสังคม มนุษย์จะสามารถด ารงชีวิตอยู่รอดในสังคมได้นั้น จ าเป็นที่
จะต้องอาศัยปัจจัยทางชีวภาพและปัจจัยทางด้านอ่ืน เพ่ือสนองความต้องการของตนเอง 
ความอยากหรือความต้องการ จึงเข้าไปมีความสัมพันธ์กับความขัดแย้ง ผลประโยชน์ หรือ
ความต้องการนั้น จัดได้ว่าเป็นเหตุปัจจัยที่ก่อให้เกิดความขัดแย้งภายนอกที่ชัดเจนประการ
หนึ่ง โดยเฉพาะที่เกี่ยวกับวิธีจัดการทรัพยากรที่มีจ านวนจ ากัด แต่ผู้ที่มีความต้องการนั้นมี
จ านวนมาก หากไม่สามารถที่จะจัดการทรัพยากรให้เป็นระบบได้ ย่อมเป็นสาเหตุที่จะท าให้
                                      
1 อาจารย์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์เลย 
2 อาจารย์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์เลย 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร., มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย 
 



 

916     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

เกิดความขัดแย้งขึ้น การใช้หลักพุทธธรรมเพ่ือขจัดความขัดแย้งในสังคมมนุษย์จึงเป็นสิ่งที่
ส าคัญ และเหมาะสมเป็นอย่างมากที่จะท าให้สังคมมนุษย์มีสันติสุข  
  

Abstract 
 

 The objectives of this academic article included: (1) to study the cause of 
conflicts; (2 )  to study the advantages and disadvantages of conflicts; and (3 )  to 
eradicate the conflicts by applying Buddha Dhamma principles. Humans are a 
social animal; they are parts of the society and parts of the product from mutual 
association of people in the society. Humans can survive in the society if only they 
depend on a biological factor and other factors for responding their own needs. 
Therefore, needs or requirements were directly related to conflicts. Benefits or 
needs were distinctly regarded as causal factors leading to an external conflict 
specially the method of limited resource management whereas there were a large 
number of people who need those resources. If the limited resources failed to be 
systematically managed, it could be the cause of the conflicts. Application of 
Buddha Dhamma principles for eradicating conflicts in human society is, thus, 
necessary and it is the most appropriate way to make the human society be 
peaceful.  
 
Keywords: Buddha Dhamma, Conflicts, Human Society 
 

บทน า 
 

 ความขัดแย้งในทรรศนะของพระพุทธศาสนา ได้ก่อให้เกิดการพัฒนาคุณค่าภายใน
ของมนุษย์ในเชิงอัตวิสัย หรือการพัฒนามุมมองความคิดเห็นของมนุษย์ ส่วนส าคัญในการ
พัฒนาคุณค่าในเชิงในส่วนปรวิสัยก็เช่นเดียวกัน กล่าวคือ ความขัดแย้งของมนุษย์นั้น 
ก่อให้เกิดการพัฒนาการระบบการเมือง การปกครอง การบัญญัติพระวินัย การจัดระเบียบ
สังคม การพัฒนาสังคมและเศรษฐกิจ  เหตุนั้นความขัดแย้งในพระพุทธศาสนาจะสะท้อนภาพ
ทั้งที่เป็นบุญและเป็นบาป ประเด็นส าคัญอยู่ที่ว่า เราจะมีท่าทีต่อความขัดแย้ง หรือวาง
บทบาทของตนเองในสถานการณ์ความขัดแย้งอย่างไร จึงจะสามารถด ารงตนอยู่บนสถานะ
ของความขัดแย้งได้อย่างประสานสอดคล้องกับชีวิตและสังคมได้ แนวทางดังกล่าวมีหลักการ
ดังนี้ 
 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        917 

 

 

สาเหตุของความขัดแย้ง 
 

สาเหตุของความขัดแย้งมาจากตัวแปรที่สัมพันธ์กันอย่างซับซ้อน เช่น ตัวแปรที่
เกี่ยวกับการแสวงหาความต้องการในการด ารงชีพของคน อันท าให้เกิดความขัดแย้ง เพ่ือ
แสวงหาการควบคุมภาวะแวดล้อมของมนุษย์ ตัวแปรทางจิตวิทยา ได้แก่  ความต้องการและ
การขัดขืนอ านาจของมนุษย์ ส าหรับตัวแปรทางสภาพภูมิศาสตร์  ก่อให้เกิดกรณีพิพาทด้าน
พรมแดนระหว่างประเทศ ตัวแปรทางสังคมเศรษฐกิจ ท าให้เกิดความขัดแย้งทางชนชั้นและ
การช่วงชิงทรัพยากรในระดับชาติด้วยรูปแบบต่างๆ ส่วนตัวแปรทางวัฒนธรรมก่อให้เกิด
ความขัดแย้งทางด้านศาสนา ความต้องการเหล่านั้น ถ้ามองในเชิงพุทธศาสนา มีสาเหตุของ
ความขัดแย้งดังนี้ 
 1. ตัณหา 
 ตัณหา แปลว่า ความอยาก แต่ไม่ใช่ความอยากปรกติทั่วๆไป มันเป็นความอยากที่
เกิดจากความไม่รู้ เมื่อเห็นอะไรเข้าไปแล้วก็เกิดความพอใจ อยากด้วยความโง่ จะได้เอามายึด
ครอง หรือถ้าไม่พอใจ ก็อยากที่จะให้พ้นไปเสีย อยากจะฆ่าเสีย นี้มันเป็นเรื่องความโง่ ใน
บางอย่างถ้าอยากจะเป็น ถ้ามันเห็นว่าเป็นเรื่องอยากจะเป็น นี้บางอย่างไม่น่าเป็น ไม่อยาก
เป็น หรือรู้สึกว่าไม่อยากจะเป็น แม้แต่ว่าอยากจะมีชีวิตอยู่นี้มันก็ไม่อยาก ก็เกิดอยากตาย
ขึ้นมา จับใจความของค าว่าความอยากไว้ก่อนว่ามันอยากด้วยความไม่รู้ คือ ด้วยอวิชชา โดย
จ าแนกได้ 3 ประการ คือ 
     1) กามตัณหา คือ กามมีความหมายหลายอย่าง เช่น กามเรื่องเกี่ยวกับเพศหญิง
เพศชายก็เป็นกาม ส่วนที่มันเนื่องกันไม่ถึงขนาดนั้นก็ยังเรียกกาม เช่น ชอบอาหารอร่อย ชอบ
เสียงไพเราะ ที่ไม่เก่ียวกับเพศก็ยังเรียกว่ากาม 
     2) ภวตัณหา คือ ภพ แปลว่า อยากเป็น อยากเป็นนั่นเป็นนี่ที่มันยั่วกิเลสยั่วความ
อยาก บางทีมันก็ปนเปกับกามตัณหา เช่น อยากเป็นหญิง อยากเป็นชาย อยากเป็นใหญ่เป็น
โต อยากมีหน้า มีตา อยากเป็นผู้มีชื่อเสียง อยากเป็นผู้มีอ านาจวาสนา ถ้าท าไปด้วยความโง่
ของอวิชชา มันก็รุนแรง แล้วก็เกิดทุกข์ ถ้ามันไม่ได้ท าไปด้วยความโง่ด้วยอวิชชา ด้วยความไม่
รู้เท่าในสิ่งเหล่านี้  ก็ไม่ถูกจัดเป็นตัณหา แต่เป็นความปรารถนาความต้องการที่ควรจะ
ปรารถนา ดังนั้น ต้องให้มันแน่ลงไปว่า อยากด้วยวิชชา หรือว่าอยากด้วยอวิชชา 
     3) วิภวตัณหา คือ ไม่อยากเป็นนั่นเป็นนี่ กระทั่งอยากไม่เป็นเสียเลย ไม่เป็นอยู่
เลย เช่น อยากตาย เป็นต้น ไม่ใช่ไม่อยากเป็นด้วยความรู้ความถูกต้อง มันไม่อยากเป็นด้วย
ความโง่ ตัณหาทั้งสามประการกล่าวโดยย่อว่า ความอยากที่มาจากอวิชชา ไม่รู้ตามที่เป็นจริง 
มันก็อยากไปในรูปของกาม เรื่องเพศบ้าง ถ้าอยากในเรื่องของภพ คือ เป็นนั่นเป็นนี่ แม้ไม่
เกี่ยวกับกามบ้าง แล้วเป็นวิภพ คือ ไม่อยากเป็นนั่นเป็นนี่ (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส
ภิกขุ), 2547 : 283-289) 



 

918     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 สรุปว่า ตัณหา คือ ความอยาก ในบริบทนี้เป็นความอยากในเชิงลบ โดยมีค าว่า ธัมม
ฉันทะ เป็นความอยากในเชิงบวก โดยมีประเด็นส าคัญ 2 อย่าง คือ (1) ความอยากในวัตถุ 
ได้แก่ ความอยากได้ส่วนที่ดี หรือส่วนที่อร่อย เรียกว่า กามคุณ 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส 
โผฏฐัพพะ และ ความอยากได้ทรัพย์ทั้งส่วนที่เรียกว่า สวิญญาณทรัพย์ หรือทรัพย์ที่มีชีวิต
และอวิญญาณทรัพย์ หรือทรัพย์ที่ไม่มีชีวิต ที่น่าใคร่น่าปรารถนา (2) ความอยากได้ที่เป็นตัว
กิเลส ได้แก่ ความก าหนัด ความพอใจ หรือความปรารถนากามคุณ ตัณหาเหล่านี้ เมื่อสังคม
มนุษย์เพ่ิมข้ึน ความต้องการที่จะเสพสิ่งเหล่านั้นก็มากข้ึนตามไปด้วย ในที่สุดก็เกิดการแข่งขัน
กัน ชิงความได้เปรียบกันและมีปัญหาความขัดแย้งตามมา 
 2. ผลเสียของตัณหา 
     1) มีความโลภ โดยมีปฏิกิริยา ดังนี้  
         (1) ความโลภ ท าให้จิตเกิดอาการหิวกระหาย หรือทะยานอยาก หวงแหน 
ชอบสะสม เห็นแก่ตัว ตลอดจนยึดมั่นถือมั่นในตัวเอง  
         (2) ความโลภ มีลักษณะอยากได้ อยากมี อยากเป็น โดยไม่เลือกว่าควร 
หรือไม่ควร บุคคลเมื่อมีความโลภอยู่ในใจ มีอาการกระวนกระวายอยากได้ อยากมี อยากเป็น  
         (3) ความโลภ ท าให้เป็นคนเห็นแก่ตัว มีความอยากได้ไม่มีสิ้นสุด ไม่สามารถ
ข่มใจไม่ให้อยากได้ เป็นเหตุให้เสียชื่อเสียงของตนและผู้อ่ืน เพราะประพฤติตามความอยาก
ในใจ เช่น อยากมีอ านาจ อยากได้ทรัพย์สมบัติ อยากรับประทานอาหารไม่รู้จักประมาณและ
อยากในกามคุณ จนลืมคุณงามความดี ลืมภาวะและฐานะของตน 
     2) มีความโกรธ โดยมีปฏิกิริยา ดังนี้ 
         (1) ความโกรธ ท าให้จิตเกิดอาการเคืองแค้น ขัดเคือง ไม่สบอารมณ์ ชอบ
ความย่อยยับ 

(2) มองโลกในแง่ร้าย มีลักษณะเป็นคนดุร้าย ความโกรธเป็นสิ่งที่ใครย่อมรู้ว่า 
เป็นสิ่งไม่ดีต่อตนเองและผู้อ่ืน ดังค าว่า โกรธคือโง่ โมโหคือบ้า เกลียดหน้าเขา เท่ากับจุดไฟ
เผาตัวเอง แต่ก็มีคนเป็นจ านวนมาก มักถูกความโกรธครอบง าและมีนิสัยมักโกรธ  
         (3) ขาดมนุษย์สัมพันธ์ โดยทั่วไปคนเราเมื่ออยู่ด้วยกัน ลิ้นกับฟัน ย่อมกระทบ
กันเป็นเรื่องธรรมดา เพราะคนเรามีความแตกต่างกัน แม้จะรักชอบกันปานใดก็ตาม เมื่อเรา
มองต่างมุมกัน จะเริ่มเกิดการถกเถียงกัน เมื่อตกลงกันไม่ได้จะทะเลาะกันในที่สุด เป็นการ
ท าลายความรู้สึกที่มีต่อกัน ท าลายความรักความสัมพันธ์ที่เคยมีให้กัน ก็จะค่อยๆจางหายไป
จนหมดสิ้น 
     3) มีความหลง โดยมีปฏิกิริยา ดังนี้ 
         (1) ท าให้จิตเกิดอาการลุ่มหลง มัวเมา เบาปัญญา ตลอดจนความพิศวง ถ้า
ครอบง าบุคคลใด บุคคลนั้นก็ไม่สามารถสร้างความเจริญให้แก่ตนเอง  



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        919 

 

 

         (2) เป็นเหตุน าความเสื่อมเสียมาสู่ตนเองและสังคม หากเกิดในสังคมก็จะมี
ผลเสียขยายวงกว้างออกไปโดยปริยาย เช่น หลงการโฆษณาเหล้า บุหรี่ สื่อสารมวลชน
น าเสนอภาพมอมเมาผู้คนในสังคม อย่างไม่มีจิตส านึก บทละครโทรทัศน์ชักชวนแนะน า ให้
เป็นคนหมกมุ่นในกามคุณ ยกย่องวัตถุ จนเกินขอบเขต ขาดการปลูกจิตส านึกสร้างสรรค์ 
ให้กับเยาวชนและคนในสังคม  
         (3) เกิดปัญหาสังคมตามมา เช่น หลงในอ านาจ หลงในยศถาบรรดาศักดิ์ หลง
กระท าอาชญากรรม การปล้นชิงทรัพย์ โกหกหลอกลวง ท าความผิดทางเพศ ขาดความ
รับผิดชอบต่อหน้าที่ในภาวะและฐานะของตน เพราะคนในสังคมหลงยึดเอาประโยชน์ตนเอง
และผลประโยชน์ของพวกพ้องเป็นใหญ่ ไม่ใส่ใจผลประโยชน์ส่วนรวม (พระมหาบุญกอง  
คุณาธโร (มาหา), 2548 : 90-92) 
 สรุปว่า เมื่อถูกความโลภครอบง า ซึ่งเป็นรากเหง้าแห่งความชั่วร้าย ย่อมปิดบังใจ
ไม่ให้นึกถึงบาปบุญคุณโทษ ประโยชน์มิใช่ประโยชน์ มีความอยากได้ไม่มีที่สิ้นสุด น าไปสู่การ
แสวงหาโดยมิชอบธรรม เช่น คอรัปชั่น หรือการแสวงหาผลประโยชน์ในทางทุจริต คนที่มี
ความโกรธครอบง าจะมีอาการหงุดหงิด งุ่นง่าน มีอาการฉุน จิตใจปราศจากความเมตตา อัน
จะน าไปสู่การประทุษร้ายผู้ที่ตนขัดเคือง หรืออาจใช้วาจาไม่สุภาพ ไม่เหมาะสมกับต าแหน่ง
หน้าที่ของตน คนที่มีความหลง ย่อมท าให้มีความรู้เท่าไม่ถึงการณ์ มีความหลงความเข้าใจผิด 
น าไปสู่การกระท าความผิดต่างๆ เช่น หลงในอ านาจวาสนาที่ตนเองมีอยู่ ไม่ยอมสละอ านาจ
ไปง่ายๆ หรือการเกาะติดอยู่กับอ านาจแบบไม่ยอมปล่อย หลักการเหล่านี้ ถ้ามีในสังคมใด ก็
จะเกิดความขัดแย้งกันไม่มีที่สิ้นสุด  
 3. มานะ 
 มานะก็จะมีประโยชน์ในระดับโลกิยะ หรือใช้เป็นตัวกระตุ้นให้ท าความเพียร เพ่ือ
สร้างความเจริญก้าวหน้าในชีวิต เพียรในการท าในกิจการต่างๆเพ่ือเอาชนะใจตนเองและเพ่ือ
แข่งกับตนเอง เช่น เราต้องดีกว่าเขา เราต้องเสมอกันกับเขา หรือต่ ากว่าเขา มานะนั้นถ้าเรา
ใช้ให้เป็น ก็มีประโยชน์ แต่ถ้าใช้ไม่เป็นก็เกิดโทษ ผลเสียที่มาจากความมีมานะ มีดังนี ้
     1) ปฏิกิริยาของมานะ 
     มานะเป็นอาการของความล าพองตน ความทะนงตน ในสังคมไทยมีบุคคลเหล่านี้
มาก เช่นการที่มีบุคคลบางกลุ่มประกาศว่า "ตัวเองเป็นคนดี"โดยที่เขาไม่มีหลักฐานใดๆในการ
ท าความดีเลยหรือไม่มีผลงานที่เป็นประจักษ์ต่อสังคม บุคคลลักษณะเช่นนี้เป็นอันตรายต่อ
สังคมเป็นอย่างมาก ถ้าเขามีอ านาจ คงท าความผิดโดยไม่รู้ตัว ในหลักการเกี่ยวกับคนมีมานะ
มีทรรศนะต่างๆดังนี้ 
         (1) มานะ คือ ความถือตัว ได้แก่ ความถือตัวที่เป็นกิเลส ที่มีความยึดถือว่ามี
ตัวมีตน ซึ่งเป็นการถือส าคัญด้วยความรู้ ด้วยความรู้สึกที่เป็นไปในตัวเอง จนท าให้เกิดความ



 

920     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ถือเกี่ยวตัวเองขึ้นมา เป็นตัวเป็นตนที่มีอยู่ หรือเป็นอยู่ จึงขยายจิตของตนออกไปเทียบเคียง
ระหว่างตนเองกับบุคคลอ่ืน โดยถือเอาไว้วัด ถือเอาไว้เพ่ือแข่ง เช่น โดยชาติ โดยโคตร  
         (2) มานะ คือ กิริยาที่ถือตัว เช่น โดยวิชาความรู้ โดยสมรรถภาพ โดยรูป โดย
เสียง เพราะการสรรเสริญ เพราะความสุข เพราะความถึงพร้อมด้วยตา จมูก ลิ้น กาย ใจ 
เพราะลาภ และเพราะการเสื่อมลาภ (พระสายัณห์  ธมฺมธีโร, 2546 : 7) 
     2) ผลเสียที่เกิดจากมานะ 
     การแสดงออกของคนมีมานะ มีหลายอย่าง เช่น เย่อหยิ่ง จองหอง ถือตัว ดูถูกคน
อ่ืน รวมทั้ง อวดเก่ง อวดเบ่ง อวดดี อวดฉลาด นอกจากความเย่อหยิ่ง จองหอง อวดเก่ง การ
สร้างภาพแล้ว มานะยังแสดงอาการอย่างอ่ืนได้อีก เช่น ความภาคภูมิใจ เกิดความมั่นใจใน
ตัวเอง จนกระทั่งเกิดความรู้สึกว่า ฉันเก่ง ฉันวิเศษ จนถึงขั้นหลงตัวลืมตน ผลเสียของคนมี
มานะมีดังนี ้
         (1) ผลเสียต่อการท างาน คือ การที่สังคมไทยเอาตัวตนเป็นส าคัญถือตัว ท าให้
คนท างานเลือกงาน โดยเอาความสูงเด่น ความจะได้เป็นใหญ่เป็นโตเป็นเกณฑ์ในการตัดสิน 
แทนที่จะเอาความถนัด ความสามารถ หรือความสุจริตเป็นเครื่องตัดสิน อันนี้ก็คือว่าเป็น
ความเสียหายอย่างหนึ่ง ท าให้เกิดความสิ้นเปลืองสูญเปล่าในทางทรัพยากรและขัดขวางการ
พัฒนาประเทศไปด้วย 
         (2) ผลเสียต่อกลุ่ม คือ คนไทยท างานเป็นคณะ หรือท างานรวมกลุ่มเป็นทีม
กันไม่ได้ ท างานร่วมกันยาก ไม่ส าเร็จ นี้ก็เพราะคนเหล่านั้นมีมานะสูง หรือเรียกอีกอย่างหนึ่ง
ตามท่ีนิยมพูดกันแรงๆว่า มีอัตตาแรง ต่างคนต่างอยากเด่น อยากใหญ่ ไม่ยอมกัน เลยรวมกัน
ไม่ค่อยติด 
         (3) ผลเสียต่อวัฒนธรรม คือ ในการรับวัฒนธรรมจากต่างประเทศ เมื่อจะรับ
วัฒนธรรมอ่ืนเข้ามา เราก็มักเลือกเอาแต่ส่วนที่รู้สึกโก้ ท าอย่างฝรั่งเฉพาะที่คนเขาเจอ แล้ว
รู้สึกว่าโก้ หรือว่าชอบซื้อหาของใช้เมืองนอกทันสมัยมาอวดโกกัน อันนี้ก็เป็นโทษที่อย่างหนึ่ง
ของมานะ 
         (4) ผลเสียต่อเสรีภาพ คือ เมื่อมีการใช้ค าว่าเสรีภาพ เมื่อมีเสรีภาพมากขึ้น 
เสรีภาพเกิดมาสนองมานะเข้า มันก็ไม่เกิดความเจริญก้าวหน้าที่จะแก้ปัญหาในทางสังคมได้ 
แม้ว่าเสรีภาพจะเป็นองค์ประกอบของประชาธิปไตย แต่ถ้าเราไม่ได้สร้างปัจจัยพ้ืนฐานที่จะ
รับเอาเสรีภาพมาใช้ในทางที่ถูกต้องและมีเจ้าตัวมานะนี้คอยออกโรงอยู่ ผลก็จะออกไปในรูป
ที่ว่า เอาเสรีภาพมาเป็นเครื่องแสดงตัวในทางท่ียิ่งใหญ่ ในการที่จะครอบง าคนอ่ืน ในการที่จะ
ไม่ยอมรับคนอ่ืน หมายความว่า ให้ฉันแสดงออก ให้ฉันพูด ให้ฉันว่าได้ แต่ใครจะมาว่ากระทบ
ฉันไม่ได้ กลายเป็นอย่างนี้ไป เสรีภาพจึงมีความไม่ถูกต้อง มี 
         (5) ผลเสียต่อกิจกรรม คือ ไม่ว่าจะท าอะไร จะจัดกิจกรรมอะไร ก็มุ่งไปที่
ความมีหน้ามีตา ได้เด่นได้ดัง อย่างที่ว่า หมดเท่าไรไม่ว่า ขอให้ได้ชื่ อเสียง เพราะฉะนั้น เมื่อ



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        921 

 

 

จัดงานอะไรก็จะคอยภูมิใจรอให้มีคนชมว่า งานนี้หรูหรามโหฬารที่สุด ลักษณะเช่นนี้ 
นอกจากก่อให้เกิดความฟุ่มเฟือยฟุ้งเฟ้อ ความสิ้นเปลืองสูญเปล่าเป็นอันมากก มานะยังมีผล
ในทางร้ายอีกมากมาย โดยเฉพาะนิสัยของคนไทยบางกลุ่ม เช่น ชอบอวดโก้ อวดกล้า  อวด
แสดงตัวเด่น เห็นเป็นการเก่งที่ไม่ต้องท าตามกฎหมายตามระเบียบ สามารถฝ่าฝืนละเมิด
กฎระเบียบได้ ในท านองว่าเป็นบุคคลที่ยิ่งใหญ่ อยู่เหนือกฎหมาย ตลอดจนชอบมีอภิสิทธิ์ 
ลักษณะนิสัยและบุคลิกภาพเช่นนี้ นอกจากเป็นอุปสรรคอย่างยิ่งต่อการสร้างระเบียบวินัย
แล้ว ยังกดทับความคิดสร้างสรรค์ในการพัฒนาตนเองและส่วนรวม (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2543 : 15-19) 
 สรุปว่า มานะนั้นมีผลเสียถ้ามีในใจของบุคคลใด ย่อมท าให้บุคคลนั้นกลายเป็นคน
หยิ่ง ส าคัญตนผิด ดูถูกคนอ่ืน จึงไม่มีใครอยากจะร่วมงาน ไม่มีใครชอบ มีแต่คนเกลียดชัง มี
ผลเสียและมีโทษต่อตนเอง คือ ท าให้ติดและวนอยู่ในความทุกข์และโทษต่อสังคม คือ มีมานะ
แล้วจะคบคนอ่ืนก็ล าบาก ท าให้กลายเป็นคนเสียหมู่คณะ หรือเป็นการท าลายมนุษย์สัมพันธ์ 
กลายเป็นคนคับแคบในสังคม ไม่มีใครคบหาสมาคม กล่าวคือ เป็นคนเอาใจยาก 
 4. ทิฏฐ ิ
 ทิฏฐิที่มีค าผสม ท าให้มีความหมายทั้งที่มีนัยตรงกันข้าม และความหมายขยาย
ค านาม เช่น สัมมาทิฏฐิ คือ ความเห็นชอบ แยกศัพท์เป็น สัมมา แปลว่า โดยชอบ ทิฏฐิ 
แปลว่า ความเห็นและมีความหมายตรงข้ามกับ มิจฉาทิฏฐิ คือ ความเห็นผิด ค าไวพจน์ที่มี
ความหมายใกล้เคียงกับค าว่า ทิฏฐิ  มีอยู่หลายค า เช่น ทรรศนะ ความเห็น ความเชื่อถือ 
ความยึดมั่น ลัทธิ แนวคิด ทฤษฎี โลกทัศน์ ในความหมายทั่วไปทิฏฐิมีความหมายทั้งในเชิง
ลบและเชิงบวก ในบทความนี้หมายเอาทิฏฐิแบบเชิงลบ หรือมิจฉาทิฏฐิ โดยมีแนวคิดดังนี้ 
     1) ทิฏฐิ ในค าไทยส่วนใหญ่ใช้ในความว่า ความอวดดื้อถือดี ความดื้อรั้น ความตะ
แบบ ทั้งที่รู้ว่าผิด แต่ไม่ยอมรับและไม่ยอมแก้ไข เช่น เขามีทิฏฐิมาก ไม่ยอมลงใคร เขาเป็น
คนที่เข้ากับใครไม่ได้เลยในที่ท างาน (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี  สุรเตโช), 2548 : 318) 
     2) ปัจจัยที่ท าให้เกิดมิจฉาทิฏฐิมี 9 ประการ ได้แก่ 
         (1) ทิฎฐิเกิดขึ้นเพราะเหตุที่ไม่เข้าใจตามความจริง หรือการโฆษณาของผู้อ่ืน 
คือเกิดขึ้นเพราะอาศัยปัจจัย สิ่งใดที่เกิดขึ้นเพราะอาศัยปัจจัย สิ่งนั้นไม่เที่ยง สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่ง
นั้นเป็นทุกข์  
         (2) ทิฏฐิต่างๆเป็นความเข้าใจของพวกสมณพราหมณ์  (หรือผู้ท าหน้าที่สั่ง
สอน) ซึ่งไม่มีความรู้ที่แท้จริง เป็นความดิ้นรนของคนมีตัณหาเท่านั้น  
         (3) ทิฏฐิต่างๆที่สมณพราหมณ์พวกนี้ยึดถือนั้น มิได้เกิดจากญาณอันผุดผ่อง
ของตนเองแต่เกิดจากความเชื่อ ความชอบใจ การฟังตามเขาว่า ความตรึกตามอาการ ความ
ปักใจดิ่งด้วยทิฏฐิ  



 

922     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

         (4) เพราะไม่รู้ไม่เห็นตามความเป็นจริง ในขันธ์ 5 (รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ)ในเหตุเกิดของขันธ์ 5 ในความดับของขันธ์ 5 ในวิธีดับขันธ์ 5  
         (5) เพราะมีความก าหนัด ความพอใจ ความรัก ความกระหาย ความเร่าร้อน
และความทะยานในขันธ์ 5 
         (6) เพราะหลงใหลยินดี ในขันธ์ 5 ในภพ ในอุปาทาน ในตัณหาและไม่รู้ตาม
ความเป็นจริงในความดับของสิ่งเหล่านั้น  
         (7) เพราะมีและยึดถือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง
เป็นทุกข์  
         (8) เพราะยึดถือเอา ตา หู จมูก ลิ้น กาย หรือใจว่า นั่นของเรา นั่นเป็นเรา 
นั่นเป็นตัวตนของเรา  
         (9) ทิฎฐิมีข้ึนเพราะผัสสะเป็นปัจจัย (ภัชรบถ  ฤทธิ์เต็ม), 2550 : 44-45) 
     3) หากมนุษย์ไม่ยอมรับว่ามีกรรมทั้งดีและไม่ดี มีอยู่จริง ก็จะเป็นเหตุแห่งการ
แข่งขัน ชิงดีชิงเด่นกัน ท าตามใจตนเอง เห็นแก่ตัว ท าลายเบียดเบียนกัน จนถึงล้างผลาญ
ชีวิตกัน การกระท าเช่นนี้ พระพุทธศาสนาถือว่าเป็นมิจฉาทิฏฐิ  ดังนั้น จึงมีค าสอนให้มวล
มนุษย์ใส่ใจในการประพฤติปฏิบัติตนเองให้ดีเสียก่อน โดยมีหลักอยู่ 6 ประการ เพ่ือเป็น
เครื่องประกันความสงบสุข ทั้งด้านส่วนตัวและด้านสังคมส่วนรวม ข้อคิดส าหรับคนมี
มิจฉาทิฏฐิ คือ 
         (1) ถ้าการกระท าชั่วไม่มีผลจริงและโลกหน้าไม่มีจริง ผู้ที่ท าชั่ว เมื่อตายไป ก็
ไม่ได้ไม่เสีย เท่ากับเสมอตัว 
         (2) ถ้าการกระท าชั่วมีผลจริงและโลกหน้ามีอยู่จริง ผู้ที่ท าชั่วเมื่อตายไป ก็มี
หวังไปทุคติเท่ากับเสีย หรือขาดทุน 
         (3) แม้การกระท าชั่วไม่มีผลจริงและโลกหน้าไม่มีอยู่จริง ผู้ที่ท าชั่วก็ยังเป็นที่
นินทาของคนท่ัวไปในโลกนี้ ก็ยังเสีย หรือขาดทุนอยู่ด ี
         (4) ถ้าการกระท าดีไม่มีผลจริงและโลกหน้าไม่มีอยู่จริง ผู้ที่ท าดีเมื่อตายไป ก็
ไม่ได ้    ไม่เสีย เท่ากับเสมอตัว 
         (5) ถ้าการกระท าดีมีผลจริงและโลกหน้ามีจริง ผู้ที่ท าดีแล้วตายไป ย่อมมีหวัง
ไปสุคติเท่ากับได้ หรือมีก าไร 
         (6) แม้การกระท าดี ไม่มีผลจริงและโลกหน้าไม่มีอยู่จริง ผู้ที่ท าดีก็ยังเป็นที่
สรรเสริญของคนทั่วไปในโลกนี้ เท่ากับยังได้ หรือยังมีก าไรอยู่ (พระครูนิกรสุนทรกิจ (สมพงษ์  
นุ่มสกุล), 2554    : 56-57) 
 5. ผลเสียของมิจฉาทิฏฐิ 
 อกุศลวิตก ได้แก่ ความตรึกท่ีเป็นอกุศล ความนึกคิดที่ไม่ดี มี 3 ประการ คือ 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        923 

 

 

     1) กามวิตก หมายถึง ความตรึกในทางกาม ความนึกคิดในทางแส่หา หรือพัวพัน
ติดข้องในสิ่งสนองความอยาก หรือการแสวงหาความต้องการในทางกามไม่มีสิ้นสุด  
     2) พยาบาทวิตก หมายถึง ความตรึกในทางพยาบาท ความนึกคิดที่ประกอบด้วย
ความ  ขัดเคือง เพ่งมองในแง่ร้าย เมื่อไม่ได้ความต้องการก็คิดท าร้ายฝ่ายตรงข้าม 
     3) วิหิงสาวิตก หมายถึง ความตรึกในทางเบียดเบียน ความนึกคิดในทางท าลาย 
ท าร้ายหรือก่อความเดือดร้อนแก่ผู้อ่ืน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551 : 85) 
 สรุปว่า มิจฉาทิฏฐิ คือ ความเห็นผิดเป็นสิ่งที่ไม่ดี เมื่อเกิดข้ึนในบุคคลใดแล้ว ย่อมท า
ให้คิดผิด คิดติดข้องในสิ่งต่างๆ คิดเบียดเบียนบุคคลอ่ืน คิดปองร้ายบุคคลอ่ืน เมื่อมีความคิด
ที่ผิด ก็ท าให้มีวาจาที่ผิด เช่น พูดเท็จ พูดหยาบ พูดส่อเสียดและพูดเพ้อเจ้อ เมื่อเห็นผิดการ
กระท าทางกายก็ผิด เช่น การฆ่ามนุษย์ คอรัปชั่น เป็นต้นหรือการประกอบอาชีพที่ผิด เพราะ
มีความเพียรที่ผิดที่เป็นไปในทางอกุศล จึงท าในสิ่งต่างๆในทางผิดศีลธรรมและผิดกฎหมาย  

 
การใช้หลักพุทธธรรมเพื่อขจัดความขัดแย้ง 
 

ความขัดแย้ง เมื่อกล่าวโดยย่อจะมีอยู่ 2 ลักษณะ คือ ความขัดแย้งที่เกิดขึ้นภายใน
จิตใจและความขัดแย้งภายนอก การจัดการความขัดแย้งด้วยหลักการพระพุทธศาสนา 
สามารถท าได้ทั้งเชิงรับ และเชิงรุก หลักพุทธธรรมส าคัญที่สามารถขจัดความขัดแย้งมีหลาย
ประการด้วยกัน โดยน าแนวทางดังกล่าวมาประยุกต์ใช้กับวิธีการจัดการความขัดแย้งในยุค
ปัจจุบันได้ เช่น การเจรจาไกล่เกลี่ย การประนีประนอม การยอมความ การโน้มน้าว การ
หลีกเลี่ยง หรือการสร้างกระบวนการ เพ่ือให้เกิดการมีส่วนร่วม เพ่ือให้เกิดการปรองดองใน
สังคม ทั้งนี้ เพ่ือให้บุคลากรในสังคมมีความสามัคคีกันและยังท าให้เกิดประสิทธิภาพและท า
ให้ไดป้ระสิทธิผล หลักการดังกล่าวมีแนวทางดังนี้ 
 1. วิธีปลูกจิตส านึกให้กับตน 
 หิริและโอตตัปปะ เป็นธรรมที่เกิดขึ้นภายในจิตใจของทุกคน ในลักษณะที่ค่อยเกิดข้ึน
มาตามล าดับ จึงเรียกธรรมสองประการนี้ว่า มโนธรรม คือ ธรรมที่เกิดมีอยู่ภายในจิต หิริและ
โอตตัปปะ เป็นมโนธรรมที่แยกให้แตกต่างจากสัตว์ ซึ่งมีหลักการดังนี้ 
     1) หิริ ซึ่งมีแนวคิดดังนี้ 
         (1) หิริ คือ กิริยาที่ละอายต่อการประพฤติทุจริตอันเป็นสิ่งที่ควรละอาย กิริยา
ที่ละอายต่อการประกอบบาปอกุศลธรรม  
         (2) หิริ คือ เป็นธรรมรักษาคุ้มครองโลก ท าให้โลกเกิดสันติ ท าให้คนเราอยู่กัน
อย่างสงบสุขเพราะคนที่มีหิริจะเกลียดความชั่ว ละอายที่จะท าความชั่วทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
ท าให้ไม่ก่อความเดือดร้อนให้แก่โลกและสรรพสัตว์ทั้งปวง 
     2) โอตตัปปะ ซึ่งมีแนวคิดดังนี้ 



 

924     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

         (1) โอตตัปปะ คือ กิริยาที่เกรงกลัวต่อการประพฤติทุจริต อันเป็นกิริยาที่เกรง
กลัวต่อการประกอบสภาวธรรมที่เป็นอกุศลธรรม ซึ่งเป็นบาป 
         (2) โอตตัปปะ คือ เป็นธรรมคุ้มครองโลกคู่กับหิริ เพราะคนที่มีโอตตัปปะ 
ย่อมมีความ เกรงกลัวต่อบาป เป็นความรู้สึกกลัว เมื่อท าไปแล้วบาปอาจส่งผลเป็นความทุกข์
ทรมานแก่เรา จึงไม่ยอมท าบาป ท าให้งดเว้นจากการประพฤติในเหตุดังกล่าวได้ อันเป็นเหตุ
ให้เกิดความร่มเย็นเป็นสุขและเกิดสันติภาพขึ้นได้ (จิรารักษ์  ทรงเมตตา, 2554 : 87-88) 
     3) แนวทางการสร้างมโนธรรม 
         (1) ค านึงถึงความเป็นคน หรือชาติตระกูล บุญท าให้เกิดมาเป็นมนุษย์ เหตุที่
ไปฆ่าสัตว์ ขโมยเขากิน เป็นเรื่องของสัตว์เดียรัจฉาน การล่วงเกินสามีและภรรยาผู้อ่ืนและไม่
กล้ากระท าในสิ่งเหล่านี้ ความละอายใจก็จะเกิดข้ึน 
          (2) ค านึงถึงอายุ พอค านึงถึงวัย ความละอายใจก็จะเกิดข้ึน 
         (3) ค านึงถึงความดีที่เคยท า เมื่อเรามีความองอาจกล้าหาญท าความดีมาก็
มากแล้วท าไมจะต้องมาท าชั่ว เมื่อไม่ยอมท าความชั่ว  พอค านึงถึงความดีเก่าก่อน ความ
ละอายใจก็จะเกิดข้ึน 
         (4) ค านึงถึงความเป็นพหูสูต รู้ว่าอะไรดี อะไรชั่ว รู้ว่าอะไรควรท า รู้สารพัดจะ
รู้แล้วจะมาท าความชั่วได้อย่างไร พอค านึงถึงความเป็นพหูสูต ความละอายใจก็จะเกิดข้ึน 
         (5) ค านึงถึงพระศาสดา พระองค์ทรงเหนื่อยยาก ตรัสรู้ธรรมแล้วทรงสั่งสอน
อบรมพวกเราต่อๆกันมา เราจะละเลยค าสอนของพระองค์ ไปท าความชั่วได้อย่างไร  พอ
ค านึงถึงพระศาสดา ความละอายใจก็จะเกิดข้ึน 
         (6) ค านึงถึงครูอาจารย์ สถานศึกษา ครูอาจารย์สู้อบรมสั่งสอนมา ชื่อเสียง
สถาบันของเราก็โด่งดังเป็นที่ยกย่องสรรเสริญแล้วเราจะมาท าชั่วได้อย่างไร  พอค านึงถึงครู
อาจารย์ ส านักเรียน ความละอายใจก็จะเกิดข้ึน (พระครูสิทธิถาวรคุณ (เจรัมย์), 2556 : 53) 
 สรุปว่า หิริและโอตตัปปะ หรือธรรมเป็นโลกบาล หรือเรียกได้อีกอย่างว่า ธรรม
คุ้มครองโลก มีความจ าเป็นกับทุกคน การที่จะสร้างให้บังเกิดขึ้นภายในจิตใจของตน 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งกับคนที่ท างานเกี่ยวข้องกับอ านาจ เงิน สังคม ราชการ ยิ่งจะต้องมีมโน
ธรรมเกี่ยวกับหิริและโอตตัปปะให้มากกว่าบุคคลธรรมดา เพราะต้องรับผิดชอบต่อหน้าที่ เช่น 
คนที่มีอ านาจ แต่ใช้อ านาจตามใจตนเอง ไม่มีความรับผิดชอบต่อการกระท าของตนเอง ก็จะ
เกิดความเสียหายต่อองค์กรและประเทศชาติได้ 
 
 2. แนวทางการสร้างความสามัคคี 
 สามัคคี คือ ความพร้อมเพรียงกัน ความกลมเกลียวกัน ความปรองดองกัน ร่วมใจกัน
ปฏิบัติงานให้บรรลุผลตามที่ต้องการ เกิดการสานงานกันอย่างสร้างสรรค์ ปราศจากการ
ทะเลาะวิวาท ไม่เอารัดเอาเปรียบกัน เป็นการยอมรับความมีเหตุผล ยอมรับความแตกต่าง



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        925 

 

 

หลากหลายทางความคิด ความหลากหลายในเรื่องเชื้อชาติ เรียกอีกอย่างว่า ความสมานฉันท์ 
กล่าวคือ ผู้ที่มีความสามัคคี คือ ผู้ที่เปิดใจกว้าง รับฟังความคิดเห็นของผู้อื่น รู้บทบาทของตน
ทั้งความเป็นผู้น าและผู้ตามที่ดี มีความมุ่งมั่นต่อการรวมพลัง เพ่ือให้การงานประสบผลส าเร็จ 
แก้ปัญหาร่วมกันและขจัดความขัดแย้งได้ เป็นผู้มีเหตุผล ยอมรับความแตกต่างหลากหลาย
ทางวัฒนธรรม เช่น ทางความคิด ทางความเชื่อ พร้อมที่จะปรับตัวเพ่ืออยู่ในสังคมร่วมกัน
อย่างสันติสุข หลักการดังกล่าวมีแนวทางดังนี้ 
     1) เมตตากายกรรม ท่ามกลางสภาพปัญหาความขัดแย้ง แนวทางในการลด
ปัญหาและความรุนแรงจากความขัดแย้งนั้น จ าเป็นอย่างยิ่ง คือ  
         (1) การรู้จักควบคุมการแสดงออกต่อกันและกัน ควรแสดงออกทางกายด้วย
ความเมตตา ด้วยกิริยาอาการท่ีสุภาพเรียบร้อย อ่อนโยน  
         (2) แสดงไมตรีและความหวังดีต่อกัน มีการช่วยเหลือมีการให้ความร่วมมือ 
เคารพในสิทธิและเสรีภาพของผู้อ่ืน ให้ความส าคัญแก่สมาชิกทุกคนโดยไม่เลือกชั้นวรรณะ 
เพศ หรืออายุ เพราะถือว่าสมาชิกทุกคนมีความเสมอภาคกัน  
         (3) ไม่ควรให้ความแตกต่างทางเศรษฐกิจและสังคมมาเป็นเครื่องก าหนดให้
บุคคลหนึ่งเหนือกว่าบุคคลหนึ่ง ควรคิดว่าคนทุกคนเท่าเทียมกัน หรือถูกกลั่นแกล้ง ทั้งนี้ โดย
ไม่ค านึงถึงสถานภาพทางเศรษฐกิจและสังคม ระดับการศึกษา หรือความแตกต่างทาง
วัฒนธรรม 
     2) เมตตาวจีกรรม การจะอยู่ร่วมกันของชุมชนให้เกิดสันติสุขได้นั้น หากว่าทุกคน
พูดคุยสื่อสารต่อกันด้วยความนุ่มนวล เช่น 
         (1) ควรแสดงออกทางวาจาด้วยความเมตตา ด้วยค าพูดที่สุภาพ น้ าเสียงที่
ไพเราะชวนฟัง บอกถึงความหวังดีแก่กัน ช่วยบอกแจ้งสิ่งที่เป็นประโยชน์ สั่งสอน แนะน า
ตักเตือนกันด้วยความหวังดี แสดงความเคารพนับถือกัน ใช้เหตุผลในการเจรจากันโดยใช้
ปัญญา  
         (2) ไม่แสดงอาการโกรธกริ้ว ไม่ใช้อารมณ์ในการแก้ปัญหา ทะเลาะโจมตีด่าว่า
กัน พูดด้วยความหวังดีต่อกันและมุ่งประโยชน์ต่อส่วนรวม โดยไม่มีการเลือกปฏิบัติโดยไม่เป็น
ธรรมต่อบุคคล ในเวลามีเหตุการณ์อะไรต่างๆก็จะหันหน้ามาพูดจาปรึกษาหารือกัน  ปรับ
ความเข้าใจกันได้  
         (3) วิพากษ์วิจารณ์อย่างมีเหตุผลและในทางสร้างสรรค์ ในสถานการณ์ที่เกิด
ปัญหาจะช่วยลดระดับความเข้มข้นของปัญหาด้วยการมีวาจาที่สร้างสรรค์ต่อกัน  
         (4) เชื่อมสัมพันธ์ หรือที่เรียกว่า เปิดบัญชีใจด้วยถ้อยค าที่น่าฟังและมีเหตุผล 
ซึ่งจะน าให้ชุมชนเกิดแสงสว่างแห่งปัญญา 
     3) เมตตามโนกรรม ทั้งนี้การมีเมตตาทางกาย วาจาต่อกันจะเกิดขึ้นได้ ก็เพราะ
อาศัยจิตใจที่เห็นเพ่ือนมนุษย์ต่างก็มีความสัมพันธ์เชื่อมโยง เป็นผู้ประสบปัญหาและมีความ



 

926     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ทุกข์เหมือนดั่งตนเองเมื่อเกิดความคิดเช่นนี้ จะท าให้การอยู่ร่วมกันเป็นชุมชนและสังคมอย่าง
มีเมตตา  
     4) สาธารณโภคี ในเรื่องของความขัดแย้งพ้ืนที่สาธารณะประเด็นหลัก คือ เรื่อง
ของความต้องการและผลประโยชน์ที่ได้รับ จ าเป็นอย่างยิ่งในการแก้ปัญหา ไม่ว่าจะมี
ความสัมพันธ์ที่ดี พูดจาหวานหู แต่ถ้าผลประโยชน์ไม่สอดรับกับความต้องการการ ก็สามารถ
น าไปสู่ความขัดแย้งได้ ดังนั้น  แนวทางหนึ่งเมื่อชุมชนมีความเห็นพ้องต้องกัน  จะช่วย
แก้ปัญหาความขัดแย้ง สิ่งที่ต้องตระหนักเป็นอย่างยิ่ง  
     5) สีลสามัญญตา การจัดการความขัดแย้งเมื่อเดินทางมาถึง ข้อตกลงซึ่งเป็นหัวใจ
ส าคัญเพราะแต่ละคนก็มีที่มา มีภูมิหลังแตกต่างกัน ดังนั้น กฎระเบียบ หรือวินัยและศีล เป็น
พ้ืนฐาน หรือกรอบในการด ารงอยู่รวมกันอย่างสันติสุข  
     6) ทิฏฐิสามัญญตา นับว่าเป็นหัวใจหลักของแนวทางการแก้ปัญหาความขัดแย้ง
ทุกๆเรื่องมิใช่แต่เฉพาะความขัดแย้งพ้ืนที่สาธารณะ เพราะเมื่อใดก็ตามผู้มีส่วนเกี่ยวข้อง ลด
มานะ ตัณหา ทิฏฐิของตนและมองเพ่ือนมนุษย์อย่างเมตตา จะท าให้แนวทางในการหา
ทางออก ดังนั้น เมื่อประสบปัญหาความขัดแย้ง สิ่งส าคัญ คือ  
         (1) การตั้งสติและการมองหากัลยาณมิตรมาช่วยชี้น าให้เห็นทางออกของ
ปัญหา แม้ว่าชุมชนเห็นร่วมกันว่าจะต้องหาทางออก แต่ถ้าขาดการเรียนรู้ศึกษาประสบการณ์
จากผู้อื่น ย่อมจะท าให้กิจการใดที่คิดว่าอาจเกิดปัญหา  
         (2) เข้าใจในกฎกติกาในส่วนหน่วยงานที่ต้องประสานติดต่อ เพราะปัญหาของ
ชุมชนนั้น มิใช่เป็นเรื่องปัจเจกบุคคล แต่ต้องสัมพันธ์เชื่อมโยงกับหลายฝ่าย เข้าสู่ค ากล่าวที่ว่า 
ยิ่งมากคน ยิ่งมากความ ดังนั้น เมื่อชุมชนมีความคิดและมีวิธีการในการแก้ปัญหาความ
ขัดแย้งของตนเองแล้ว จะต้องมีความเชื่อมั่นยึดถือในหลักการ อุดมการณ์และอุดมคติที่
ร่วมกัน หรือสอดคล้องไปกันได้  
         (3) มีความเห็นเสมอกัน มีการยอมรับในหลักการเดียวกัน ยอมรับนับถือความ
คิดเห็นของกัน ทุกคนมีสิทธิที่จะแสดงออกซึ่งการเป็นเจ้าของอ านาจอธิปไตย เคารพ
กฎเกณฑ์และกติกาของการปกครองแบบประชาธิปไตย โดยเฉพาะนักการเมืองจะต้องเคารพ
เสียงข้างมากของประชาชน การป้องกันสิทธิของฝ่ายเสียงข้างน้อย  
         (4) มีความเสมอภาคระหว่างบุคคล การวิพากษ์วิจารณ์ การปฏิบัติตาม
กฎหมายที่บัญญัติขึ้นตามวิถีทางประชาธิปไตย ประชาชนไม่ว่าจะร่ ารวยหรือยากจน จะต้อง
ได้รับความคุ้มครองจากกฎหมายและกระบวนการยุติธรรมอย่างเสมอภาคเท่าเทียมกัน เมื่อ
กระท าผิด จะต้องใช้กฎหมายเดียวกัน การลงโทษอย่างเดียวกันและถ้าได้รับเหตุอันควร
ปราณ ีก็ควรได้รับเช่นเดียวกัน ทั้งหมดนี้เป็นการตั้งทิฏฐิ หรือความเห็นให้ตรงกันในระดับหมู่
ชน และสังคม ปัญหาต่างๆก็จะมีทางออกได้ด้วยปัญญา (มนตรี คงเตี้ย, 2557 : 51-54) 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        927 

 

 

 สรุปว่า หลักสาราณียธรรมเป็นพุทธสันติวิธี ที่มุ่งเน้นเพ่ือการแก้ไขปัญหาความ
ขัดแย้ง ด้วยการคิด การพูด การท าที่ดีต่อกันและบุคคลอ่ืน ด้วยความจริงใจต่อกัน จึงจะ
น าไปสู่ความไว้วางใจ และการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน หากได้ใช้แนวทางการรักษา
ระเบียบวินัยของหมู่ชน ท าให้เป็นกรอบของการรักษากติการ่วมกัน สอดคล้องกับการใช้หลัก
กฎหมายเป็นกรอบกติกาของสังคม ซึ่งทั้งหลายทั้งมวลก็จะน าไปสู่การจัดสรรผลประโยชน์
ด้วยความเป็นธรรม ก็จะเกิดสันติสุขในสังคมได้นั่นเอง  

 
บทสรุป 
 

ความขัดแย้งเป็นธรรมชาติที่เกิดขึ้นในสังคมของมนุษย์ เป็นพฤติกรรมของมนุษย์ที่ มี
ความคิดเห็นแตกต่างกัน ไม่ลงรอยกัน เป็นพฤติกรรมของบุคคลที่มีทัศนะคติที่เป็นอริต่อกัน 
พยายามขัดขวางและอาจจะน ามาซึ่งพฤติกรรมในรูปแบบที่ท้าทาย ท าร้ายกัน ความขัดแย้ง
จึงเป็นภาวะบีบคั้นหรือไม่ลงรอยกัน สาเหตุความขัดแย้งกันทั้งในด้านข้อมูล ผลประโยชน์ 
ความสัมพันธ์ โครงสร้าง และคุณค่า หรือค่านิยม แต่ในพระพุทธศาสนามองว่าสาเหตุความ
ขัดแย้งมากจากตัณหา มานะและทิฏฐิ แนวทางแก้ไขความขัดแย้งตามหลักวิชาการที่ปฏิบัติ
กันอยู่ในสังคมปัจจุบัน คือ การผ่อนปรนเข้าหากัน การสมานสามัคคีก่อเกิดความร่วมมือ 
ดังนั้น หากปล่อยปัญหาความขัดแย้งให้ยืดเยื้อ อาจเป็นอันตรายต่อหน่วยงาน กล่าวคือ อาจ
ท าให้สมาชิกในองค์การเกิดความรู้สึกเครียด เกิดความเบื่อหน่าย หมดก าลังใจ ส่งผลให้การ
ด าเนินงานขององค์การและผลผลิตขององค์การลดลง ไม่เป็นไปตามเป้าหมาย 

 
เอกสารอ้างอิง 
 

 จิรารักษ์  ทรงเมตตา. (2554). การศึกษาวิเคราะห์ศีลข้ออทินนาทานกับปัญหาวิกฤตทาง 
ศีลธรรมของวัยรุ่นในสังคมไทย. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

 วิทยาลัย. 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (2547). ธรรมศาสตรา เล่ม 1. พิมพ์ครั้งที่ 2. สุราษฎร์

ธานี : ธรรมทานมูลนิธิ.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). จริยธรรมส าหรับคนรุ่นใหม่. กรุงเทพฯ : มูลนิธิ

พุทธธรรม. 
 .พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (2551). พิมพ์ครั้งที่ 16. กรุงเทพฯ : 

เอส อาร์ พริ้นติ้ง แมสโปรดักส์ จ ากัด. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี  สุรเตโช ). (2548). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์ ค าวัด. 
 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ เลี่ยงเซียง. 



 

928     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

พระครูนิกรสุนทรกิจ (สมพงษ์ นุ่มสกุล). (2554). การศึกษาวิเคราะห์เรื่องความสามัคคีใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระครูสิทธิถาวรคุณ (เจรัมย์). (2556). การศึกษาหลักหิริ-โอตตัปปะเพ่ือส่งเสริมการรักษาศีล 
5 ในพระพุทธศาสนาเถรวาท. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระมหาบุญกอง คุณาธโร (มาหา). (2548). การศึกษาเชิงวิเคราะห์ความกตัญญู (กตญฺญุตา) 
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระสายัณห์  ธมฺมธีโร. (2546). การศึกษาวิเคราะห์มานะในพระพุทธศาสนา. บัณฑิต
วิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ภัชรบถ  ฤทธิ์เต็ม. (2550). วิเคราะห์ค าสอนที่ใช้เพิกถอนมิจฉาทิฏฐิก่อนการบรรลุธรรมของ
พุทธสาวก, บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มนตรี  คงเตี้ย (พันต ารวจโท). (2557). กระบวนการจัดการความขัดแย้งตามหลักสาราณีย
ธรรม : กรณีศึกษาประชาชนบุกรุกที่ดินสาธารณะชุมชนชะแมบพัฒนา อ าเภอวัง
น้อย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

 
 
 
 


