
การบูรณาการหลักพุทธวิธีการสอนในการสอนสังคมศึกษา 
THE INTEGRATION OF BUDDHIST PRINCIPLES IN  

THE TEACHING OF SOCIAL STUDIES 
 
 

1พระครูวินัยธรวรรธนา ญาณวโร และ 2ปาณจิตร สุกุมาลย์ 
1Phrakru Winaithorn Wanthana Nanavaro and 2Panjit Sukuman 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  
 

1wantanana60@gmail.com 
 

Received  December 25, 2021;   Revised  February 12, 2022;   Accepted March 20, 2022 

 
บทคัดย่อ 

 

  การบูรณาการหลักพุทธวิธีการสอนในการสอนสังคมศึกษา มีวิธีการที่หลากหลาย 
เบื้องต้นเป็นการสอนโดยการสร้างศรัทธาและปัญญา ครูเป็นบุคคลส าคัญที่สามารถจัด 
สภาพแวดล้อม จูงใจ และวิธีการสอนให้นักเรียนเกิดศรัทธาที่จะเรียนรู้ และได้ฝึกฝนวิธีการ
คิดโดย แยบคายน าไปสู่การปฏิบัติตามหลักการใช้ปัญญา ปฏิบัติจนประจักษ์จริง มุ่งเน้นให้
ครูเป็นกัลยาณมิตรของนักเรียน ครูและ นักเรียนมีความสัมพันธ์อันดีต่อกัน นักเรียนได้มี
โอกาสคิดแสดงออกปฏิบัติอย่างถูกวิธีจนสามารถใช้ ปัญญาแก้ปัญหาได้อย่างเหมาะสม 
 
ค าส าคัญ : การบูรณาการ, หลักพุทธวิธีการสอน,การสอนสังคมศึกษา 

 
Abstract 

 

  In the integration of the Buddhist teaching principles in the teaching 
methods of social studies, there are various methods but they are primarily based 
on building faith and wisdom. Teachers are the key persons that provide a 
motivating environment and teaching methods that the students have faith 

                                      
1 อาจารย์ ดร., มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตขอนแกน่ 
2 อาจารย์ ดร., มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตขอนแกน่ 

mailto:wantanana60@gmail.com


 

978     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

towards learning and practice in analytical thinking. This leads to the practice of 
students through the following principles: using wisdom; acting until it becomes 
empirical truth; focusing on teachers as true-hearted friends of students; having a 
good interrelationship between students and teachers; having opportunities to 
correctly think, express and practice; and properly using their wisdom in problem-
solving.  
 
Keywords: Integration, Buddhist Teaching Principles, Teaching of Social Studies 
 
บทน า 
 
  การศึกษาถือเป็นหัวใจส าคัญของการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ให้มีศักยภาพสมบูรณ์
ทั้งทางด้านร่างกาย จิตใจ อารมณ์ สังคมและสติปัญญา อีกทั้งสามารถด ารงชีวิตอยู่ในสังคม
อย่างมีความสุข การศึกษาของไทยซึ่งมีแนวคิด ทางพระพุทธศาสนาเป็นพ้ืนฐาน มีหลักค า
สอนของพระพุทธศาสนาที่สามารถปรับประยุกต์ใช้กับการศึกษาได้อย่างเหมาะสมทุกยุคทุก
สมัยเพราะมีลักษณะเป็นอกาลิโกและยกย่องว่าการศึกษาเป็นวิถีชีวิต เป็นการเรียนรู้ ตลอด
ชีวิต (Life-long Education) โดยเริ่มการสอนเน้นไปที่ปัจเจกบุคคลเป็นอันดับแรกเช่นการ
สอนตามระดับความสามารถของสติปัญญาความแตกต่างตามจริตของบุคคลซึ่งจากการศึกษา
พุทธวิธีสอนในคัมภีร์พระไตรปิฎกพบว่าพระพุทธเจ้าทรงเป็นบรมครูเอกของโลกพระองค์ทรง
ใช้พุทธวิธีสอนหลายวิธีเช่น แบบบรรยายแบบสนทนาแบบตอบปัญหาแบบวางกฎข้อบังคับ
การยกอุทาหรณ์การเล่านิทานประกอบการเปรียบเทียบด้วยข้ออุปมาการใช้อุปกรณ์การสอน
การท าเป็นตัวอย่างการเล่นภาษาเล่นค า การปฏิบัติรายบุคคล การลงโทษและให้ รางวัล 
รวมทั้งวิธีแก้ปัญหาเฉพาะหน้า เป็นต้น ที่พระพุทธองค์ทรงใช้สอนในสมัยพุทธกาลและ ได้รับ
ความส าเร็จในงานสอนนี้เป็นอย่างดีเยี่ยม ตามจุดมุ่งหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา 
 
แนวคิดเกี่ยวกับพุทธวิธกีารสอน  
 
  พุทธวิธีการสอน วิธีการที่พระพุทธเจ้าทรงสอนพุทธบริษัท คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก 
อุบาสิกา การวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้รวบรวมเอกสาร ต าราต่างๆ เกี่ยวกับแนวคิดที่เกี่ยวข้องกับ
พุทธ วิธีการสอนซึ่งผู้วิจัยได้รวบรวมได้ดังนี้  

1. วิธีการสอนของพระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าได้รับยกย่องว่า ทรงเป็น“พระบรมครู” 
หรือ “ศาสดาเอก” (ที.สี (ไทย) 9/198/161) ในโลก เพราะพระองค์ทรงมีวิธีสอนที่ดีเยี่ยม ท า
ให้ผู้ฟังเข้าใจแจ่มแจ้ง มีค ากล่าวว่าถ้าพระพุทธองค์ทรง ตัดสินพระทัยจะแสดงธรรมโปรดใคร
เขาผู้นั้นย่อมได้บรรลุมรรคผลไม่ระดับใดก็ระดับหนึ่ ง วิธีการสอนของพระพุทธเจ้า 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        979 

 

 

พระพุทธเจ้าเมื่อจะทรงสอนใครแต่ละครั้งพระองค์ก็ทรงอาศัยองค์ประกอบ หลาย ๆ อย่างใน
การสอนบุคคลระดับต่าง ๆ ที่มีพ้ืนฐานความรู้สติปัญญาที่แตกต่างกันพระองค์ได้ ประยุกต์ค า
สอนแต่ละลักษณะให้มีความเหมาะสมเป็นการสอนที่แสดงถึงพุทธลีลาของพระองค์ ที่ส าคัญ
การสอนในลักษณะนี้ของพระองค์เป็นการน าเนื้อหาที่มีอยู่มาท าการตีความ โดยอาศัยข้อมูล
ที่มี อยู่ตามสถานการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น แล้วน าเข้าสู่หลักการที่ถูกต้องตามค าสอนทาง
พระพุทธศาสนาจากการศึกษาค้นคว้าแนวคิดที่เกี่ยวข้องกับพุทธวิธีการสอนมีผู้ให้ความ
คิดเห็นเกี่ยววิธีการสอนของ พระพุทธเจ้าไว้ดังนี้ 

 1.1 แบบสากัจฉา หรือสนทนา วิธีนี้น่าจะเป็นวิธีที่ทรงใช้บ่อยไม่น้อยกว่าวิธีใด ๆ 
โดยเฉพาะในเมื่อผู้มาเฝ้าหรือทรงพบนั้น ยังไม่ได้เลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนา ยังไม่รู้ ไม่
เข้าใจ หลักธรรมในการสนทนา พระพุทธเจ้ามักจะทรงเป็นฝ่ายถามน าคู่สนทนาเข้าสู่ความ
เข้าใจธรรมและความเลื่อมใสศรัทธาในที่สุด แม้ในหมู่พระสาวกพระองค์ก็ทรงใช้วิธีนี้ไม่น้อย
และทรงส่งเสริมให้สาวก สนทนาธรรมกัน อย่างในมงคลสูตรว่า“กาเลน ธมฺมสากจฺฉา 
เอตมฺมงฺคลมุตฺตม-การสนทนาธรรม ตามกาล เป็นมงคลอันอุดม”   

 1.2 แบบบรรยายวิธีสอนแบบนี้น่าจะทรงใช้ในที่ประชุมใหญ่ในการแสดงธรรม 
ประจ าวัน ซึ่งมีประชาชนหรือพระสงฆ์จ านวนมากและส่วนมากเป็นผู้มีพ้ืนฐานความรู้ความ
เข้าใจ เพ่ิมเติม และหาความสงบสุขทางจิตใจนับได้ว่าเป็นคนประเภทและระดับใกล้เคียงกัน
พอจะใช้วิธี บรรยายอันเป็นแบบกว้าง ๆ ได้ลักษณะพิเศษของพุทธวิธีสอนแบบนี้ที่พบใน
คัมภีร์บอกว่า ทุกคนที่  ฟังพระองค์แสดงธรรมอยู่ ในที่ประชุมนั้น แต่ละคนรู้สึกว่า 
พระพุทธเจ้าตรัสอยู่กับตัวเองโดยเฉพาะ ซึ่งนับว่าเป็นความสามารถอัศจรรย์อีกอย่างของ
พระพุทธเจ้า  

 1.3 แบบตอบปัญหา ผู้ที่มาถามปัญหานั้น นอกจากผู้ที่มีความสงสัยข้องใจในข้อ
ธรรม ต่าง ๆ แล้ว โดยมากเป็นผู้นับถือลัทธิศาสนาอ่ืน บ้างก็มาถามเพ่ือต้องการรู้ค าสอนทาง
ฝ่าย พระพุทธศาสนาหรือเทียบเคียงค าสอนในลัทธิตนบ้างก็ถามเพ่ือลองภูมิบ้างก็เตรียมมา
ถามเพ่ือข่ม ปราบให้จนหรือให้ได้รับความอับอายในการตอบพระพุทธองค์ทรงสอนให้
พิจารณาดูลักษณะของปัญหาไว้ตามลักษณะวิธีตอบเป็น  4 อย่ าง (ที .ปา. (ไทย) 
11/312/204) คือ  

 1) เอกังสพยากรณียปัญหา ปัญหาที่พึงตอบตรงไปตรงมาเด็ดขาดพระอรรถ 
กถาจารย์ยกตัวอย่างเช่นถามว่า“จักษุเป็นอนิจจังหรือ”พึงตอบตรงไปได้ทีเดียวว่า“ถูกแล้ว”  

 2) ปฎิปุจฉาพยากรณียปัญหา ปัญหาที่ พึ งย้อนถามแล้วจึงแก้ท่ านยก 
ตัวอย่างเช่นเขาถามว่า“โสตะก็เหมือนจักษุหรือ”พึงย้อนถามก่อนว่า“ที่ถามนั้นหมายถึงในแง่
ใด” ถ้าเขาว่า “ในแง่เป็นเครื่องมองเห็น” พึงตอบว่า “ไม่เหมือน” ถ้าเขาว่า “ในแง่เป็น
อนิจจัง” จึงตอบรับว่า “เหมือน”  



 

980     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 3) วิภัชชพยากรณียปัญหา ปัญหาที่จะต้องแยกความตอบ เช่น เมื่อเขาถามว่า 
สิ่งที่เป็นอนิจจังได้แก่ จักษุใช่ไหม ? พึงแยกความออกตอบว่า ไม่เฉพาะจักษุเท่านั้น ถึงโสตะ 
ฆานะ ฯลฯก็เป็นอนิจจัง หรือปัญหาว่า พระตถาคตตรัสวาจาซึ่งไม่เป็นที่รักที่ชอบใจของคน
อ่ืนไหม ? ก็ต้อง แยกตอบตามหลักการตรัสวาจา 6 หรือปัญหาว่าพระพุทธเจ้าทรงติเตียน
ตบะทั้งหมดจริงหรือ ก็ต้อง แยกตอบว่าชนิดใดติเตียนชนิดใดไม่ติเตียน (องฺ.ทสก. (ไทย) 
21/94/220.)  

  4) ฐปนียปัญหา ปัญหาที่ พึงยับยั้งเสีย ได้แก่ ปัญหาที่ถามนอกเรื่อง ไร้
ประโยชน์อันจักเป็นเหตุให้เขวยืดเยื้อสิ้นเปลืองเวลาเปล่า พึงยับยั้งเสียแล้วชักน าผู้ถามกลับ
เข้าสู่ แนวเรื่องที่ประสงค์ต่อไป ท่านยกตัวอย่าง เมื่อถามว่า “ชีวะอันใดสรีระก็อันนั้นหรือ ?” 
อย่างนี้เป็น ค าถาม ประเภทเก็งความจริง ซึ่งถึงอธิบายอย่างไรผู้ถามก็ไม่อาจเข้าใจ เพราะไม่
อยู่ในฐานะที่เขา จะเข้าใจได้พิสูจน์ไม่ได้ ทั้งไม่เกิดประโยชน์อะไรแก่เขาด้วย (ที.ปา. (ไทย) 
11/312/291, องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/42/70.) 

นอกจากนี้ ท่านยังสอนให้ค านึงถึงเหตุแห่งการถามปัญหาด้วยในเรื่องนี้พระสารี บุตร 
อัครสาวก เคยแสดงเหตุแห่งการถามปัญหาไว้ว่า“บุคคลผู้ใดผู้หนึ่ง ย่อมถามปัญหากะผู้อ่ืน 
ด้วยเหตุ 5 อย่าง คือ  

  (1) บางคนย่อมถามปัญหาเพราะความโง่เขลา เพราะความไม่เข้าใจ  
  (2) บางคนมีความปรารถนาเลวทราม เกิดความอยากได้จึงถามปัญหา  
  (3) บางคนย่อมถามปัญหา ด้วยต้องการอวดเด่นข่มเขา  
  (4) บางคนย่อมถามปัญหาด้วยประสงค์จะรู้  
  (5) บางคนย่อมถามปัญหาด้วยมีความด าริว่า เมื่อเราถามแล้ว เขาตอบได้ 

ถูกต้องก็เป็นการดี แต่ถ้าเราถามแล้วเขาตอบไม่ถูกต้อง เราจะได้ช่วยแก้ให้เขาโดยถูกต้อง” 
(องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/165/272.)  

 1.4 แบบวางกฎข้อบังคับ เมื่อเกิดเรื่องมีภิกษุกระท าความผิดอย่างใดอย่างหนึ่ง
ขึ้นเป็น ครั้งแรก พระสงฆ์หรือประชาชนเล่าลือ โพนทะนา ติเตียนกันอยู่มีผู้น าความมากราบ
ทูลพระพุทธเจ้า พระองค์ก็จะทรงเรียกประชุมสงฆ์สอบถามพระภิกษุผู้กระท าความผิด เมื่อ
เจ้าตัวรับได้ความเป็นสัตย์ จริงแล้ว ก็จะทรงต าหนิ ชี้แจงผลเสียหายที่เกิดแก่ส่วนรวม
พรรณนาผลร้ายของความประพฤติไม่ดีและคุณประโยชน์ของความประพฤติที่ดีงาม แล้วทรง
แสดงธรรมกถาที่สมควรเหมาะสมกันกับเรื่องนั้น จากนั้นจะตรัสให้สงฆ์ทราบว่าจะทรง
บัญญัติสิกขาบท โดยทรงแถลงวัตถุประสงค์ในการบัญญัติ ให้ทราบแล้วทรงบัญญัติสิกขาบท
ข้อนั้นๆไว้ โดยความเห็นชอบพร้อมกันของสงฆ์ในท่ามกลางสงฆ์และโดยความรับทราบ
ร่วมกันของสงฆ ์(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต),2546) 

ในการสอนแบบนี้ พึงสังเกตว่าพระพุทธเจ้าทรงบัญญัติสิกขาบทโดยความเห็นชอบ
ของสงฆ์ ซึ่งบาลีใช้ค าว่า“สงฺฆสุฏชุตาย”แปลว่า“เพ่ือความรับว่าดีแห่งสงฆ์”ท่านอธิบาย 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        981 

 

 

ความหมายว่าทรง บัญญัติโดยชี้แจงให้เห็นแล้วว่าถ้าไม่รับจะเกิดผลเสียอย่างไร เมื่อรับจะมี
ผลดี อย่างไร จนสงฆ์รับค าของพระองค์ว่า ดีแล้ว ไม่ทรงบังคับเอาโดยพลการ (กรมวิชาการ, 
2551) โดยการสอนของพระพุทธเจ้าแต่ละครั้งจะด าเนิน ไปจนถึงผลส าเร็จโดยมีคุณลักษณะ
ที่เรียกได้ว่าเป็นลีลาการสอน 4 อย่างดังนี้  

 1) สันทัสสนา (ที.สี. (ไทย) 9/198/161) อธิบายให้เห็นชัดเจน แจ่มแจ้ง เหมือน
จูงมือไปดูให้เห็นกับตา  

 2) สมาทปนา ชักจูงให้เห็นจริง ชวนให้คล้อยตาม จนต้องยอมรับและน าไป
ปฏิบัติ  

 3) สมุตเตชนา เร้าใจให้แกล้วกล้า บังเกิดก าลังใจ ปลุกให้มีอุตสาหะแข็งขัน 
มั่นใจว่าจะท าให้ส าเร็จได้ ไม่หวั่นและย่อท้อต่อความเหนื่อยยาก  

 4) สัมปหังสนา ชโลมใจให้แช่มชื่น ร่าเริง เบิกบาน ฟังไม่เบื่อและเปี่ยมด้วย
ความหวัง เพราะมองเห็นประโยชน์ที่ตนจะพึงได้รับจากการปฏิบัติ อาจผูกเป็นค าสั้นๆ ได้ว่า 
แจ่มแจ้ง จูงใจ กล้าหาญ ร่าเริงหรือชี้ชัด เจริญธรรม ฝึกคิด เบิกบาน (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ.ปยุตโต), 2546) 
 2. ลักษณะการสอนของพระพุทธเจ้า แบ่งออกเป็น 3 ลักษณะดังนี้  
 2.1 ทรงสั่งสอนโดยการปฏิวัติเป็นการ“เปลี่ยน”หลักค าสอนดั้งเดิมของศาสนา
พ้ืนเมือง อย่างกลับหน้ามือเป็นหลังมือ เช่น ศาสนาพราหมณ์สอนให้ฆ่าสัตว์บูชายัญแต่
พระพุทธเจ้ากลับให้มี ความเมตตากรุณาต่อสัตว์แทน หรือการสอนให้ทรมานตนในการ
ปฏิบัติเพ่ือบรรลุคุณธรรมชั้นสูง พระพุทธเจ้าทรงทดลองมาแล้วเห็นว่า ไม่ใช่ทางตรัสรู้ ทรง
สอนให้ใช้วิธีอ่ืนที่เรียกว่า ทางสายกลาง เป็นการอบรมกายวาจาใจในทางประพฤติปฏิบัติที่
ชอบแทน เป็นต้น  
 2.2 ทรงสั่งสอนโดยการปฏิรูป เป็นการสอนโดยวิธีคัด“แปลง”ของเก่าที่ยังไม่ดี
ให้ดีขึ้นหรือ ของเก่ามีความหมายอย่างหนึ่ง แต่น ามาแปลความหมายเสียใหม่เพ่ือให้ตรงกับ
หลักเหตุผลยิ่งขึ้นเช่น ศาสนาพราหมณ์สอนให้ลงอาบน้ าในแม่น้ าศักดิ์สิทธิ์แล้ว จะบริสุทธิ์
จากบาปได้ แต่พระพุทธศาสนา สอนให้ตั้งอยู่ในศีล อันเป็นการอาบที่ตัวไม่เปียก แต่ท าให้
บริสุทธิ์สะอาดได้ดีกว่าน้ าศักดิ์สิทธิ์ หรือค าสอนเรื่องพราหมณ์ว่า เป็นผู้ประเสริฐโดยชาติ
ก าเนิด คือ เกิดจากมารดาบิดาอยู่ในวรรณะพราหมณ์ แต่พระพุทธเจ้าทรงอธิบายใหม่ว่า 
คนเราไม่เป็นพราหมณ์หรือผู้ประเสริฐเพราะชาติสกุล แต่เป็นผู้  ประเสริฐ เพราะการกระท า
หรือความประพฤติ เป็นต้น  
 2.3 ทรงสั่งสอนโดย“ตั้งหลักขึ้นใหม่”ที่ยังไม่มีสอนในที่อ่ืน แต่ทรงสอนไปตาม
หลักสัจธรรมที่ทรงค้นพบ ดังจะเห็นในเรื่องหลักธรรมเรื่องความพ้นทุกข์ที่เรียกว่า อริยสัจ 4 
ประการ เป็น หลักธรรมที่ตั้งขึ้นใหม่อันแสดงไว้ชัดทั้งเหตุและผล คือ การจะพ้นทุกข์ก็ต้องรู้



 

982     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ว่าอะไรเป็นตัวความทุกข์ อะไรเป็นเหตุของความดับทุกข์ และการดับความทุกข์คือ ดับอะไร 
ท าอย่างไร หรือปฏิบัติอย่างไร จึงจะดับทกุข์ได้ เป็นต้น (สุชีพ ปุญญานุภาพ,2533) 
 จากวิธีการสอนของพระพุทธเจ้าดังกล่าวสรุปได้ว่า วิธีการสอนของพระพุทธเจ้า คือ 
แบบสากัจฉา หรือสนทนา แบบบรรยาย แบบตอบปัญหา แบบวางกฎข้อบังคับ หลักการสอน
ของ พระพุทธเจ้าดังกล่าวมานี้แสดงให้เห็นถึงพระปรีชาสามารถในการสอนของ พระองค์ได้
อย่างชัดเจน สามารถสรุปการสอนของพระพุทธเจ้าได้ว่า “พระพุทธเจ้าทรงมีวิธีสอนอันชาญ
ฉลาด เมื่อพระองค์ แสดงพระธรรมเทศนาจบลง ผู้ฟังจะสรรเสริญเสมอว่า แจ่มแจ้งจริง 
พระองค์ผู้เจริญ แจ่มแจ้งจริง พระธรรมเทศนาของพระองค์เสมือนหงายของที่คว่ า บอก
หนทางแก่คนหลงทาง ส่องประทีปในที่มืดให้คนมีจักษุได้เห็นรูป..”จึงสมควรอย่างยิ่งที่ผู้ท า
หน้าที่ในการสอนจะได้ศึกษาและท าความเข้าใจ เกี่ยวกับหลักการสอนของพระพุทธเจ้า 
พร้อมกับยึดถือเป็นหลักปฏิบัติต่อไป(วศิน อินทสระ, 2545)  
  
เนื้อหาหรือเร่ืองที่สอน  
 
 เรื่องที่จะท าการสอนมีความส าคัญอย่างยิ่ง คนที่จะสอนคนอ่ืนต้องรู้ว่าจะเอาเรื่อง
อะไรมาสอนต้องรู้เนื้อหาหรือเรื่องที่จะสอนให้เข้าใจอย่างกระจ่างแจ้งก่อน และต้องคิดก่อน
ว่า จะเอาอะไรไปสอนในข้อนี้ผู้สอนควรค านึงถึงหลักการสอนของพระพุทธเจ้าที่เกี่ยวกับ
เนื้อหาหรือเรื่องที่สอน ซึ่งสามารถน ามาประยุกต์ใช้เป็นแนวทางในการสอนได้ดังนี้  
 1. สอนจากสิ่งที่รู้เห็นเข้าใจง่ายหรือรู้เห็นเข้าใจอยู่แล้ว ไปหาสิ่งที่เห็นเข้าใจยากหรือ
ยังไม่รู้ ไม่เห็นไม่เข้าใจตัวอย่างที่เห็นชัดคือ อริยสัจซึ่งทรงเริ่มสอนจากความทุกข์ ความ
เดือดร้อน ปัญหาชีวิต ที่คนมองเห็นและประสบการณ์อยู่โดยธรรมดารู้เห็นประจักษ์กันอยู่ทุก
คน แล้วต่อจากนั้น จึงสาวหาสาเหตุที่ยากลึกซึ้งและทางแก้ไขต่อไป  
 2. สอนเนื้อเรื่องที่ค่อยลุ่มลึกยากลงไปตามล าดับขั้นและความต่อเนื่องกันเป็นสายลง
ไป อย่างที่เรียกว่า การสอนตามหลักอนุปุพพิกถา (ส.สฬา.(ไทย) 18/323/225) ซึ่งมีเนื้อหา
เจาะลึกลงตามล าดับ กล่าวคือ ทานกถา พูดเรื่องทาน สีลกถา พูดเรื่องศีล สัคคกถา พูดเรื่อง
สวรรค์ กามาฑีนวกถา พูดเรื่องโทษของกามและเนกขัมมกถา พูดเรื่องการออกจากกาม 
ไตรสิกขา พุทธโอวาท 3 เป็นต้น  
 3. ถ้าสิ่งที่สอนเป็นสิ่งที่แสดงได้ก็สอนด้วยของจริงให้ผู้เรียนได้ดู ได้เห็น ได้ฟังเอง 
อย่างที่ เรียกว่าประสบการณ์ตรงเช่น ทรงสอนพระนันทะที่คิดถึงคู่รักคนงาม ด้วยการทรงพา
ไปชมนางฟ้านาง อัปสรเทพธิดาให้เห็นกับตา เรื่องอาจารย์ทิศาปาโมกข์ให้หมอชีวกทดสอบ
ตัวเอง (วิ.ม. (ไทย) 5/129/472.) เรื่องนามสิทธิ ชาดก (ขุ.ชา. (ไทย) 27/97/39) หรืออย่างที่
ให้พระเพ่งดูความเปลี่ยนแปลงของดอกบัว เป็นต้น  



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        983 

 

 

 4. สอนตรงเนื้อหา ตรงเรื่อง คุมอยู่ในเรื่อง มีจุด ไม่วกวน ไม่ไขว้เขว ไม่ออกนอก 
เรื่องโดย ไม่มีอะไรเกี่ยวข้องในเนื้อหา  
 5. สอนมีเหตุผล ผู้ฟังตรองตามเห็นจริงได้ อย่างที่เรียกว่า สนิทาน  
 6. สอนเท่าที่จ าเป็นพอดีส าหรับให้เกิดความเข้าใจ ให้การเรียนรู้ได้ผลไม่ใช่สอน 
เท่าที่ตนรู้ หรือสอนแสดงภูมิว่าผู้สอนมีความรู้มากเหมือนอย่างที่พระพุทธเจ้าเมื่อประทับอยู่
ในป่าประดู่ลาย เมืองโกสัมพีได้ทรงหยิบใบไม้ประดู่ลายเล็กน้อยใส่ก าพระหัตถ์แล้วตรัสถาม
ภิกษุทั้งหลายว่าใบประดู่ ลายในพระหัตถ์กับในป่าไหนจะมากกว่ากัน ภิกษุทั้งหลายทูลว่าใน
ป่ามากกว่าจึงตรัสว่า สิ่งที่พระองค์ ตรัสรู้แต่มิได้ทรงสอนเหมือนใบประดู่ลายในป่าส่วนที่ทรง
สั่งสอนน้อยเหมือน ใบประดู่ลายในพระหัตถและทรงแสดงเหตุผลในการที่มิได้ทรงสอน
ทั้งหมดเท่าที่ตรัสรู้ว่าเพราะสิ่ง เหล่านั้นไม่เป็นประโยชน์  มิใช่หลักการด าเนินชีวิตอัน
ประเสริฐไม่ช่วยให้ เกิดความรู้ถูกต้องน าไปสู่จุดหมายคือ นิพพานได้  (ส .ม. (ไทย) 
19/1101/613)  
 7. สอนสิ่งที่มีความหมาย ควรที่เขาจะเรียนรู้และเข้าใจ เป็นประโยชน์แก่ตัวเขาเอง 
อย่างพุทธพจน์ที่ว่า พระองค์ทรงมีพระเมตตา หวังประโยชน์แก่สัตว์ทั้งหลาย  
 
ลักษณะครูที่ดีตามหลักพุทธศาสนา  
 
 ครูจะมีลักษณะเป็นกัลยาณมิตรที่ดีของศิษย์ กล่าวคือ ครูจะเป็นมิตรแท้เป็นที่พ่ึงของ
ศิษย์ได้อย่างดีโดยหลักกัลยาณมิตร คือ บุคคลที่ช่วยชี้แนะแนวทาง แนะน าสั่งสอน ชักน าให้
ด าเนินชีวิตที่ดีงาม ให้ประสบผลดีและความสุข ให้เจริญก้าวหน้า ให้พัฒนาในธรรม(พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต),2559) ย่อมเป็นส่วนประกอบส าคัญให้เกิด คุณลักษณะของครู
อย่างที่เรียกว่า องค์คุณของกัลยามิตร ซึ่งมี 7 ประการ ดังต่อไปนี้  
 ประการที่ 1. ปิโย หมายถึง น่ารัก (องฺ.สตฺตก. (ไทย) 3/37-43/203) คือ ครูต้องท า
ตนให้เป็นคนน่ารักของลูกศิษย์ต้องเป็น ผู้มีเมตตารักเด็กมากกว่ารักตนเอง มีหน้าตายิ้มแย้ม
แจ่มใส ให้ความสนิทสนมแก่ศิษย์การที่ครูท าตัว เป็นที่รักแก่ศิษย์และบุคคลทั่วไป สามารถตั้ง
ตนยึดมันอยู่ในพรหมวิหาร 4 ดังต่อไปนี้ 1) เมตตา ปรารถนาดีต่อศิษย์หาทางให้ศิษย์เป็นสุข 
และเจริญก้าวหน้าทั้งทางด้าน วิชาการและการด าเนินชีวิต 2) กรุณา สงสาร เอ็นดูศิษย์
ช่วยเหลือให้พันจากความทุกข์และใส่ใจบ าบัดทุกข์ร้อน 3) มุทิตา คือ ชื่นชมยินดีเมื่อศิษย์ได้
ดีและยกย่องเชิดชูให้ปรากฏ เป็นการให้ก าลังใจ และช่วยให้เกิดความภูมิใจในตนเอง 4) 
อุเบกขา คือ วางตัวเป็นกลาง จิตใจที่คงอยู่ในความยุติธรรมไม่ล าเอียงและไม่มีอคติ  
 ประการที่ 2. ครุ หมายถึง การเป็นบุคคลที่มีความหนักแน่นมั่นคงในด้านของจิตใจ 
ที่จะ ด ารงตนอยู่ในความดีไม่หวั่นไหวไปตามอ านาจของกิเลสตัณหา สิ่งที่ จะช่วยให้ครูมี
คุณสมบัติดังกล่าว คือ พละ 5 ประการดังนี้ 1) ศรัทธาพละ คือ มีความเชื่อในทางที่ดีเช่น 



 

984     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

เชื่อว่าท าดีได้ดีท าชั่วได้ชั่ว ความเชื่อ เกิดขึ้นในใจแล้วจะเป็นพลังต่อต้านฝ่ายอกุศล 2) วิริยะ
พละ คือ ความเพียรในทางที่ดีคือ เพียรระวังความชั่วไม่ให้เกิดขึ้นในตัว เพียรท าความดีให้คง
อยู่ และเจริญยิ่งๆ ขึ้นไป 3) สติพละ หมายถึง ความระลึกได้มีความรู้สึกตัวในการกระท า การ
พูด การคิด ให้รอบคอบ 4) สมาธิพละ หมายถึง ความมีใจจดจ่อแน่วแน่มั่นคงในสิ่งที่เป็นบุญ
กุศลพลังสมาธินี้ จะเป็นก าลังต่อต้านความฟุ้งซ่านมิให้เกิดขึ้นในใจ 5) ปัญญาพละ หมายถึง 
ความรอบรู้คือ รู้ว่าอะไรดีอะไรชั่ว อะไรควรท าอะไร ไม่ควรท า  
 ประการที่ 3. ภาวนีโย คือ การเป็นผู้ที่ได้รับยกย่องว่าเป็นผู้มีความประพฤติดีงาม
ควรแก่ การเคารพ กล่าวคือ การแต่งกายเรียบร้อย กิริยาท่าทางสง่าผ่าเผย วาจาอ่อนหวาน 
มีวิทยาความรู้ และมีระเบียบวินัยอันดีการที่ครูจะอบรมสั่งสอนศิษย์ให้เป็นผู้มีความประพฤติ
ดีงามได้นั้น ตัวครูเอง จะต้องอบรมตนเองให้เป็นผู้มีความประพฤติท่ีดีงามเสียก่อน  
 ประการที่ 4. วัตตา คือ เป็นผู้มีมานะในการตักเตือนสั่งสอน เพ่ือให้ศิษย์มีความรู้  
ความสามารถและเป็นคนดีคือ ใช้ความรู้ความสามารถไปในทางสุจริต เป็นประโยชน์ต่อ
ตนเองและ ผู้ อ่ืนได้ เพ่ือให้สามารถน าไปปฏิบัติได้ลักษณะการสอนในพุทธศาสนามี 4 
ประการ ดังนี้ 1) สันทัสสนา คือ สอนให้เข้าใจชัดเจน เห็นจริงอย่างที่ต้องการ ซึ่งจะต้อง
ด าเนินไป ตามล าดับชั้นดังนี้สอนจากสิ่งที่ง่ายไปยาก สอนจากสิ่งที่เป็นรูปธรรมไปหาสิ่งที่เป็น
นามธรรม สอน จากสิ่งคนเคยไปหาการใช้เหตุผล 2) สมาทปนา มีการกระตุ้นเร่งเร้า เพ่ือให้
เกิดความกระตือรือร้นที่จะประพฤติปฏิบัติ  ตามทีครูสอน 3) สมุตเตชนา สร้างก าลังใจ 
เพ่ือให้ผู้เรียนเกิดความเชื่อมั่นในตนเอง กล้าคิด กล้าพูด กล้าท า และมีมานะว่าจะต้องเรียน 
4) สัมปหังสนา สร้างความเพลิดเพลินให้แก่ผู้เรียน คือ มีเทคนิคในการสอนที่จะท าให้  การ
เรียนการสอนน่าสนใจ มีกลวิธีที่จะท าให้ผู้เรียนเกิดความร่าเริง และมีความสุขต่อการเรียน  
 ประการที่ 5. วจนักขโม คือ เป็นผู้มีความอดทนต่อถ้อยค า และอดทนต่อกิริยาวาจา
อัน ก้าวร้าวรุนแรงของผู้อ่ืนได้นั้น และการรู้จักหักห้ามใจ ครูจะต้องมีขันติรู้จักรักษาควบคุม
อารมณ์และ มีความยับยั้งชั่งใจเพราะหน้าที่ของครูก็คือเปลี่ยนพฤติกรรมของคนที่ไม่รู้ให้รู้
ดังนั้น ครูจึงต้องพร้อมที่ จะทนต่อถ้อยค ารบกวน โต้แย้ง ซักถามของผู้เรียน ไม่เบื่อหน่ายขุ่น
เคืองที่จะให้ความกระจ่างในเรื่อง ต่าง ๆ ที่ผู้เรียนยังเคลือบแคลงสงสัยไม่เข้าใจครูจะต้อง
ระลึกถึงอยู่เสมอว่า ผู้เรียนแต่ละคนมี สติปัญญาความสามารถแตกต่างกัน และยังมาจาก
สภาพแวดล้อมต่างกันด้วย  
 ประการที่ 6. คัมภีร์รัญจ กถัง กัตตา คือ สามารถขยายข้อความที่ยากให้ง่ายแก่การ
เข้าใจ เพราะวิชาการต่าง ๆ ที่ครูน ามาสอนนั้นล้วนเป็นเรื่องที่ผู้เรียนไม่เคยเรียนมาก่อน ครู
จะต้องมีวิธีที่จะ ท าให้ผู้เรียนเข้าใจเรื่องยาก ๆ ได้ง่าย รวมทั้งมีการอธิบายสาระส าคัญต่าง ๆ 
ของวิชาได้ถูกต้องแม่นย า 
 ประการที่ 7. โนจัฏฐาเน นิโยช เย คือ การรู้จักและแนะน าศิษย์ไปในทางที่ถูกที่ควร
ไม่ชัก จูงศิษย์ไปในทางที่เสื่อมเสีย ไม่ประพฤติชั่วโดยละเว้นอบายมุขทั้ง 6 อย่าง ได้แก่ การ



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        985 

 

 

ติดสุราและของ มึนเมา เที่ยวกลางคืน เที่ยวดูการละเล่น ติดการพนัน คบคนชั่ว และเกียจ
คร้านในการงาน (ธราญา จิตรชญาวณิช, 2560) 
 
การบูรณาการหลักพุทธวิธีการสอนในการสอนสังคมศึกษา 
  
 การสอนธรรมะของพระพุทธเจ้ามีวิธีการที่หลากหลาย พระองค์จะทรงพิจารณาจาก 
บุคคล ที่ก าลังรับพึง ถ้าบุคคลมีระดับสติปัญญาน้อยก็จะทรงสอนธรรมะอีกรูปแบบหนึ่ง ผู้มี
ปัญญามาก ก็จะใช้อีกรูปแบบหนึ่งแต่ถึงจะมีวิธีการสอนที่หลากหลายอย่างไร เมื่อจัดเข้าอยู่
ในประเภทแล้ว จากการศึกษาค้นคว้าแนวเกิดที่เกี่ยวข้องกับพุทธวิธีการสอนมีผู้ให้ความ
คิดเห็นเกี่ยวแนวการสอนพุทธวิธี พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ.ปยุตโต) (2558) ได้กล่าวว่าแนว
การสอนพุทธวิธีไว้ 9 วิธี ดังนี้  
 1. วิธีสอนแบบอุปมา อุปไมย หมายถึง วิธีสอนโดยการบรรยายเนื้อหาเปรียบเทียบ
กับ คน สัตว์หรือสิ่งของเพ่ือให้นักเรียนเข้าใจและมองเห็นภาพ เกิดมโนทัศน์ง่าย ชัดเจนและ
สมจริง ใช้วิธีการบรรยายอธิบายเนื้อหาที่เป็นนามธรรมหรือเรื่องที่เข้าใจยาก เปรียบเทียบกับ
สิ่งที่นักเรียน จะเข้าใจและมองเห็นเป็นรูปธรรมได้ ในการเปรียบเทียบอุปมา อุปไมย จะต้อง
เลือกตัวอย่าง สิ่งของที่ น ามาเปรียบเทียบอุปมา อุปไมย ที่ชัดเจน และตรงกับเนื้อหาตรงกับ
จุดมุ่งหมายของการสอนเรื่องนั้น ๆ มากท่ีสุด  
 2. วิธีสอนแบบปุจฉาวิสัชนา หมายถึง วิธีสอนที่ใช้การถาม - ตอบ ระหว่างผู้สอน 
กับนักเรียนโดยผู้สอนเป็นผู้ถาม นักเรียนเป็นผู้ตอบ หรือนักเรียนเป็นผู้ถาม นักเรียนเป็น
ผู้ตอบ เพราะ ในการถาม - ตอบนี้ ผู้สอนจะไม่ตอบค าถามเอง แต่จะกระตุ้นเร้าหรือส่งเสริม
ให้นักเรียน ช่วยกันตอบ เป็นวิธีท าให้นักเรียนเกิดปัญญาขึ้นในตนเอง คิดเป็น ท าเป็น 
แก้ปัญหาเป็น  
 3. วิธีสอนแบบธรรมสากัจฉา หมายถึง วิธีสอนที่ผู้สอนเสนอสถานการณ์ท่ีเป็นปัญหา 
ของการปฏิบัติศีล หรือการขาดหลักธรรม ให้นักเรียนสนทนากันจนได้ข้อสรุปความรู้ทาง
ธรรม โดยมี ลักษณะการสนทนา ดังนี้  3.1 อภิปรายตามหัวข้อธรรมในหมู่นักเรียน จน
นักเรียนสรุปหลักธรรมได้ 3.2 ซักถามกันระหว่างนักเรียนกับนักเรียน นักเรียนกับครูผู้สอน 
โดยนักเรียนเป็น ฝ่ายถาม หรือ ฝ่ายตอบสลับกัน หรือนักเรียนและครูผู้สอนผลัดกันถาม-ตอบ 
จนนักเรียนสรุป หลักธรรมได้ 3.3 ตั้งตัวแทนขึ้นซักถามกันระหว่างนักเรียนสองฝ่ายจนสรุป
หลักธรรมได้ วิธีสอน แบบนี้เหมาะกับนักเรียนที่มีนั้นความรู้ในเนื้อหาพอสมควร และต้องการ
ที่จะหาความกระจ่างในเนื้อหาเพ่ิมขึ้น วิธีการนี้ใช้ได้ดีกับนักเรียนจ านวนน้อย และมี
ความสามารถในการใช้ภาษา การซักถาม โต้ตอบ แสดงความคิดเห็น อภิปราย อธิบายได้ดี
พอสมควร  



 

986     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 4. วิธีสอนแบบอริยสัจ 4 มีขั้นตอนการจัดกิจกรรมการเรียนการสอน 4 ขั้นตอนดังนี้ 
4.1 ขั้นก าหนดปัญหา หรือขั้นทุกข์ ครูช่วยนักเรียนให้ได้ศึกษาพิจารณาดูปัญหา ที่เกิดขึ้น
ด้วยตัวเอง ด้วยความรอบคอบ และพยายามก าหนดขอบเขตของปัญหาซึ่งนักเรียน จะต้อง 
คิดแก้ไขให้ได้ 4.2 ขั้นต้องสมมติฐาน หรือขั้นสมุทัย 4.2.1 ครูช่วยนักเรียนให้ได้พิจารณา
ตัวเองว่าสาเหตุของปัญหาที่ยกขึ้นมากล่าว ในขั้นที่ 1 นั้นมีอะไรบ้าง 4.2.2 ครูช่วยนักเรียน
ให้เกิดความเข้าใจว่า ในการแก้ปัญหาใด ๆ นั้นจะต้อง ก าจัด หรือตับที่ด้นตอ หรือแก้ปัญหา
เหล่านั้น 4.2.3 ครูช่วยนักเรียนคิดว่า ในการแก้ที่สาเหตุนั้น อาจจะกระท าอะไรได้บ้าง คือ ให้
ก าหนดสิ่งที่กระท าเป็นข้อ ๆ ไป 4.3 ขั้นการทดลองและเก็บข้อมูล หรือข้ันนิโรธ 4.3.1 ขั้นท า
ให้แจ้ง ครูต้องสอนให้นักเรียนได้กระท าหรือท าการทดลองด้วย ตนเอง ตามหัวข้อต่าง ๆที่ได้
ก าหนดไว้ในขั้นที่ 2 ข้อ 3 4.3.2 เมื่อทดลองได้ผลประการใด ต้องบันทึกผลการทดลองแต่ละ
อย่าง หรือที่ เรียกว่าข้อมูลไว้เพ่ือพิจารณาในขั้นต่อไป 4.4 ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล และสรุปผล 
หรือขั้นมรรค 4.4.1 จากการทดลองกระท าด้วยตนเองหลาย ๆ อย่างนั้น ย่อมจะได้ผล 
ออกมา ให้เห็นชัด ผลบางประการชี้ให้เห็นว่า แก้ปัญหาได้บ้าง แต่ไม่ค่อยชัดเจนนัก ผลที่
ถูกต้อง ชี้ให้เห็นว่า แก้ปัญหาได้บ้าง แต่ไม่ค่อยชัดเจนนัก ผลที่ลูกต้องชี้ให้เห็นว่าแก้ปัญหาได้
แน่นอนแก้ว และได้ บรรลุจุดหมายแก้ว ได้แนวทางหรือข้อปฏิบัติที่เราต้องการแล้ว เหล่านี้
หมายความว่า จะต้อง วิเคราะห์และเปรียบเทียบข้อมูลที่ได้บันทึกไว้ในขั้นที่ 3 ข้อ 2. นั้น จน
แจ่มแจ้งว่าท าอย่างไรจึงจะ แก้ปัญหาที่ก าหนดในขั้นที่ 1 ได้ส าเร็จ 4.4.2 จากการวิเคราะห์
ดังกล่าวนั้น จะท าให้เห็นว่าสิ่งใดแก้ปัญหาได้จริงก็สรุปการกระท าท่ีได้ผลนั้นไว้เป็นข้อ ๆ หรือ
เป็นระบบหรือเป็นแนวทางปฏิบัติและให้ลงมือ กระท าหรือปฏิบัติอย่างเต็มที่ ตามแนวทาง
นั้นโดยทั่วกัน  
 5. วิธีสอนแบบสืบสวน สอบสวนตามแนวพุทธศาสตร์หมายถึง ระบบการเรียนการ
สอน แบบสืบสวน สอบสวน มีแนวคิดว่า การสืบสวน สอบสวน เป็นกระบวนการหาความจริง
และวิธีการ แก้ปัญหาด้วยการตั้งค าถามในแนวกระบวนการ วิทยาศาสตร์ทั้ งทางโลก และ
ทางธรรม โดยมีขั้นตอน การจัดการเรียนการสอนดังนี้5.1 การเห็นปัญหา และการวิเคราะห์
ปัญหา 5.2 การเสนอเหตุแห่งปัญหาในรูปของการตั้งสมมติฐาน 5.3 การเก็บรวบรวมข้อมูล 
5.4 การทดสอบสมมติฐานด้วยข้อมูล 5.5 การสรุปผล (พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ. ปยุตโต) 
(2558) 
 6. วิธีสอนแบบไตรสิกขา เป็นวิธีการสอนที่ประกอบด้วย 3 ขั้นตอนในการศึกษา 
ดังนี้ 6.1 ขั้นศีล (ศีลสิกขา) คือ การควบคุมให้นักเรียนอยู่ในระเบียบวินัย ทั้งทางกาย และ 
วาจาให้อยู่ในสภาพเรียบร้อยเป็นปกติ พร้อมที่จะเรียน 6.2 ขั้นสมาธิ (จิตตสิกขา) คือ การฝึก
สมาธิขั้นต้นในการควบคุมสติ ให้นักเรียนรวม จิตใจความคิดแน่วแน่เป็นจุดเดียว นักเรียนตัด
สิ่งรบกวนอ่ืนๆ ออกจากความคิดและจิตใจ 6.3 ขั้นปัญญา (ปัญญาสิกขา) คือ ขั้นนักเรียนใช้
สมาธิ ความมีจิตใจแน่วแน่ ท าความ เข้าใจในปัญหา หาเหตุของปัญหาเพ่ือแก้ไขพิจารณาผล



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        987 

 

 

ที่เกิดขึ้นจนเกิดความรู้แจ้งเข้าใจและแก้ปัญหา ได้เกิดการเรียนรู้เกิดปัญญาญาณข้ึนในตนเอง
มีมโนทัศน์ในเรื่องนั้นได้ถูกต้องตามความเป็นจริง (พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ. ปยุตโต) (2558) 
 กล่าวโดยสรุป วิธีสอนแบบไตรสิกขามีความเชื่อว่าคนจะมีปัญญาเกิดจากการฝึก 
ก าลังใจให้แน่วแน่ มีสมาธิ การที่จะมีสมาธิแน่วแน่ก็ต่อเมื่อร่างกายอยู่ในสภาพปกติอยู่ใน
ระเบียบวินัย อันได้แก่ การมีศีลเมื่อทางกายควบคุมสติได้จิตใจก็สงบ ช่วยให้ก าลังความคิด
คมกล้า เกิดปัญญารู้แจ้ง  
 7. วิธีสอนแบบเบญจขันธ์ใช้หลักการยึดมั่น ถือมั่นในขันธ์ 5 อันได้แก่ รูป เวทนา 
สัญญา สังขาร และวิญญาณ ซึ่งมี 5 ขั้นตอน คือ7.1 ขั้นก าหนดและเสนอสิ่งเร้า (ข้ันรูป) โดย
ครูก าหนดสิ่งเร้าเป็นสิ่งที่สัมผัสรับรู้ แล้ว เกิดอารมณ์ ความรู้สึก เป็นสถานการณ์หลาย ๆ 
สถานการณ์ 7.2 ขั้นรับรู้ (ขั้นเวทนา) ครูควบคุมการสัมผัสให้นักเรียนได้สัมผัสโดยอายตนะ 
ทั้ง 6 ให้ลูกช่องทางการรับรู้อย่างแท้จริง และใช้ค าถามการเรียนการสอนทางรับรู้  7.3 ขั้น
วิเคราะห์เหตุผลและสังเคราะห์ความรู้สึก (ขั้นสัญญา) ครูตั้งค าถามเพ่ือให้  นักเรียนคิด
แยกแยะ ว่ามีอะไรเกิดขั้น ใครท าอะไร ที่ไหน เมื่อไร ผลเป็นอย่างไร ใช้ค าถาม เพ่ือให้  
นักเรียนสรุปความรู้สึกข้ันด้นที่เกิดขั้นภายในจิตใจ 7.4 ขั้นตัดสินความดีงาม (ขั้นสังขาร) เป็น
ขั้นให้นักเรียนวิจารณ์ความผิด ความลูก ความดีงาม ความชั่วร้าย ความเหมาะสม ควร
ประพฤติ และไม่ควรประพฤติ 7.5 ขั้นก่อเกิดอุปนิสัยหรือคุณธรรมผังใจ (ขั้นวิญญาณ) เป็น
ขั้นใช้ค าถามเพ่ือโน้มน า ความดีหรือความรู้สึกอันชอบธรรมเข้ามาไว้ในใจของตน เป็นค าถาม
ให้นักเรียนตอบโดยค านึงถึง ตนเองเป็นที่ตั้ง  
 8. วิธีสอนโดยการสร้างศรัทธาและโยนิโสมนสิการ (ม.มู. (ไทย) 12/497/539 , 
ประกอบด้วย 3 ขั้นตอน คือ 1) ขั้นน า การสร้างเจตคติที่ดีต่อวิธีการเรียน และบทเรียน การ
จัดบรรยากาศในขั้นเรียนให้เหมาะสม 2) บุคลิกภาพของครู และการสร้างความสัมพันธ์ที่ดี
ระหว่างครูกับนักเรียน 3) การเสนอสิ่งเร้าและแรงจูงใจ  
 9. วิธีสอนตามหลักพหูสูต กระบวนการเรียนการสอนตามหลักพหูสูต มี 3 ขั้นตอน 
ดังนี้ 1) การสร้างศรัทธา การจัดบรรยากาศของขั้นเรียนให้เหมาะสม บุคลิกภาพของครูและ
การสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างครูกับนักเรียน การเสนอสิ่งเร้าและสร้างแรงจูงใจใฝ่รู้  2) 
การฝึกทักษะภาษาตามหลักพหูสูต การฝึกหัดฟัง พูด อ่าน เขียน การฝึกปรือ เพื่อจับประเด็น
สาระและจดจ า การฝึกฝน ฝึกการใช้ภาษาให้แคล่วคล่องจัดเจน การฝึกคิดพิจารณาจนเข้าใจ 
แจ่มแจ้ง มีวิธีคิด ดังนี้ 1) คิดจ าแนกแยกแยะ 2) คิดเชื่อมโยงสัมพันธ์ 3) คิดสรุปหลักการ 
การสรุปรวมสาระความรู้เป็นหลักการด้วยความเข้าใจ แจ่มแจ้งและน าไปใช้ได้จริง  
 
 
 
 



 

988     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

บทสรุป 
 
 การบูรณาการหลักพุทธวิธีในการสอนสังคมศึกษาทั้ง 5 ด้าน ได้แก่ ด้านหลักสูตร 
ด้านการจัดการเรียนการสอน ด้านการวัดและประเมินผล ด้านการจัดกิจกรรม พัฒนาผู้เรียน 
ด้านการใช้สื่อการเรียนการสอน เป็นการสอนโดยการสร้างศรัทธานั้น ครูเป็นบุคคลส าคัญที่
สามารถจัด สภาพแวดล้อม จูงใจและวิธีการสอนให้นักเรียนเกิดศรัทธาที่จะเรียนรู้และได้
ฝึกฝนวิธีการคิด โดยแยบคายตามหลักการใช้ปัญญาน าไปสู่การปฏิบัติ ปฏิบัติจนประจักษ์จริง 
มุ่งเน้นให้ครูเป็นกัลยาณมิตรของนักเรียน ครูและนักเรียนมีความสัมพันธ์อันดีต่อกัน นักเรียน
ได้มีโอกาสคิดแสดงออกปฏิบัติอย่างถูกวิธีจนสามารถใช้ ปัญญาแก้ปัญหาได้อย่างเหมาะสม 
   

 
 

แผนภาพ :การบูรณาการหลักพุทธวิธีการสอนในการสอนสังคมศึกษา 
 
  วิธีการสอนของพระพุทธเจ้า คือ แบบสนทนา แบบบรรยาย แบบตอบปัญหา แบบ
วางกฎข้อบังคับที่ควรค านึงถึงคือสอนจากสิ่งที่รู้เห็นเข้าใจง่ายหรือรู้เห็นเข้าใจอยู่แล้ว สอน
เนื้อเรื่องที่ค่อยลุ่มลึกยากลงไปตามล าดับ สอนด้วยของจริ งให้ผู้เรียนได้ดู ได้เห็น ได้ฟังเอง 
ตรงเนื้อหา มีเหตุผล สอนเท่าที่จ าเป็นพอดีส าหรับให้เกิดความเข้าใจ สอนสิ่งที่มีความหมาย 
ซึ่งหลักการสอนแบบบูรณาการหลักพระพุทธศาสนาในการสอนสังคมศึกษาทั้ง 5 ด้าน ได้แก่ 



 

                            วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        989 

 

 

ด้านหลักสูตร ด้านการจัดการเรียนการสอน ด้านการวัดและประเมินผล ด้านการจัดกิจกรรม
พัฒนาผู้เรียน ด้านการใช้สื่อการเรียนการสอน 
 
เอกสารอ้างอิง 
 
กระทรวงศึกษาธิการ.  (2551). การจัดการเรียนรู้พระพุทธศาสนา กลุ่มสาระการเรียนรู้สังคม  

ศึกษา ศาสนาและวัฒนธรรม.  พิมพ์ครั้งที่ 5.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนา 
ของธรรมสภา. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พุทธวิธีในการสอน. พิมพ์ครั้งที่ 18. กรุงเทพฯ:  
บริษัทพิมพ์สวย จ ากัด.  

______.(2558). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งที่ 44, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ผลิธัมม์. 
______.(2559). พจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 27. กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา.   
สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2533). คุณลักษณะพิเศษแห่งพระพุทธศาสนา.  กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
วศิน อินทสระ, (2545), พุทธวิธีในการสอน. กรุงเทพฯ : เรือนธรรม 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

990     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


