
วิเคราะหเ์ป้าหมายของหลักอัตถจริยาในคัมภีรพ์ระพุทธศาสนา 
ANALYSIS OF USEFUL CONDUCT PRINCIPLES  

IN BUDDHIST SCRIPTURES 
 

 
1พระกุศล เถี่ยนดึ๊ก และ 2สมเดช นามเกตุ 

1Phra Kusol Thienduk and 2Chulapunporn Thanaphaet 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  

 
1Kusol_th@gmail.com 

 
Received  December 25, 2021;   Revised  February 12, 2022;   Accepted March 20, 2022 
 

บทคัดย่อ 
 

บทความวิชาการนี้ เป็นการน าเสนอ เป้ าหมายของหลักอัตถจริยาในคัมภี ร์
พระพุทธศาสนามีวัตถุประสงค์  2 ประการ คือ ศึกษาหลักหลักอัตถจริยาในคัมภี ร์
พระพุทธศาสนาและวิเคราะห์เป้าหมายหลักอัตถจริยาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา พบว่า อัตถ
จริยาเป็นการประพฤติประโยชน์ที่ประกอบด้วยศีล สมาธิ และปัญญา ให้ประโยชน์ทั้งต่อ
ตนเอง ผู้อ่ืนหรือทั้งสองฝ่าย เกิดประโยชน์ในปัจจุบัน ประโยชน์ในภพหน้า และประโยชน์
สูงสุด คือพระนิพพาน เป้าหมายของอัตถจริยาเชิงปัจเจกบุคคล เป็นการประพฤติประโยชน์ 
สะสมบุญบารมีให้กับตนเอง รู้จักให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนา ฝึกฝนพากเพียรพยายามจน
สามารถเข้าสู่กระแสพระนิพพานและถึงความสิ้นไปของกิเลสทั้งปวงได้ในที่สุด ส่วนเป้าหมาย
ของอัตถจริยาเชิงสังคม ก็คือ เมื่อเราประพฤติประโยชน์ตามหลักอัตถจริยาแล้วจะท าให้
เกิดผลดีในระดับครอบครัว สังคมและประเทศชาติ วิธีการคือ การให้ความช่วยเหลือเกื้อกูล
กัน แบ่งปัน ทั้งทรัพย์สิน เงินทอง สิ่งของ เครื่องใช้ ให้ความรู้ ให้อภัย ตามก าลังของตน ใช้
วาจาสุภาพ อ่อนน้อมถ่อมตน มีความเสมอต้นเสมอปลาย ศรัทธาเชื่อมั่นในพระธรรมแล้วจะ
พบความสงบสุขและสันติสุขในที่สุด 

 
ค าส าคัญ : เป้าหมาย, อัตถจริยา, พระพุทธศาสนา 

                                      
1 นิสิต มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 

mailto:Kusol_th@gmail.com


 

1046     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

Abstract 
 

This academic article presents to study the principles of ‘useful conducts’ 
(Pali: atthacariya) and to analyze the goals of the principles in Buddhist scriptures. 
that the useful conducts involve practices of precept (Pali: sala), meditation (Pali: 
samadhi) and wisdom (Pali: pañña). These are beneficial to oneself and the others 
in the present time, next life and lead to the highest benefit or nirvana.The goal of 
the principle in individual aspect refers to useful conducts and merit or perfection 
accumulation by performing generosity, observing precepts and practicing 
meditation until the practitioners reached the stream of nirvana and 
extinguishment of defilements. Its social goal related to the benefits that could 
happen within family, society and country. The methods causing these are helping 
each other, sharing wealth, knowledge and appliances, forgiving, polite speech, 
consistent action, humility, faith in Dhamma and living with peace. 
 
Keywords: goal, Atthacariya, Buddhism 
 
บทน า 
 
  การเผยแผ่พระพุทธศาสนาตามหลักธรรมค าสอนของพระพุทธองค์  เป็นหน้าที่หลัก
ของพระสงฆ์ที่ให้การสงเคราะห์แก่ประชาชน  ด้วยพระสงฆ์มีชีวิตที่เนื่องด้วยผู้อื่นจึงต้องตอบ
แทนผู้มีอุปการคุณ ดังที่มีพุทธพจน์ปรากฏในสมณสัญญาสูตร ว่าด้วยสมณสัญญา (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 24/101/242 – 243) และพหุการสูตร ว่าด้วยผู้มีอุปการะมาก 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 20/24/172-173) ค าสอนที่ให้ภิกษุได้ตระหนัก
เตือนใจตนในความเป็นสมณะอยู่เสมอ พึงตอบแทนคฤหัสถ์หรือชาวบ้านที่ได้ท าอุปการคุณ
ต่างๆ โดยเฉพาะได้อุปถัมภ์บ ารุงด้วยปัจจัย 4 ซึ่งเป็นปัจจัยส าหรับพระภิกษุ  ได้แก่ จีวร  
บิณฑบาต เสนาสนะและเภสัชบริขาร เมื่อเป็นเช่นนี้แล้ว สงฆ์ควรแสดงกลับให้เป็นอุปการ
คุณแก่ชาวบ้านเช่นกัน ซึ่งไม่ใช่การตอบแทนด้วยปัจจัย 4 แต่ด้วยการแสดงธรรมอันงามใน
เบื้องต้นในท่ามกลางและในที่สุดถ้าหากเป็นไปอย่างนี้ หมายถึงทั้งฝ่ายบรรพชิตและคฤหัสถ์
เกื้อกูลกัน  ได้แก่ คฤหัสถ์เกื้อกูลด้วยอามิสทานต่อบรรพชิตๆ เกื้อกูลอนุเคราะห์ด้วยธรรม
ทาน ชีวิตก็จะประเสริฐและสามารถผ่านพ้นกิเลส ด าเนินชีวิตอยู่ในแนวทางที่เกษมสุขพุทธ
พจน์ดังกล่าวนี้ถือว่าเป็นหลักการใหญ่และหน้าที่หลักของพระสงฆ์ (สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543 : 23) ด้วย โดยทั่วไปประชากรส่วนใหญ่ของประเทศไทยมีความ
เลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนาอยู่แล้ว จึงได้ปฏิบัติสืบต่อกันมาจนเป็นประเพณีวัฒนธรรม



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1047 

 

 

ของไทยถึงปัจจุบันแล้วพระพุทธศาสนายังมีอิทธิพลต่อแนวคิด ความเชื่อและภูมิปัญญาของ
คนไทย ได้สร้างความเป็นปึกแผ่นภายในชาติได้เป็นอย่างดีโดยเฉพาะสถาบันพระพุทธศาสนา
เป็นบ่อเกิดที่มาแห่งศิลปกรรม วัฒนธรรม ประเพณี เป็นเสมือนเรือนใจที่อยู่คู่กับคนไทยมา
จนถึงปัจจุบัน (เสทื้อน  ศุภโสภณ, 2543 : 12) 
  การด าเนินงานในยุคปัจจุบันให้ความส าคัญกับการเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ ให้มี
การลงทุนของแหล่งอุตสาหกรรมเป็นจ านวนมาก อันส่งผลกระทบต่อการเปลี่ยนแปลงของ
ภาคการเกษตรกรรมในประเทศ ท าให้การประกอบอาชีพภาคเกษตรกรรมได้ลดน้อยลง 
เนื่องจากเกษตรกรส่วนใหญ่ได้มีการเปลี่ยนแปลง วิถีชีวิตและแนวทางการท ามาหากิน โดยมี
การอพยพเข้ามาอาศัยในเมืองใหญ่และประกอบอาชีพตามแหล่งโรงงานอุตสาหกรรม ซึ่งเป็น
แหล่งธุรกิจที่สามารถสร้างรายได้ให้เป็นอย่างดี   มากกว่าการประกอบอาชีพเกษตรกรรม 
ด้วยเหตุนี้การเลือกแหล่งประกอบอาชีพจึงเป็นปัจจัยหนึ่ งที่ท าให้คนส่วนใหญ่ต้อง
เปลี่ยนแปลงการด ารงชีวิต เป็นความเร่งรีบแข่งขันตลอดเวลา จึงท า ให้เกิดความเห็นแก่ตัว 
สนใจแต่เรื่องของตนไม่ใส่ใจผู้ อ่ืน ท าให้ถูกมองข้ามเรื่องของจิตใจซึ่งแต่เดิมคนไทยนั้นมี
ความเห็นอกเห็นใจกัน เอ้ือเฟ้ือช่วยเหลือซึ่งกันและกัน แต่ในปัจจุบันกลับลดน้อย ถอยลง อีก
ทั้งกระแสการพัฒนาตามแนวทางของตะวันตกกลับมี เพ่ิมขึ้นอย่างต่อเนื่อง ซึ่งเห็นได้จาก
ปัญหาสังคมที่สะท้อนให้เห็นว่า สังคมไทยก าลังเผชิญปัญหาการเห็นแก่ตัว  ทั้งปัญหา
ครอบครัว การแย่งชิงทรัพยากรระหว่างชุมชน เป็นต้น ด้วยคนไทยส่วนใหญ่ของประเทศนับ
ถือพระพุทธศาสนา จึงสมควรอย่างยิ่งที่จะน าหลักธรรมค าสอนน าสู่การปฏิบัติเพ่ือความสุขใน
การด าเนินชีวิตและการอยู่ร่วมกันอย่างมีความสงบสุข 
 หลักการสงเคราะห์อัตถจริยาการประพฤติประโยชน์ คือ ขวนขวายช่วยเหลือกิจการ 
บ าเพ็ญประโยชน์ตลอดถึงช่วยแก้ไขปรับปรุงส่งเสริม (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺ
โต), 2556 : 186) การประพฤติสิ่งที่ดีเป็นประโยชน์จะเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจผู้คนได้ยาว 
นาน การด าเนินงานตามหลักอัตถจริยา ขวนขวายช่วยเหลือกิจการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์
ตลอดถึงช่วยแก้ไขปรับปรุงส่งเสริมในทางจริยธรรมหลักธรรม ท าตนให้มีคุณค่าในสังคมที่ตน
อาศัยอยู่ด้วยการตั้งใจศึกษาเล่าเรียนฝึกฝนอบรมตนให้เป็นคนเจริญด้วยความรู้ความสามารถ
มีคุณธรรมเป็นบุตรที่ดีของบิดามารดาเป็นศิษย์ที่ดีของครูอาจารย์ เป็นนักเรียนที่ดีของ
สถานศึกษา เป็นพลเมืองที่ดีของประเทศชาติตลอดจนเป็นศาสนิกชนที่ดีของพระพุทธศาสนา
ตลอดไป เมื่อท าตนให้เป็นประโยชน์แล้วก็ต้องสร้างตนให้เป็นประโยชน์กับผู้อ่ืนด้วยการให้
ความช่วยเหลือเกื้อกูลกัน  ไม่นิ่งดูดายมีน้ าใจไมตรีต่อกันบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์ตามสติ
ก าลังความสามารถ ถ้าคนในสังคมมีความคิดและลงมือปฏิบัติตามหลักอัตถจริยาน่าจะช่วย
สังคมให้อยู่อย่างสงบสุขได้อีกแนวทางหนึ่ง 
 
 



 

1048     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

หลักอัตถจริยาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
 
 อัตถจริยาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา เป็นหลักการช่วยเหลือกิจการให้เกิดประโยชน์ การ
บ าเพ็ญสาธารณประโยชน์ ช่วยเหลือด้วยแรงกายช่วยเหลือด้วยทรัพย์ ในกิจกรรมต่างๆ ช่วย
แก้ปัญหาให้การสนับสนุน มีจิตอาสาช่วยเหลือเกื้อกูล การอนุเคราะห์ช่วยเหลือ การเกื้อกูลซึ่ง
กันและกัน การอุปการะ และส่งเสริมในทางจริยธรรมทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืน ตลอดจนสังคม
ส่วนรวม ซึ่งจะน าไปสู่สันติสุขของคนในสังคมอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขได้   
 1. ความหมายของอัตถจริยา 
  อัตถะหรือ อรรถ 3 มีความหมาย 2 นัย คือ 1. อัตถะ หรือ อรรถ หมายถึงประโยชน์  
ผลที่มุ่งหมาย จุดหมาย ความหมาย ประกอบไปด้วย (1) ทิฏฐธัมมิกัตถะ (ประโยชน์ปัจจุบัน, 
ประโยชน์ในโลกนี้, ประโยชน์ขั้นต้น) (2) สัมปรายิกัตถะ (ประโยชน์เบื้องหน้า, ประโยชน์ใน
ภพหน้า, ประโยชน์ขั้นสูงขึ้นไป) และ (3) ปรมัตถะ (ประโยชน์สูงสุด, จุดหมายสูงสุด คือ พระ
นิพพาน 2. หมายถึง ประโยชน์ ผลที่มุ่งหมาย ประกอบไปด้วย (1) อัตตัตถะ (ประโยชน์ตน)  
(2) ปรัตถะ (ประโยชน์ผู้อ่ืน) และ(3) อุภยัตถะ (ประโยชน์ทั้งสองฝ่าย) (สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556 : 110) ในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฎิกวรรค “อัตถจริยา” 
หมายถึง การประพฤติประโยชน์ ดังที่ปรากฏ ในลักขณสูตร ความว่า ด้วยลักษณะของมหา
บุรุษ 32 ประการ ได้กล่าวถึง พระพุทธองค์เล่าสรุปความได้ว่า ในชาติก่อน ท่านเคยเกิดเป็น
มนุษย์สงเคราะห์ประชาชนด้วยสังคหวัตถุ 4 หรือ คือ 1) ทาน หมายถึง การให้ 2) เปยย
วัชชะ หมายถึง วาจาเป็นที่รัก 3) อัตถจริยา หมายถึง การประพฤติประโยชน์  และ 4) 
สมานัตตตา หมายถึง การวางตนสม่ าเสมอ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
11/210/170) หลังจากตายแล้วได้ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ จุติจากเทวโลกนั้นแล้วมาสู่โลก
ปัจจุบัน จึงได้ลักษณะของมหาบุรุษ 2 ประการ คือ 1. มีลักษณะพระหัตถ์และพระบาทอ่อน
นุ่ม 2. มีเส้นข้อพระองคุลีจดกันเป็นรูปตาข่าย   
  ดังนั้น อัตถจริยา จึงหมายถึง การช่วยเหลือเกื้อกูลกันด้วยน าใสใจจริง ด้วยความ
ปรารถนาดีต่อกัน  การบ าเพ็ญประโยชน์แก่ส่วนร่วมแก่สังคม รวมถึงการขวนขวยช่วยเหลือ
ผู้อ่ืนให้ส าเร็จประโยชน์ตามที่เขาขอร้องโดยไม่หวังผลประโยชน์เพ่ือตน มุ่งหวังให้ส าเร็จ
ประโยชน์อันจะน ามาซึ่งความสงบสุขแก่ส่วนรวมเป็นที่ตั้ง การบ าเพ็ญประโยชน์แก่ผู้อ่ืน แก่
ส่วนรวม ด้วยก าลังกาย ก าลังทรัพย์ ก าลังปัญญา ก าลังความคิด ก าลังบุญบารมี เป็นต้น ซึ่ง
เป็นไปโดยชอบ ถูกต้องคลองธรรม จัดเป็น อัตถจริยา ทั้งสิ้น อัตถจริยา เป็นเครื่องยึดเหยี่ยว
ใจกันไว้ เป็นเครื่องประสานความสามัคคี เป็นเครื่องหล่อหลอมสังคมให้อยู่ร่วมกันอย่างสงบ
สุข (พระธรรมกิตติวงศ์, 2548 : 1315) 
 
 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1049 

 

 

   2. ความส าคัญของอัตถจริยา 
  อัตถจริยาเป็นการประพฤติสิ่งที่ เป็นประโยชน์ มีความส าคัญตามจุดมุ่งหมาย 
สามารถแยกประเด็นในการพิจารณาความส าคัญในระดับประโยชน์ 3 ระดับ ดังนี้ 
  2.1 ประโยชน์ในโลกนี้ การบ าเพ็ญบุญตามหลักอัตถจริยาเป็นการประพฤติสิ่งที่
เป็นประโยชน์ เป็นทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์บัดนี้ ประโยชน์ตาเห็น ประโยชน์ชีวิตนี้ หรือ
ประโยชน์ปัจจุบัน เป็นจุดหมายขั้นต้น หรือจุดหมายเฉพาะหน้า หมายถึงประโยชน์อย่างที่
มองเห็นๆ กันอยู่ ที่เข้าในกันง่ายๆ เกี่ยวกับชีวิตประจ าวัน เป็นเรื่องชั้นนอก หรือเรื่อง
ธรรมดาสามัญที่มุ่งหมายกันในโลกนี้ ได้แก่ ลาภ ยศ สุข สรรเสริญ หรือทรัพย์สิน ฐานะ 
เกียรติ ไมตรี ชีวิตคู่ครองที่เป็นสุข เป็นต้น รวมถึงการแสวงหาสิ่งเหล่านี้โดยทางชอบธรรม 
การปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านี้โดยทางที่ถูกต้องการใช้สิ่งเหล่านี้ท าตนและคนที่เกี่ยวข้องให้มี
ความสุข การอยู่ร่วมกันด้วยดี ปฏิบัติหน้าที่ต่อกันอย่างถูกต้องในระหว่างมนุษย์ เพื่อความสุข 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558 : 537)  
  2.2 ประโยชน์ในภพหน้า บ าเพ็ญบุญตามหลักอัตถจริยาเป็นการประพฤติสิ่งที่
เป็นประโยชน์  มีความส าคัญที่ท าให้เกิดประโยชน์ในเบื้องหน้า หรือประโยชน์ในภพหน้า 
เป็นสัมปรายิกัตถะประโยชน์เบื้องหน้า ประโยชน์ขั้นตาเห็น หรือประโยชน์ที่ลึกล้ ายิ่งกว่าที่จะ
มองเห็นกันเฉพาะหน้าหรือผิวเผินภายนอก เกี่ยวด้วยชีวิตด้านในหรือประโยชน์ด้านคุณค่า
ของชีวิต เป็นจุดหมายที่สูงขึ้นไป ซึ่งเป็นหลักประกันชีวิตเมื่อละโลกนี้ไปหรือเป็นเครื่อง
ประกันการได้คุณค่าที่สูงล้ าเลิศยิ่งกว่าสิ่งที่จะพึงได้กันตามปกติโลกนี้ ได้แก่ ความเจริญงอก
งามแห่งชีวิตจิตใจ ที่ก้าวหน้าเติบใหญ่ขึ้นด้วยคุณธรรม ความใฝ่ใจในทางศีลธรรม ในเรื่องบุญ
เรื่องกุศล ในการสร้างสรรค์สิ่งที่ดีงาม กิจกรรมที่อาศัยศรัทธาและความเสียสละ การมีความ
มั่นใจในคุณธรรม มีความสงบสุขทางจิตใจ การรู้จักปีติสุขท่ีประณีตด้านใน ตลอดจนคุณวิเศษ
ที่เป็นผลส าเร็จทางจิต คือ ฌานสมาบัติ (เดิมรวมถึงการตรัสรู้ที่เป็นปรมัตถ์ด้วย) สัมปรายิกัต
ถะนี้ เป็นขั้นที่ผ่อนคลายความยึดติดผูกพันในวัตถุ ท าให้ไม่ยอมตีค่าผลประโยชน์ด้านอามิส
สูงเกินไป จนต้องมุ่งไขว่คว้ายอมสยบหรือเป็นเหตุให้กระท ากรรมชั่วร้าย หันมาให้คุณค่าแก่
คุณธรรมความดีงาม รู้จักท าการด้วยความใฝ่ธรรม รักความดีงาม รักคุณภาพชีวิตและความ
เจริญงอกงามของจิตใจ เมื่อลุถึงอัตถะขั้นนี้ ก็จะมีผลย้อนกลับมาให้ใช้ให้ปฏิบัติต่อทิฏฐธัม
มิกัตถะ ในทางที่เป็นคุณเกื้อกูลแก่ชีวิตและสังคม เช่น แทนที่จะมุงใช้เงินทองบ าเรออามิสสุข 
ก็หันไปใช้ทรัพย์นั้นสงเคราะห์คน และท ากิจกรรมพัฒนาชีวิตสูงขึ้นไป (สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558 : 537) 
  2.3 ประโยชน์สูงสุด ความส าคัญของการประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมเพ่ือ
ประโยชน์สูงสุด เป็นการบ าเพ็ญบุญตามหลักอัตถจริยาเป็นการประพฤติสิ่งที่เป็นประโยชน์  
มีความส าคัญที่ท าให้เกิดประโยชน์สูงสุด คือพระนิพพาน เป็นปรมัตถะ ประโยชน์อย่างยิ่ง
หรือประโยชน์ที่เป็นสาระแท้จริงของชีวิต เป็นจุดหมายสูงสุด เป็นปรมัตถสัจอย่างเดียว ได้แก ่



 

1050     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

สภาวธรรม 57 คือ ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 อินทรีย์ 22 ซึ่งก็หมายถึง ปรมัตถธรรม 4  
คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน (อภิ.ก. (ไทย) 37/1/2 (เชิงอรรถ) ปรมัตถธรรม หมายถึง สภาวะที่
มีอยู่โดยปรมัตถ์ สิ่งที่เป็นจริงโดยความหมายสูงสุด ประกอบไปด้วย จิต (สภาพที่คิด ภาวะที่รู้
แจ้งอารมณ์) เจตสิก (สภาวะที่ประกอบด้วยจิต คุณสมบัติและอาการของจิต) รูป (สภาวะที่
เป็นร่าง พร้อมทั้งคุณและอาการ) นิพพาน (สภาวะที่สิ้นกิเลสและทุกข์ทั้งปวง สภาวะที่
ปราศจากตัณหา) (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556 : 121) นิพาน เป็นสภาพ
ที่ดับกิเลสและกองทุกข์แล้ว ภาวะที่เป็นสุขสูงสุด เพราะไร้กิเลสไร้ทุกข์ เป็นอิสรภาพสมบูรณ์ 
ซึ่งการบ าเพ็ญกุศลเมื่อถึงที่สุดแล้วจะได้เข้าถึงสภาวะที่เป็นสุขนี้ ดังนั้นจึงการบ าเพ็ญ
ประโยชน์ตามหลักอัตถจริยาจึงเป็นสิ่งที่สามารถบรรลุได้ถึงนิพพาน พบความสุขหลุดพ้นที่
แท้จริงได ้(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556 : 66) 
 สรุปความได้ว่า การบ าเพ็ญประโยชน์ตามหลักอัตถจริยา โดยขยันหมั่นเพียรในการ
ปฏิบัติหน้าที่การงาน รู้จักคุ้มครอง เก็บรักษาโภคทรัพย์และผลงานที่ตนท าไว้โดยชอบธรรม 
คบหาคนดีเป็นมิตร รู้จักใช้จ่ายอย่างพอดี มีความศรัทธาในพุทธองค์ ศรัทธาในพระธรรม 
รักษาศีล เสียสละ มีปัญญารู้ว่าควรท าหรือไม่ควรท าสิ่งใด รู้จักการให้ทาน แบ่งปัน ประพฤติ
ดีงาม อบรมจิตใจให้เข้มแข็ง เจริญยิ่งขึ้นสามารถท าให้บรรลุถึง ประโยชน์ในปัจจุบัน 
ประโยชน์ในภพหน้า และประโยชน์สูงสุดถึงนิพพานได้ 
  3. ลักษณะของอัตถจริยา 
  อัตถจริยาเป็นพฤติกรรมการท าประโยชน์ที่มีลักษณะของการประพฤติปฏิบัติ
สามารถแบ่งได้เป็น 3 ลักษณะ คือ 
  3.1 ลักษณะของอัตถจริยาที่เป็นประโยชน์ตน อัตถจริยาที่เป็นประโยชน์ตน คือ 
การบรรลุจุดหมายแห่งชีวิตของตน ได้แก่ประโยชน์ (อัตถะ) 3 อย่างในหมวดก่อนนั้นเอง 
เท่าที่เกี่ยวข้องกับตนเอง ซึ่งเป็นผลเกิดแก่ตนโดยเฉพาะ เน้นการพ่ึงตนได้ในทุกระดับ เพ่ือ
ความไม่ต้องเป็นภาระแก่ผู้อ่ืน หรือถ่วงหมู่คณะ และเพ่ือความเป็นผู้พร้อมที่จะช่วยเหลือผู้อื่น 
บ าเพ็ญกิจกรรมต่างๆอย่างได้ผลดี คุณธรรมที่เป็นแกนน าเพ่ือการบรรลุประโยชน์ตนนี้ คือ 
ปัญญา ส่วนหลักธรรมทั่วๆไป ที่สอนไว้เพ่ือความมุ่งหมายนี้ มีหลายอย่าง เช่น นาถกรณธรรม 
(ธรรมสร้างที่พ่ึง หรือธรรมที่ท าตนให้เป็นที่พ่ึงได้) 10 ประการ เป็นต้น พูดอย่างกว้างๆว่า 
บ าเพ็ญไตรสิกขาในแง่ท่ีเป็นความรับผิดชอบต่อตนเองให้บริบูรณ์ ประโยชน์ตน จ าแนกเป็น 3 
ระดับ คือ 1. ทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์บัดนี้หรือจุดหมายขั้นต้น ขั้นตาเห็น 2.  สัมปรายิกัตถะ 
ประโยชน์เบื้องหน้า หรือจุดหมายที่สูง ล้ าเลยขึ้นไปหรือต่อไป 3. ปรมัตถะ ประโยชน์อย่างยิ่ง หรือ
จุดหมายสูงสุด (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558 : 542) 
  บุคคลในโลกนี้หากมีความประพฤติปฏิบัติดีด้วยกายวาจาและใจ ถึงพร้อมด้วยสมาธิ
ด้วยตนเอง ถึงพร้อมด้วยปัญญา ถึงพร้อมด้วยวิมุตติญาณทัสสนะด้วยตนเอง แต่ไม่ได้ชักชวน
คนอ่ืนถึงพร้อมด้วย นั่นแสดงว่าเป็นการปฏิบัติเพ่ือประโยชน์ตน การท าประโยชน์เพ่ือตน 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1051 

 

 

บุคคลผู้ปฏิบัติเพ่ือ เกื้อกูลตนเอง แต่ไม่ปฏิบัติเพ่ือเกื้อกูลผู้ อ่ืน คือ บุคคลบางคนในโลกนี้
ตนเองเป็นผู้ปฏิบัติเพ่ือก าจัดราคะ แต่ไม่ชักชวนผู้อ่ืนเพ่ือก าจัดราคะ ตนเองเป็นผู้ปฏิบัติเพ่ือ
ก าจัดโทสะ แต่ไม่ชักชวนผู้อ่ืนเพ่ือก าจัดโทสะ ตนเองเป็นผู้ปฏิบัติเพ่ือก าจัดโมหะ แต่ไม่
ชักชวนผู้อ่ืนเพื่อก าจัดโมหะ บุคคลผู้ปฏิบัติเพื่อเกื้อกูลตนเอง แต่ไม่ปฏิบัติเพ่ือเกื้อกูลผู้อื่น 
   3.2 ลักษณะของอัตถจริยาที่ เป็นประโยชน์ผู้อ่ืนประโยชน์ผู้อ่ืนหรือประโยชน์
ท่าน คือ ปรัตถะ การช่วยเหลือเกื้อกูลสนับสนุนผู้อ่ืนให้บรรลุประโยชน์ หรือเข้าถึงจุดหมาย
แห่งชีวิตของเขาในระดับต่างๆ ประคับประคองให้เขาสามารถพ่ึงตนเองได้ หมายถึงอัตถะ 3 
อย่างในหมวดก่อนนั้นเอง เท่าที่เกี่ยวข้องกับคนอ่ืน เป็นผลเกิดขึ้นแก่คนอ่ืน นอกจากตัวเรา 
คุณธรรมที่เป็นแกนน าที่จะให้บรรลุข้อนี้ คือ กรุณา หลักธรรมทั่วไปที่ใช้สอนมี สังคหวัตถุ 4 
ประการ การท าหน้าที่และบ าเพ็ญคุณธรรมต่างๆ ของกัลยาณมิตร เป็นต้นประโยชน์ผู้อ่ืน 
จ าแนกได้เป็น 3 ระดับ คือ 1. ทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์บัดนี้หรือจุดหมายขั้นต้น ขั้นตาเห็น 
2.  สั มปรายิ กั ตถะ ประโยชน์ เบื้ องหน้ าหรื อจุ ดหมายที่ สู ง ล้ าเลยขึ้ นไปหรื อต่ อไป 
 3. ปรมัตถะ ประโยชน์อย่างยิ่ง หรือจุดหมายสูงสุด (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺ
โต), 2558 : 542) บุคคลในโลกนี้หากไม่เป็นผู้ถึงพร้อมด้วยตนเอง แต่ชักชวนผู้อื่นให้ถึงพร้อม
ด้วยศีล สมาธิ ปัญญา ชักชวนให้ถึงพร้อมด้วยวิมุติญาณทัสสนะ เป็นการปฏิบัติเพ่ือประโยชน์
ผู้ อ่ืน แม้ตนเองยังไม่สามารถปฏิบัติได้ก็ตาม การท าประโยชน์เพ่ือผู้ อ่ืนเป็นการให้ความ
ช่วยเหลือ อุดหนุน ประพฤติสิ่งที่ เป็นประโยชน์แก่ผู้ อ่ืน  ตามก าลังสติปัญญา ความรู้
ความสามารถ ก าลัง ทรัพย์และเวลา เชื่อแน่ว่าจะเป็นที่รักใคร่เคารพนับถือของ เพ่ือน
ร่วมงานและบุคคลทั่วไป หรือสงเคราะห์ปวงชน มีค าที่ง่ายต่อการจ าของการประพฤติปฏิบัติ
อัตถจริยา คือ สงเคราะห์ปวงชน (สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (วาศน์ วาสโน), 2528 : 11) 
เป็นลักษณะทางจิตของบุคคลที่ประกอบด้วยความมีน้ าใจ และจิตส านึกหรือส านึกสาธารณะ
ที่เสียสละแรงกาย แรงใจ สติปัญญาเพ่ือบ าเพ็ญประโยชน์ต่อสังคม ซึ่งคุณสมบัติของ
พระพุทธเจ้าคือต้นแบบจิตอาสาที่ดี (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552 : 15) 
  3.3 ลักษณะของอัตถจริยาที่เป็นประโยชน์ทั้งสองฝ่าย ประโยชน์ทั้งสองฝ่ายหรือ
ประโยชน์ร่วมกัน (อุภยัตถะ) ได้แก่ประโยชน์ 3 อย่างในหมวดก่อนนั้น ที่เป็นผลเกิดขึ้นทั้งแก่
ตนเองและคนอ่ืนๆหรือแก่สังคม แก่ชุมชนอันเป็นส่วนรวม เช่น ประโยชน์ที่เกิดจากของกลาง
และกิจส่วนรวม เป็นต้น โดยเฉพาะสภาพแวดล้อมและความเป็นอยู่อันเอ้ืออ านวยแก่การ
ปฏิบัติเพ่ือบรรจุอัตตัตถะ และการบ าเพ็ญปรัตถะของทุกๆคน คุณธรรมที่เป็นแกนน าที่จะให้
บรรลุจุดหมายนี้ คือ วินัยและสามัคคี หลักธรรมทั่วไปที่อาจใช้สอนได้มี สาราณียธรรม 6 
และอปริหานิยธรรม 7 ประการ เป็นต้น ตลอดจนพฤติกรรมที่ เกื้อกูล ที่พึงประสงค์ ที่สังคม
พึงต้องการโดยทั่วไป ประโยชน์ทั้งสองฝ่าย จ าแนกได้เป็น 3 ระดับ คือ 1) ทิฏฐธัมมิกัตถะ 
ประโยชน์บัดนี้หรือจุดหมายขั้นต้น ขั้นตาเห็น 2) สัมปรายิกัตถะ ประโยชน์เบื้องหน้า หรือจุดหมายที่
สูง ล้ าเลยขึ้นไปหรือต่อไป 3) ปรมัตถะ ประโยชน์อย่างยิ่ง หรือจุดหมายสูงสุด (สมเด็จพระพุทธ



 

1052     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

โฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552 : 542)บุคคลในโลกนี้ เป็นผู้ถึงพร้อมด้วยศีล สมาธิ ปัญญา 
ถึงพร้อมด้วยวิมุตติญาณทัสสนะด้วยตนเอง และชักชวนให้คนอ่ืนได้ประพฤติปฏิบัติตามได้ 
เป็นการปฏิบัติเพ่ือประโยชน์ตนเองและผู้อ่ืน ดังเช่น พระสารีบุตร พระโมคคัลลานะ เป็นต้น 
ลักษณะการท าประโยชน์ทั้งตนเองและผู้อ่ืน ดังเช่น โคแม่ลูกอ่อนเล็มหญ้าพลางช าเลืองดูลูก
ไปพลาง ประโยชน์ของแม่โคอ่ิมท้องได้กินหญ้า นี่คือประโยชน์ตน ในขณะเดียวกัน ช าเลืองดู
ลูกไปพลาง ป้องกันภัยให้ลูกเผื่อมีอันตรายมาใกล้จะได้ช่วยได้ทันเวลา  เท่ากับว่าเป็น
ประโยชน์คนอ่ืน ดังนั้นโคแม่ลูกอ่อนท าทั้งประโยชน์ตนและประโยชน์คนอ่ืนไปพร้อมๆกัน
ด้วย เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 12/497/535) 
 การท าเพ่ือประโยชน์ตนประโยชน์ท่านเป็นการท าประโยชน์ทั้งสองฝ่าย เป็นการ
ประพฤติประโยชน์ต่อกันและกัน ท าสิ่งที่ เป็นประโยชน์ต่อสถาบัน เช่น โรงพยาบาล 
มหาวิทยาลัย สังคมที่ตนอาศัยอยู่ ตลอดถึงประเทศชาติ สิ่ง ใดที่เป็นโทษก็ควรละเว้นไม่
กระท า การประพฤติตนให้เป็นประโยชน์สามารถปฏิบัติได้ทั้ง กาย วาจา ใจ ในทุกเวลาทุก
โอกาส (บุญสิริ ชวลิตธ ารง, 2529 : 23) ท าตนให้มีคุณค่า ดังค าพังเพยที่ว่า อยู่บ้านท่านอย่าง
นิ่งดูดาย ปั้นควายปั้นควายให้ลูกท่านเล่น อยู่ก็ให้เขาไว้ใจไปก็ให้เขาคิดถึงเป็นต้น นั่นคือ คน
ที่ไม่นิ่งดูดายมีอะไรพอจะช่วยเหลือคนอ่ืนและสังคมได้ ก็เอาใจใส่ขวนขวายช่วยเหลือตามสติ
ก าลัง เพราะฉะนั้นเมื่อเราอยู่ที่ใด เราควรท าตัวให้เกิดประโยชน์ บุคคลใดก็ตามเป็นบุคคลที่มี
ประโยชน์ อาจท าได้หลายวิธี เช่น การตั้งใจศึกษาเล่าเรียน ฝึกฝนอบรมตนให้เป็นคนเจริญ
ด้วยความรู้ ความสามารถ เป็นบุตรที่ดีของบิดามารดา เป็นศิษย์ที่ดีของครูอาจารย์เป็น
นักเรียนที่ดีของสถานศึกษา เป็นพลเมืองที่ดีของประเทศชาติ ตลอดจนเป็นศาสนิกชนที่ดีของ
พระพุทธศาสนา เป็นต้น นั่นเท่ากับว่าเราเป็นผู้บ าเพ็ญประโยชน์ทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืนได้สรุป
ความได้ว่า ลักษณะที่บ่งบอกถึงลักษณะของอัตถจริยา คือ จะต้องมีการประพฤติปฏิบัติที่
น ามาซึ่งประโยชน์ทั้งต่อตนเอง ผู้อ่ืน หรือทั้งสองฝ่าย มีผลทั้งที่ตาเห็น ประโยชน์ที่สูงขึ้นไป 
ประโยชน์ในภพหน้า และประโยชน์สูงสุด ด้วยความถึงพร้อมด้วยศีล สมาธิ ปัญญา สามารถ
ถึงเป้าหมายสูงสุดของนิพพานได้เช่นเดียวกัน 
 
วิเคราะห์เป้าหมายของหลักอัตถจริยาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
 
 ในการวิเคราะห์เป้าหมายของหลักอัตถจริยาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา จะได้น า
ความรู้ประสบการณ์เกี่ยวกับกับศึกษาอัตถจริยาในคัมภีร์ประพุทธศาสนาที่ได้เรียบเรียงไว้ใน
บทที่ 2 น ามาวิเคราะห์เป้าหมายของอัตถจริยาในเชิงปัจเจกบุคคลและเป้าหมายเชิงสังคม ดัง
มีรายละเอียดต่อไปนี้ 
 
 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1053 

 

 

 1. เป้าหมายในปัจจุบัน 
 การบ าเพ็ญเพ่ือสู่เป้าหมายในปัจจุบัน จะได้เห็นในชาติปัจจุบันได้ คนเราควรหมั่น
ท าบุญ สร้างบุญบารมีสะสมให้กับตนเองให้มาก เพ่ือจะได้เป็นพลังหนุนน าไปสูเส้นทางแห่ง
นิพพานเป้าหมายสูงสุดของพุทธศาสนิกชน ดังนั้นเป้าหมายในปัจจุบันที่พุทธศาสนิกชนควร
หมั่นบ าเพ็ญให้เกิดในปัจจุบัน ดังรายละเอียดต่อไปนี้  
 1.1 เป้าหมายเพ่ือให้ได้บุญ โดยการบ าเพ็ญบุญตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 10 เป็น
ที่ตั้งแห่งการท าบุญ เป็นทางท าความดี นั่นคือ ทานมัย ท าบุญด้วยการให้ปันสิ่งของ  ศีลมัย 
ท าบุญด้วยการรักษาศีลหรือประพฤติดี ภาวนามัย ท าบุญด้วยการเจริญภาวนา คือฝึกอบรม
จิตใจเจริญปัญญา อปจายนมัย ท าบุญด้วยการประพฤติอ่อนน้อม เวยยานมัย ท าบุญด้วยการ
ช่วยขวนขวยรับ ใช้  ปั ตติทานมัย ท าบุญด้วยการเฉลี่ ยส่ วนแห่ งความดี ให้แก่ผู้ อ่ืน 
ปัตตานุโมทนามัย ท าบุญด้วยการยินดีในความดีของผู้อ่ืน ธัมมัสสวนมัย ท าบุญด้วยการฟัง
ธรรมศึกษาหาความรู้ ธัมมเทสนามัย ท าบุญด้วยการสั่งสอนธรรมให้ความรู้ และทิฏฐุชุกัมม์ 
ท าบุญด้วยการท าความเห็นให้ตรง การท าเช่นนี้ได้ทั้ง สีลมัย ทานมัยและภาวนามัย นั่นคือ 
ได้ทาน ศีล ภาวนา การท าบุญที่เกิดจากการสละสิ่งของ ทรัพย์สิน ด้วยเจตนาที่บริสุทธิ์ 
ปรารถนาดี สิ่งของที่มีคุณภาพสามารถใช้งานได้ดี เป็นสิ่งที่ผู้รับต้องการ ไม่ควรให้สิ่งของที่
เป็นสิ่งมีโทษ เช่น ของมึนเมา อบายมุข สารพิษ สารเสพติด สิ่งอันเป็นอันตรายต่อสุขภาพ ก็
ไม่ควรจัดหามาให้เช่นกัน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556 : 93)  
  1.2 เป้าหมายเพ่ือให้ได้บุญด้วยการปฏิบัติ นั่นคือการเจริญภาวนา จิตใจสงบ คิด
ดี ท าจิตให้สงบ ไม่คิดโกรธเคืองใคร ให้อภัย นี่ก็เป็นการท าบุญ ท าประโยชน์ได้ด้วย เมื่อเรา
เจริญภาวนา จิตใจเราปลอดโปร่งโล่งสบายมีความสุข แจ่มใสแสดงออกถึงใบหน้าที่ผ่องใสได้
ด้วย แม้การอ่อนน้อมถ่อมตน ก็เป็นบุญ เป็นการลดทิฐิ ลดการยึดติดในตัวตน ให้ความส าคัญ
กับคนรอบข้าง ย่อมได้รับความเอ็นดู น่าคบหาด้วย การให้ก าลังใจตนเอง ไม่ตระหนี่ รู้จัก
อนุโมทนาบุญกับผู้อ่ืนด้วย บุญที่เราท าก็ไม่ได้น้อยลงเลย แต่จะท าให้เพ่ิมบุญขึ้นอีก การอ่าน
หนังสือธรรมเป็นการขัดเกลาจิตใจให้เจริญยิ่งขึ้นได้ พบวิธีคิด วิธีพูด วิธีปฏิบัติที่ถูกต้อง พา
ชีวิตให้เจริญ ทั้งทางด้านจิตใจและชีวิตความเป็นอยู่  เมื่อตนเองรู้แล้วสามารถแลกเปลี่ยนกับ
ผู้อื่นได้ บอกธรรมแก่คนอ่ืนได้ ให้ธรรมทาน เป็นการชี้น าแก้ปัญหาในชีวิตได้ เป็นการบ าเพ็ญ
ประโยชน์อีกทางหนึ่งด้วย  
 1.3 เป้าหมายเพ่ือให้ได้ประโยชน์โดยไม่จ าเป็นต้องใช้เงิน สามารถท าได้โดยการ
ประพฤติอยู่ในศีล ไม่มั่วอบายมุข นั่นแหล่ะคือการบ าเพ็ญบุญ ผู้ที่รักษาศีลถือว่าเป็นผู้ที่ได้
ท าบุญแล้ว ทั้งยังน าพาให้ตัวเองและคนรอบข้างห่างไกลจากความชั่วทั้งหลายได้ด้วย  
 1.4 เป้าหมายให้ได้ดี โดยเชื่อมั่นในสิ่งที่ถูกท่ีควร เชื่อมั่นในการท าความดี ท าดีได้
ดี ใช้ชีวิตตามหลักค าสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า  คือ จะต้องพัฒนาในด้าน
พฤติกรรมให้มีระเบียบวินัยในตนก่อน หมายถึง จะต้องพัฒนาอินทรีย์ คือ ตา หู จมูก ลิ้น 



 

1054     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

กาย และจิตใจให้พร้อมรับมือกับสถานการณ์ความเป็นไปตามเหตุ และปัจจัยของธรรมดาอัน
เกิดข้ึนในการด าเนินชีวิตประจ าวันของแต่ละบุคคล ดังนั้น การพัฒนาจึงรวมไปถึง การพัฒนา
ด้านบุคลิกภาพที่แสดงออก คือ เป็นคนกินเป็น ใช้เป็น บริโภคเป็น ดูเป็น ฟังเป็น เป็นต้น, 
การพัฒนาในด้านความประพฤติ คือ คบหาเสวนาเป็น สังคมเป็น พูดเป็น สื่อสารเป็น การ
พัฒนาด้านจิตใจ คือ วางท่าทีต่อเรื่องที่เหตุขึ้นเป็น ฉลาดและท าใจเป็น และมีปัญญาที่จะคิด
เป็น แก้ปัญหาเป็น ตลอดจนรู้จักดับทุกข์เป็น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2542 : 67) 
  1.5 เป้าหมายเพ่ือความสุขในชีวิต เป็นความสุขของคฤหัสถ์ ประกอบไปด้วย 1) 
อัตถิสุข หมายถึง สุขเกิดจากความมีทรัพย์ 2) โภคสุข หมายถึง สุขเกิดจากการใช้จ่ายทรัพย์ 
3) อานัณยสุข หมายถึง สุขเกิดจากความไม่เป็นหนี้ 4) อนวัชชสุข หมายถึง สุขเกิดจากความ
ประพฤติที่ไม่มีโทษ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 21/62/105) ความสุขของแต่ละ
คน ไม่เหมือนกัน ความสุขของนักเรียนคือความรู้สึกที่ท าคะแนนสอบได้สูง ความสุขของครู
คือการได้ ประสิทธิประสาทวิชาความรู้ให้กับนักเรียน บางคนสุขจากการไม่มีหนี้ เป็น
ความสุขที่ปรากฏผลในปัจจุบันที่สามารถเห็นได้ในชีวิตนี้  
  1.6 เป้าหมายเพ่ือการมีทรัพย์ เป็นทรัพย์ที่ได้จากการแสวงหาทรัพย์โดยชอบ
ธรรม ควรรู้จักใช้จ่ายทรัพย์ ซึ่งพระพุทธองค์สอนให้แบ่งทรัพย์เป็น 4 ส่วน ได้แก่ ส่วนที่
หนึ่ง  เราควรเอาไปใช้ เลี้ยงตัวเอง ครอบครัว และ ท าประโยชน์ ส่วนที่สองกับสาม เราควร
เอาไปเป็นทุนในการประกอบอาชีพ ซึ่งมีข้อหน้าสังเกตว่าทุนในการประกอบอาชีพเหตุใดจึง
ต้องแบ่งเป็นออกเป็นสองส่วน เพราะในการประกอบอาชีพนั้น ควรมีทุนส าหรับลงทุนหนึ่ง
ส่วน อีกส่วนหนึ่งพึงใช้เป็นทุนส ารอง คราวจ าเป็น) โดยที่ทุนส่วนที่หนึ่งหากเมื่อถึงคราว
ประสบปัญหาขาดทุนหรือไม่พอใช้ ทุนส่วนที่สองนี้จะเป็นทุนที่สามารถแก้ปัญหาได้ 
เพราะฉะนั้นท่านเลยให้แบ่งทุนออกเป็น 2 ส่วน ส่วนที่สี เราควรเก็บไว้ใช้ในคราวจ าเป็นต่างๆ 
เช่น เกิดว่าเราป่วย เราก็สามารถน าทุนส่วนนี้มาใช้ในการรักษาได้ เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 : 11/265/211-212) 
  1.7 เป้าหมายเพ่ือการรู้จักใช้จ่ายทรัพย์ที่เกื้อประโยชน์สูงสุด นั่นคือเมื่อหาทรัพย์
มาแล้วนั้นจะน าไปใช้อย่างไร พระพุทธองค์สอนให้เราแบ่งทรัพย์เป็น 4 ส่วน  ได้แก่ ใช้เลี้ยง
มารดาบิดาครอบครัวให้เป็นสุข ใช้เลี้ยงมิตรสหาย และผู้ที่ร่วมกิจการงานให้เป็นสุข  ใช้
ป้องกันอันตราย ปกป้องรักษาสวัสดิภาพ ท างานให้มีความปลอดภัย สงเคราะห์ญาติ ต้อนรับ
แขก  ท าบุญอุทิศให้แก่ญาติผู้ล่วงลับไป เช่น พ่อ แม่ บ ารุงราชการ เช่น เสียภาษี เป็นต้น 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 21/61/103-104) ท าบุญอุทิศแก่สิ่งที่เราเคารพ
บูชา อุปถัมภ์นักบวช การจัดแจงทรัพย์ที่กล่าวมาข้างต้นนี้เป็นหลักของการวางแผนการใช้
ทรัพย์ของทางพระพุทธศาสนา ในการที่เราจะใช้จ่ายทรัพย์หรือบริหารทรัพย์ควรมีหลักใน
การปฏิบัติที่ดีและควรคิดให้รอบคอบเสียก่อน เพราะบางท่านอาจมีรายรับรายจ่ายไม่



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1055 

 

 

เหมือนกัน ดังนั้นพุทธวิธีที่กล่าวมาทั้งหมดนี้อาจจะช่วยให้ผู้ที่มีความสนใจได้น าไปปฏิบัติให้
เกิดประโยชน์กับตัวเองได้ และสามารถยืนหยัดในสังคมได้เป็นอย่างดี 
  1.8 เป้าหมายเพ่ือการพัฒนาจิตใจให้เข้มแข็ง สงบตั้งมั่นในสมาธิ ให้ตื่นอยู่เสมอ 
สามารถควบคุมตนเองได้ มีการยกระดับจิตให้สูงขึ้น มีพฤติกรรมที่ดีงาม ตั้งมั่นในการท า
ความดี  ส่งผลต่อสุขภาพกายที่สดชื่นแจ่มใส เบิกบาน มีปัญญาในการจัดการความรู้ที่ได้รับ
มา มีวิจารณญาณในการแก้ไขสถานการณ์ต่างๆ มีหลักการคิด ด าเนินชีวิตไปสู่เป้าหมาย น า
ความรู้ที่ได้มาความรู้มาสร้างสรรค์งานของตนเอง หน้าที่ของตนเองได้ รู้แจ้งถึงความจริงของ
โลก มีปัญญาขจัดความทุกข์ของตนเองได้ ความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องในการระลึกถึงคุณพระ
รัตนตรัย ซึ่งจะเป็นปัจจัยหนุนให้ก้าวไปในมรรค ก็เป็นอธิปัญญา) สิกขา นี้ นิยมเรียกว่า  
ไตรสิกขา และเรียกข้อย่อยทั้งสามง่ายๆสั้นๆว่า ศีล สมาธิ ปัญญาการประพฤติปฏิบัติตาม
อริยมรรคเป็นการน าไปสู่ความสุขที่แท้จริง น าไปสู่นิพพาน ในแนวคิดความเชื่อของ
พุทธศาสนิกชนถือว่าเป็นค าสอนภาคปฏิบัติ ที่จะช่วยให้ด าเนินชีวิตไปสู่จุดหมายตามแนว
ธรรมได ้(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556 : 447)  
 ดังนั้น เป้าหมายของหลักอัตถจริยาเชิงปัจเจกบุคคลที่เป็นประโยชน์ในปัจจุบัน เป็น
การบ าเพ็ญประโยชน์ที่เห็นผลได้ได้ปัจจุบัน อันได้แก่ เป้าหมายเพื่อให้ได้บุญด้วยการท าความ
ดี ด้วยการปฏิบัติ ให้ได้ประโยชน์โดยไม่จ าเป็นต้องใช้เงิน ให้ได้ดีโดยเชื่อมั่นในการท าความดี
ตามหลักพระพุทธศาสนา เพ่ือประโยชน์สูงสุดในขั้นต้น ด้วยความขยันหมั่นเพียรในการ
ปฏิบัติหน้าที่การงาน ฝึกฝนจนช านาญ ใช้ปัญญาในการด าเนินชีวิต สร้างความสุขในชีวิต แม้
เป็นคฤหัสถ์หากได้สุขจากการมีทรัพย์ก็ควรรู้จักเก็บรักษาและใช้จ่ายทรัพย์ซึ่งหามาโดยชอบ
ธรรม เป้าหมายเพ่ือการพัฒนาตนเป็นพ่ึงได้ด้วยการรักษาศีลและเป้าหมายเพ่ือพัฒนาจิตใจ
ให้เข้มแข็ง เป็นผู้ตื่นอยู่เสมอ มีการยกระดับจิตใจให้สูงขึ้น เป็นต้น 
 
  2. เป้าหมายในอนาคต 
 การบ าเพ็ญประโยชน์ตามหลักอัตถจริยา มุ่งประโยชน์อันที่จะเกิดกับบุคคลใน
อนาคต นั่นคือ เป็นประโยชน์ที่จะเกิดขึ้นในเบื้องหน้า ประโยชน์ที่ยิ่งๆขึ้นไป ประโยชน์สูงสุด 
เป้าหมายสูงสุดถึงนิพพาน อันเป็นความปรารถนาของการพุทธศาสนิกชนที่หมั่นเพียรปฏิบัติ
ให้บรรลุ เดินทางสู่ความสุขที่แท้จริง ดังนั้นเป้าหมายในอนาคตระดับปัจเจกบุคคล ดัง
รายละเอียดต่อไปนี้ 
 2.1 เป็นผู้มีความประพฤติดีทางกายและวาจา ด้วยการรักษาศีลให้ ใจให้สะอาด
ขึ้น ทีละน้อยๆทรงไว้แต่ความดี นั่นคือการรักษาศีล 5 เป็นเบื้องต้น ศีล หมายถึง ความ
ประพฤติดีทางกายและวาจา การรักษากายและวาจาให้เรียบร้อย ข้อปฏิบัติส าหรับควบคุม
กายและวาจาให้ตั้งมั่นอยู่ในความดีงาม การรักษาปกติตามระเบียบวินัย ปกติมารยาทที่
ปราศจากโทษ ข้อปฏิบัติในการฝึกหัดกายวาจาให้ดียิ่งขึ้น ความสุจริตทางกายวาจาให้ดียิ่งขึ้น 



 

1056     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ความสุจริตทางกายวาจาและอาชีพ  ศีล 5 ส าหรับทุกคน คือ 1) เว้นจากท าลายชีวิต 2) เว้น
จากถือเอาของที่เขามิได้ให้ 3) เว้นจากประพฤติผิดในกาม 4) เว้นจากพูดเท็จ 5) เว้นจากของ
เมา คือสุราเมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต ), 
2556 : 391) 
 2.2 เป็นผู้มีความเข้าใจในหลักไตรลักษณ์ ดังที่พระพุทธเจ้าสอนว่า สิ่งใดสิ่งหนึ่ง 
มีความเกิดขึ้นเป็นธรรมดา สิ่งนั้นทั้งปวงมีความดับไปเป็นธรรมดา (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 : 5/242/4) คนเรามีสภาวะเหมือนกัน คือมีความเกิดขึ้นในเบื้องต้น มีความ
เปลี่ยนไปในท่ามกลาง และก็มีการสลายตัวไปในที่สุด ทุกนก็เสมอกันโดยไตรลักษณ์ คือ 
อนิจจังหาความเที่ยงไม่ได้ ในการด าเนินชีวิตอาจมีสุขบ้างทุกข์บ้างไปตามสภาพชีวิตของแต่
ละคน อย่าไปยึดมั่นถือมั่นในร่างกายมากจนเกินไป อย่ายึดถือในทรัพย์สินมากเกินไป พึง
ระลึกเสมอว่าเราจักต้องตาย ถ้าเรายังมีกรรมต่ออีกเราก็ต้องเกิดอีก เกิดเป็นคนก็มีทุกข์อย่าง
คน เกิดเป็นสัตว์เกิดเป็นอสูรกายก็มีทุกข์อย่างนั้น เกิดเป็นเทวดาเป็นพรหมก็มีสุขอย่างเทวดา
อย่างพรหม แต่ไม่นานความสุขนั้นก็กลับมาหาความทุกข์อีก สู้ไปนิพพานไม่ได้  นิพพานเป็น
สุขที่เป็นความสุขที่วิเศษยอดเยี่ยม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 12/358/394-
396) 
 2.3 เป็นผู้มีความเชื่อว่านิพพานเป็นสุขอันยอดเยี่ยม พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอน
เทวดาและมนุษย์ด้วยประโยชน์ในโลกนี้ ประโยชน์ในโลกหน้า และประโยชน์อย่างยิ่งคือพระ
นิพพาน ตามสมควรแก่ประโยชน์ที่เทวดาและมนุษย์จะพึงได้รับ ดังนั้นต้องหมั่นพิจารณาตน  
ไม่เพ่งเล็งความผิดผู้ อ่ืน ไม่มีความประมาท มีจริยาดี มีความสงบใคร่ครวญเฉพาะความ
ประพฤติของตน อย่างนี้เรียกว่าก าลังเดินทางตามเส้นทางของความดีที่พระพุทธเจ้าทรงสอน
ไว้ ไม่ท าลายศีลของตนเองไม่ท าให้คนอ่ืนผิดศีล ไม่ยินดีเมื่อบุคคลอ่ืนท าลายศีล สามารถ
ระงับนิวรณ์ 5 ได้ ซึ่งหมายถึงสิ่งที่กั้นจิตไม่ให้ก้าวหน้าในคุณธรรมที่ท าให้จิตเศร้าหมองและ
ท าปัญญาให้อ่อนก าลัง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556 : 167) การท าดี
หรือชั่วอยู่ที่การควบคุมก าลังใจ ถ้าใจเราบริสุทธิ์ ใครจะว่าดีหรือเลวอย่างไร ความจริงก็คือจิต
ที่เป็นเช่นนั้น การที่เราท าดีเพราะชาวบ้านสรรเสริญย่อมไม่ใช่แล้ว จงตั้งใจท าความดีด้วย
ความมุ่งมั่นและศรัทธา เป็นผู้ที่ท าความเข้าใจเพ่ือการน้อมน าไปปฏิบัติได้ถูกต้อง นั่นคือ กิจ
ในอริยสัจจ์ 4 หมายถึง หน้าที่อันจะพึงท าต่ออริยสัจจ์  4 แต่ละอย่าง ข้อที่จะต้องปฏิบัติให้
ถูกต้องและเสร็จสิ้นในอริยสัจจ์ 4 แต่ละอย่าง จึงจะชื่อว่ารู้อริยสัจจ์หรือเป็นผู้ตรัสรู้แล้ว 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556 : 156) 
 สรุปได้ว่า บุคคลแต่ละคนที่ประพฤติประโยชน์ สะสมบุญบารมีให้กับตนเอง หมั่น
พากเพียรพยายามให้เป็นผู้มีความประพฤติดีทางกายและวาจา รักษาศีลให้สะอาดขึ้นทีละ
น้อยๆ เข้าใจในหลักไตรลักษณ์ มีความเชื่อว่านิพพานเป็นสุขอันยอดเยี่ยม เดินตามเส้นทาง
แห่งนิพพาน รักษาศีลให้มั่นคง บริสุทธิ์ มีอารมณ์จิตอยู่ในพรมวิหาร 4 มีสมาธิที่ได้รับการ



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1057 

 

 

ฝึกฝนเป็นล าดับ น้อมน าสู่การปฏิบัติที่ถูกต้องในอริยสัจ เข้าสู่กระแสพระนิพพาน จิตใจเบิก
บานแจ่มใส เกิดปีติ มีความสงบและมีความสุข เกิดผลในระดับฌาน ระดับญาณ จนส้นกิเลส
ในที่สุด 
 3. เป้าหมายเชิงสังคม 
 ในสังคมปัจจุบันคนส่วนใหญ่มักจะมีการเร่งรีบแข่งขันกันอยู่ตลอดเวลา ท าให้เกิด
ความเห็นแก่ตัวมากขึ้น สนใจตนเองมากกว่าคนอ่ืน ท าให้ให้ถูกมองข้ามเรื่องของจิตใจ ซึ่ง
เมื่อก่อนคนไทยมีจิตใจอ่อนโยนช่วยเหลือเอ้ือเฟ้ือต่อกัน เห็นอกเห็นใจกันเป็นอย่างดี อีกทั้ง
กระแสการพัฒนาตามแนวทางของตะวันตกกลับมีเพ่ิมขึ้นอย่างต่อเนื่อง ซึ่งเห็นได้จากปัญหา
สังคมที่สะท้อนให้เห็นว่า สังคมไทยก าลังเผชิญปัญหาการเห็นแก่ตัว ทั้งปัญหาครอบครัว การ
แย่งชิงทรัพยากรระหว่างชุมชน  เป็นต้น  ด้วยคนไทยส่วนใหญ่ของประเทศนับถือ
พระพุทธศาสนา จึงสมควรอย่างยิ่งที่จะน าหลักธรรมค าสอนน าสู่การปฏิบัติเพ่ือความสุขใน
การด าเนินชีวิตและการอยู่ร่วมกันอย่างมีความสงบสุข อัตถจริยาเป็นการประพฤติประโยชน์ 
ซึ่งการเริ่มต้นของการบ าเพ็ญประโยชน์จะเริ่มจากตัวเราก่อนจากนั้นจะได้แผ่ขยายไปยังคน
รอบข้าง ถ้าท ากรรมดีจะมีพลังดีมาเหนี่ยวน าให้คนอ่ืนได้ท าดีด้วย ดังที่พระพุทธเจ้าได้สอนให้
ใช้สังคหวัตถุ ซึ่งหมายถึง ธรรมเครื่องยึดเหนี่ยว 4 ประการคือ 1) ทาน (การให้) 2) เปยย
วัชชะ (วาจาเป็นที่รัก) 3) อัตถจริยา (การประพฤติประโยชน์) 4) สมานัตตตา (การวางตน
สม่ าเสมอ) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 21/32/50-51) ดังนั้นในการบ าเพ็ญที่จะ
ให้ประโยชน์น าเสนอเป็นล าดับดังนี้ 
 3.1 ระดับครอบครัว การประพฤติประโยชน์ระดับครอบครัว ซึ่งประกอบด้วย
บิดา มารดา พ่ีน้อง สามีหรือภรรยา บุตร ธิดาและบุคคลที่อยู่ด้วยกันในครอบครัว มีความรัก
ความผูกพันแบบครอบครัว พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้กล่าวว่า “บุคคลพึงพัฒนาจาก
ภายในมาสู่ภายนอก คือ จะต้องพัฒนาในด้านพฤติกรรมให้มีระเบียบวินัยในตนก่อน หมายถึง 
จะต้องพัฒนาอินทรีย์ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และจิตใจให้พร้อมรับมือกับสถานการณ์ความ
เป็นไปตามเหตุ และปัจจัยของธรรมดาอันเกิดข้ึนในการด าเนินชีวิตประจ าวันของแต่ละบุคคล 
ดังนั้น จะต้องพัฒนาบุคลิกภาพที่แสดงออก คือ เป็นคนกินเป็น ใช้เป็น บริโภคเป็น ดูเป็น ฟัง
เป็น เป็นต้น ด้านความประพฤติ คือ คบหาเสวนาเป็น สังคมเป็น พูดเป็น สื่อสารเป็น การ
พัฒนาด้านจิตใจ คือ วางท่าทีต่อเรื่องที่เหตุขึ้นเป็น ฉลาดและท าใจเป็น และมีปัญญาที่จะคิด
เป็น แก้ปัญหาเป็น ตลอดจนรู้จักดับทุกข์เป็น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2542 : 67) และเราสามารถบ าเพ็ญตามหลักอัตถจริยาในสังคหวัตถุ 4 ประกอบกันด้วย จึง
จะมีพลังเหนี่ยวน าคนในครอบครัวให้มีความสุขได้ดังนี้ 
  1) ทาน (การให้ ) สิ่งที่ เราสามารถประพฤติปฏิบัติ  นั่นคือ ให้สิ่ งของ 
เครื่องใช้ ให้ความรู้ และให้อภัย  เช่น ให้อาหารอันโอชะให้ เสื้อผ้าที่สวยงาม ให้ความรัก เมื่อ
เจ็บป่วยให้ช่วยดูแล เมื่อสบายอาจจะพาไปท าบุญ ท่องเที่ยวทัศนาจรไปที่อันสวยงาม สถานที่



 

1058     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

อันควรเหมาะกับการเจริญจิตใจที่เบิกบานมีความของของบิดามาร สอนธรรมให้เป็นทาน ชี้
ทางถูกผิดให้เห็นชัดแจ้ง  เมื่อคนในครอบครัวท าผิด สามารถให้อภัยได้ เป็นต้น  
    2) เปยยวัชชะ (วาจาเป็นที่รัก) บางครั้งคนในครอบครัวมักจะมีเรื่องผิด
หมองใจกันเพราะค าพูดได้ แม้แต่ลิ้นกับฟันอยู่ด้วยกันยังล าร้ายกันได้ บุตรพูดจาให้สุภาพ
เรียบร้อยกับบิดามารดา พูดจากอ่อนน้อมถ่อมตน ไม่พูดชวนทะเลาะกัน ครอบครัวจะมีสุขได้
เพราะค าพูดที่เข้าใจกัน พ่ีน้องทะเลาะกัน พ่อแม่ช่วยพูดให้เข้าใจด้วยเหตุผล ใช้วาจาที่สร้าง
สมานสามัคคี ค าพูดที่ทุกคนในครอบครัวต้องระลึกอยู่เสมอคือค าพูดจริง ไม่โกหก ค าพูดที่มา
พร้อมกับสายตามที่อ่อนโยนเป็นมิตรจะช่วยเสริมสถานการณ์ที่เลวร้ายได้กลับเป็นดีได้ ค าพูด
ที่มีหางเสียงช่วยได้มากทีเดียวส าหรับน้องพูดกับพ่ี หรือพ่ีพูดกับน้อง การพูดจาแสดงออกถึง
วัฒนธรรมที่ให้เกียรติกันของคนในสังคมไทย ดังนั้นทุกคนในครอบครัวจึงควรมีปิยวา วาจา
อันเป็นที่รักซึ่งกันและกัน 
   3) อัตถจริยา (การประพฤติประโยชน์)  ทุกคนในครอบครัวต้องท าตนให้
เป็นผู้ประพฤติประโยชน์ จะได้เป็นที่รักซึ่งกันและกัน เช่น ลูกๆท ากับข้าว ท าความสะอาด
บ้านรอพ่อแม่หลังจากเลิกโรงเรียน เมื่อพ่อแม่กลับจากท างานจะได้พบสถานที่สะอาดสะอ้าน 
เจริญหูเจริญตา มีอาหารพร้อมรับประทานร่วมกัน บิดามารวางแผนชีวิตให้ลูกๆ ลูกจะเรียนที่
ไหนอย่างไร จะส่งเสริมอย่างไร จะท าอย่างไรให้ลูกมีความสุข ในขณะเดียวกันจะขวนขวายให้
ลูกเป็นคนดีมีคุณธรรมด้วย เป็นที่รักของทุกคน พ่อแม่ทุกคนไม่อยากให้ลูกเก่งอย่างเดียวโดย
ไม่มีความดีประกอบด้วย จะมีความสุขกันทุกคนในครอบครัว จากที่ทุกคนต่างท าท าให้เป็น
ประโยชน์ทั้งต่อตนเองและทุกคนในครอบครัว 
  4) สมานัตตตา (การวางตนสม่ าเสมอ) การวางให้เหมาะสม สม่ าเสมอกับ
ทุกคนในครอบครัว ลูกเคยปฏิบัติให้ความเคารพกับบิดามารดาอย่างไรก็ท าเช่นนั้น สามี
ภรรยาเคยปฏิบัติต่อกันอย่างไรก็ท าให้เสมอต้นเสมอปลาย ทุกคนท าตัวปกติเป็นนิสัย แต่
บางครั้งก็ต้องดูสถานการณ์ด้วยว่าสมควรพูดหรือสมควรแสดงพฤติกรรมเหมาะสมอย่างไรก็
ต้องให้พิจารณาด้วย ลูกๆเคยเตรียมกับข้าวให้บิดามารดาอย่างไรก็ไม่ท าให้ท าเช่นนั้น บิดา
มารดาวางตัวให้เหมาะสมกับความเป็นบิดามารอย่างสม่ าเสมอยุติธรรม เป็นต้น 
 3.2 ระดับสังคมและประเทศชาติ  การประพฤติประโยชน์ระดับสังคมและ
ประเทศชาติ จะมีการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน มีการแบ่งปัน มีประพฤติประโยชน์ต่อกัน ในระดับ
ที่กว้างออกไป ถึงสังคมที่ใหญ่ขึ้น เป็นกลุ่มครอบครัว หมู่บ้าน ต าบล อ าเภอ จังหวัด และ
ประเทศชาติในที่สุด ดังที่ท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ) ได้กล่าวว่า “ทุกคน
ต้องช่วยเหลือ  ท าความดีให้เกิดในชุมชนเสมอ  เราต้องยินดีในความดีของผู้อ่ืน  และช่วยกัน
สร้างสรรค์ประเทศสู่ความเจริญก้าวหน้าตามแนวพุทธธรรม (พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญา
นันทภิกขุ), 2550 : 157)ซึ่งสามารถบ าเพ็ญตามหลักอัตถจริยาในสังคหวัตถุ 4 ประกอบกัน
ด้วย จึงจะมีพลังเหนี่ยวน าคนในสังคมและประเทศชาติให้มีความสุข ด้วยสังคหวัตถุ 4 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1059 

 

 

หมายถึงธรรมเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวใจบุคคล และประสานหมู่ชนไว้ในสามัคคี หลักการ
สงเคราะห์อัตถจริยาการประพฤติประโยชน์ คือ ขวนขวายช่วยเหลือกิจการ บ าเพ็ญประโยชน์
ตลอดถึงช่วยแก้ไขปรับปรุงส่งเสริม (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546 : 186) 
 
บทสรุป 
 
  จากการวิเคราะห์ เป้าหมายของหลักอัตถจริยาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ผล
การศึกษา พบว่า เป้าหมายของอัตถจริยาเชิงปัจเจกบุคคล เป็นเป้าหมายที่บุคคลแต่ละคน
ประพฤติประโยชน์ สะสมบุญบารมีให้กับตนเอง ให้ทาน รักษาศีล หมั่นภาวนา ฝึกพากเพียร
พยายามจนสามารถเข้าสู่กระแสพระนิพพาน มีจิตใจเบิกบานผ่องใส ถึงความสิ้นไปของกิเลส
ทั้งปวงได้ในที่สุด ส่วนเป้าหมายของอัตถจริยาเชิงสังคม เป็นเป้าหมายที่บุคคลแต่ละคน
ประพฤติประโยชน์ตามหลักอัตถจริยาแล้วจะท าให้เกิดผลดีในระดับครอบครัว สังคมและ
ประเทศชาติ วิธีการคือ การให้ความช่วยเหลือเกื้อกูลกัน แบ่งปัน ทั้งทรัพย์สิน เงินทอง 
สิ่งของ เครื่องใช้ ให้ความรู้ ให้อภัย ตามก าลังของตน ใช้วาจาสุภาพ อ่อนน้อมถ่อมตน มี
ความเสมอต้นเสมอปลาย ศรัทธาเชื่อมั่นในพระธรรมแล้วจะพบความสงบสุขและสันติสุขใน
ที่สุด 
 
เอกสารอ้างอิง 
 
เครือข่ายพุทธิกา. (2553). สุขแท้กลางใจเรา. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์สามลดา 
บุญสิริ ชวลิตธ ารง. ธรรมโอสถ.  (2529). กรุงเทพฯ :อมรินทร์การพิมพ์. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2536). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับ 
 ประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
______.(2542). ทศวรรษธรรมทัศน์พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) หมวดพุทธศาสตร์.  

กรุงเทพฯ : ธรรมสภา 
______.(2543). บุญ-บารมี ที่จะกู้แผ่นดินไทย. กรุงเทพฯ  :  โรงพิมพ์การศาสนา. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2552).  เครื่องวัดความเจริญของชาวพุทธ 

(อารยวัฑฒิ), กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จ ากัด. 
______.(2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 12. กรุงเทพฯ : 

บริษัท สหธรรมิก จ ากัด.  
______.(2558). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 42 (ฉบับข้อมูลคอมพิวเตอร์ครั้งที่ 

11). กรุงเทพฯ : งานพระราชทานเพลิงศพนายเถลิง เหล่าจินดา. 



 

1060     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ). (2550). รักลูกให้ถูกทาง.  กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์
พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (วาศน์ วาสโน). (2528).  สังคหวัตถ ุ4. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์
มหามกุฏราชวิทยาลัย.   

เสทื้อน  ศุภโสภณ. (2543).  พระพุทธศาสนาในรัชสมัยสมเด็จพระนวมินทรมหาราช.  
 กรุงเทพฯ :  บันทึกสยาม. 
 
 


